
Notas críticas

Cuerpo y violencia: regulación del aborto 
como dispositivo de control a las mujeres

Margarita Bejarano Celaya*

Leyla Guadalupe Acedo Ung**

Si algo ha caracterizado la vida de las mujeres en el mundo ha sido 
las distintas formas de violencia a las que se han tenido que enfren-
tar, en particular hacia su cuerpo; y ésta, como vehículo de control, 
ha funcionado como un código universal para que ellas permanez-
can en el sitio que históricamente se les ha conferido que, no obs-
tante la época o la sociedad, ha sido de subordinación ante el poder 
de lo masculino, cuyo punto central ha sido el significado de su 
cuerpo. La violencia de género es una manera efectiva y eficiente de 
hacer que las mujeres permanezcan en el lugar considerado natural: 
el espacio privado. 

Es importante señalar que la negación de derechos a las mujeres 
es también una forma de violencia de género en la que el Estado 
se erige como victimario, al no garantizar su ejercicio al colectivo 
femenino, se trata también de violencia institucional. Graciela Hie-
rro sostenía que la “lucha de las mujeres por sus derechos humanos 
arranca del derecho al cuerpo, al lugar que queremos jugar en el 
mundo privado y en el público” (2003, 132). El derecho al cuerpo 
y al placer del mismo, sostenía la autora, es el iceberg de la cuestión, 
en este sentido, tomar resoluciones autónomas sobre un cuerpo re-

Región y sociedad / Número especial 4 / 2014

* Doctora en ciencias sociales por El Colegio de Sonora, adscrita al Centro de Estudios Mul-
tidisciplinarios para el Desarrollo, cemd. Correo electrónico: margaritabejarano@hotmail.com 

** Candidata a doctora en ciencias sociales, con especialidad en relaciones de poder y 
cultura política, por la Universidad Autónoma Metropolitana-Xochimilco, adscrita al cemd. 
Correo electrónico: leylacedo@hotmail.com

Derechos reservados de El Colegio de Sonora, issn 1870-3925



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014262

presenta para las mujeres ejercer también el derecho a decidir su 
lugar en la sociedad, su proyecto de vida, a practicar la sexualidad 
sin ser vinculada necesariamente con la reproducción.

El derecho a tomar decisiones sobre el cuerpo está reconocido 
por la Organización de Naciones Unidas y consagrado en legisla-
ción internacional y local; está asentado en la Declaración Universal 
de los Derechos Sexuales,1 artículo segundo, como el derecho a la 
autonomía sexual, integridad sexual y seguridad del cuerpo sexual 
que “involucra la habilidad de tomar decisiones autónomas sobre la 
vida sexual de uno dentro de un contexto de la propia ética personal 
y social. También incluye el control y el placer de nuestros cuerpos 
libres de tortura, mutilación y violencia de cualquier tipo”. 

En México, la evolución del sistema jurídico y las políticas públi-
cas que combaten la violencia hacia las mujeres no ha garantizado 
su derecho a tomar decisiones sobre el propio cuerpo, como el de 
practicarse un aborto libremente y de manera segura. A excepción 
del Distrito Federal, las entidades federativas consideran al aborto 
un delito y sólo presentan causales muy específicas en las cuales 
no es punible, pero además en 18 de los 322 estados se ha brinda-
do mayor protección jurídica al embrión que a los derechos de las 
mujeres, limitando así la posibilidad de legalizar la interrupción del 
embarazo. 

El objetivo del presente trabajo es analizar la violencia que ex-
perimentan las mujeres en la toma de decisiones sobre su cuerpo, 
como lo es la interrupción legal de un embarazo. Con base en la 
aprobación de la reforma que brindó protección al embrión desde 
el momento de la fecundación en Sonora, aquí se abordan los dis-
cursos jurídicos que versan sobre el cuerpo de las mujeres como 
un espacio de control del poder estatal, lo cual constituye en sí una 
forma de violencia. 

1 Aprobada en 1999 en la Asamblea General de la Asociación Mundial de Sexología, cele-
brada en Hong Kong, y está disponible en http://www.pgjdf.gob.mx/temas/4-6-1/fuentes 
/18-A-1.pdf 

2 Desde 2008, hasta la redacción de este ensayo, 18 estados de la república mexicana ha-
bían aprobado reformas constitucionales que reconocen, protegen y garantizan el derecho a 
la vida desde el momento de la fecundación: Baja California, Chiapas, Colima, Durango, Gua-
najuato, Jalisco, Morelos, Hidalgo, Nayarit, Oaxaca, Puebla, Querétaro, Quintana Roo, San Luis 
Potosí, Sonora, Tamaulipas, Yucatán y Chihuahua, donde se aprobó en 1994.



263Notas críticas

El punto de partida es la premisa de que el Estado, como figura 
resultante de un orden social androcéntrico, utiliza la violencia ha-
cia las mujeres para mantenerlas en posición subordinada; en este 
sentido, las leyes son un mecanismo para controlar la vida, la sexua-
lidad y los cuerpos femeninos, lo que las discrimina del ejercicio de 
sus derechos humanos.

Criminalización del aborto: castigar el cuerpo femenino 

La violencia contra las mujeres, como constante en la historia hu-
mana, es el mecanismo mediante el cual se ha mantenido la supre-
macía de lo masculino; se refiere a toda acción u omisión intencio-
nada que imprima en los cuerpos y las mentes de las mujeres su 
posición subordinada en la relación con los varones. Evidentemente, 
esto implica relaciones asimétricas que determinan quién ostenta el 
poder entre los sexos, por lo que no se puede entender la violencia 
sin el conocimiento del sistema androcéntrico hegemónico en la 
sociedad.

Esta organización social que pareciera “natural” es lo que Bordieu 
llama habitus, y define como un “sistema de categorías de percepción, 
pensamiento y acción” (1994, 11), es esa imposición social que 
prepara a la mujer, durante toda su educación y formación vital, 
para encontrar su subordinación como natural y deseable, “para en-
trar en el juego por procuración, es decir, en una posición a la vez 
exterior y subordinada, y a conceder a la preocupación masculina 
[…] una suerte de atención enternecida y de comprensión confian-
te generadoras también de un profundo entendimiento de seguri-
dad” (Ibid., 42). 

El habitus afirma a lo masculino como lo legítimo y superior, es 
“matriz de todas las percepciones, pensamientos y las acciones del 
conjunto de los miembros de la sociedad”, y es además un funda-
mento indiscutido de la visión androcéntrica de la reproducción 
biológica y social, “porque se halla situado fuera de las tomas de 
conciencia y del examen” (Ibid., 23). Es por ello que resulta tan 
difícil cuestionar su complejidad y entender la lentitud con que se 
modifican las relaciones de género. En este sentido, la mal llamada 



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014264

“tolerancia” de muchas mujeres a la violencia de pareja o de cual-
quier tipo no es más que el “reflejo de una dimensión invisible de 
la violencia, de una naturalización del fenómeno, que no por ello es 
menos lasciva” (Segato 2003, 107), y que las obliga a permanecer 
en ella.

El sistema androcéntrico ordena el comportamiento social, y la 
violencia hacia las mujeres se entiende como un llamado al orden, 
que se constituye como el medio a través del cual se deja claro quién 
ostenta el poder; en el contrato sexual, el hombre ejerce el poder 
sobre el cuerpo, los comportamientos, la subjetividad y los dere-
chos de las mujeres. Esta violencia puede adoptar manifestaciones e 
intensidades diversas, pero representan un continuo en la vida de las 
mujeres y se encuentra en todos los ámbitos de ésta; en el espacio 
íntimo y doméstico, en el público, comunitario, laboral e institucio-
nal (Zúñiga et al. 2012).

Si bien es cierto que los efectos de la violencia física son más vi-
sibles, no es necesariamente la de mayor brutalidad. Si se retoma la 
idea de Segato, se reconoce la violencia moral3 como un mecanismo 
eficiente de control social y de reproducción de las desigualdades, 
debido a su “sutileza, carácter difuso y su omnipresencia, su eficacia 
es máxima en el control de las categorías sociales subordinadas” 
(Ibid., 114). Y, además de contar con las características del resto de 
violencias –minar la autoestima, la confianza y la capacidad de ac-
ción y búsqueda de autonomía–, pasa inadvertida y por su invi-
sibilidad es socialmente aceptada y validada. De modo tal, que la 
legitimidad de la violencia moral permite que en tanto más sutil, 
también sea más eficiente en su cometido de “[…] mantener des-
pierta y clara la memoria de la regla impuesta y, al mismo tiempo, 
podrá preservar en el olvido el carácter arbitrario y poco elegante de 
la violencia fundadora así como los placeres propios del mundo que 
ella negó” (Ibid., 107).

En este sentido, la autora hace notar que la violencia es una es-
trategia de reproducción del sistema androcéntrico, de dominación 

3 La violencia moral denominada por Segato como “el conjunto de mecanismos legiti-
mados por la costumbre para garantizar el mantenimiento de los estatus relativos entre los 
términos de género”, es lo que por lo comun se denomina violencia psicológica (2003, 107).



265Notas críticas

masculina; se puede entender como una situación estructural. Esto 
reafirma que la violencia es un mecanismo para mantener un orden 
en el arreglo social, que establece la dominación de lo masculino 
sobre lo femenino; opera con automatismo e invisibilidad, y niega 
a sus víctimas la capacidad de ser sujeto, que es inherente a todo ser 
humano. En esta lógica debe centrarse el análisis del tipo de violen-
cia que se vale de la moral, usada para controlar a las mujeres, la 
negación a su derecho a decidir sobre su propia vida y cuerpo; por 
tanto a abortar.

Dispositivos para el control del cuerpo de las mujeres:
normalización de la violencia 

A lo largo de la historia se han utilizado diversos mecanismos para 
controlar a las mujeres, a través de la regulación de sus cuerpos 
para transformar en desigualdad social la diferencia biológica. La 
asignación de roles para cada sexo ha permitido mantener el orden 
de subordinación de lo femenino. Por ejemplo, la asociación de la 
mujer-útero a la maternidad y la responsabilidad casi exclusiva de 
las mujeres, como criadoras de la descendencia, bajo la premisa de 
su capacidad natural para tener hijos(as), es una de las imágenes 
más violentas que se construyen en torno a la mujer, pues limita su 
autonomía para realizarse como ser completo más allá de la familia 
y la maternidad; de igual manera, ha sido uno de los mecanismos 
esenciales para mantener la desigualdad y control entre los sexos. Así 
pues, aunque tanto hombres como mujeres somos capaces de cuidar 
la vida de otras personas, el rol de cuidadora fue dado a la mujer. 

La idea de que el ejercicio de la maternidad es destino inalterable 
de cualquier mujer representa una violencia moral, que ha confi-
nado a millones de ellas al espacio privado e íntimo, y minado la 
posibilidad de ejercer autonomía, de ser ciudadanas con proyectos 
propios y, al mismo tiempo, ha excluido a las que por razones bio-
lógicas o sociales no pueden ejercerla. La especialización de las mu-
jeres, como seres de y para otros, ha operado a expensas de su desa-
rrollo económico, social e intelectual, así como de su salud física y 
mental (Murillo 1996).



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014266

El mecanismo para mantener a las mujeres en esta posición –es 
decir, el rol femenino de la maternidad– actúa como un habitus: el 
cual se hace aparecer como una práctica natural cuando en realidad 
se refiere a una estructura de pensamiento, percepción y acción que 
hace a las mujeres subordinar su proyecto personal al de los hijos y 
al familiar; esto facilitado por la estructura social y económica, que 
limita su acceso al mundo público, al mercado laboral, a la toma de 
decisión y la autonomía económica. 

La regulación y condicionamiento de la sociedad, incluido el 
cuerpo de las mujeres, han estado limitados por un marco normati-
vo donde el Estado determina las directrices de su comportamiento. 
Durante la segunda mitad del siglo xviii, la tendencia discursiva de 
estas regulaciones fue la procuración de la vida de la población en 
general y no en el individuo en sí (Foucault 2008). De esta forma, 
el discurso de contención del aparato estatal y su eje aglutinador 
comenzó a versar en un contenido más biológico, como la con-
servación de la salud. Así, por medio de un proyecto normativo se 
interviene en la subjetividad de los individuos para transformarlos, 
por lo que las nuevas políticas para someter y disciplinar las prácticas 
de las sociedades se enfocaron en el cuerpo físico, en particular, en 
todo lo que concierne al sexo y al ejercicio de la sexualidad, sobre 
el cual han recaído la mayoría de los dispositivos o instrumentos 
de control. Tal y como Michel Foucault lo señala en su texto Sociedad, 
territorio y población:

Y a partir de la constitución de la población como correlato de 
las técnicas de poder pudo constatarse la apertura de toda una 
serie de dominios de objetos para saberes posibles. Y a cambio, 
como esos saberes recortaban sin cesar nuevos objetos, la pobla-
ción pudo constituirse, prolongarse, mantenerse como correlato 
privilegiado de los mecanismos modernos del poder (2008, 92).

Es decir, el surgimiento de la sociedad moderna implicó una 
fuerte influencia en la subjetividad de los individuos participantes 
en ella, esto permitió una modificación en los discursos guberna-
mentales que contenían una normalización sobre las prácticas del 
cuerpo. 

En los siglos xvii y xviii, las revoluciones francesa, americana e 
industrial propiciaron una transformación en la perspectiva y dis-



267Notas críticas

curso de la protección de los derechos humanos. Por un lado se 
comenzaron a gestar directrices para protegerlos, incluida la defensa 
de la propia vida, por otro se reforzaron los mecanismos para que 
los individuos no pudieran superar la capacidad soberana del Esta-
do; promovida con la aplicación del Estado de derecho, es decir, de 
los marcos normativos, a través de sus órganos y decisiones guber-
namentales, que incluyen capacidad exclusiva para salvaguardar y 
quitar la vida.     

De esta forma, la comisión de un delito que atente contra la vida 
no implica una simple trasgresión a una norma sino su desvío que 
atenta, a su vez, contra la disciplina y control del cuerpo que pre-
tende tener el poder estatal. Ante esto, Michel Foucault (2006) se-
ñala que, más allá de la simple prohibición de una conducta, lo que 
resalta no es una limitación o represión sino la construcción de un 
comportamiento definido y aceptado como normal dentro de sus 
marcos permisivos. Es decir, el cuerpo físico es el lugar donde se 
desarrollan y disputan las relaciones, las prácticas y saberes dados 
como verdaderos y, por ende, de poder, es decir, también es un te-
rritorio político. Como señala Elizabeth Maier:

Contrastada a esta atmósfera societal, sobresale lo uniforme, cir-
cunscrito, excluyente y jerárquico del discurso tradicional, cuya 
mirada interpretativa descansa en el pensamiento único hegemó-
nico que fija fronteras rígidas entre lo que es y no es aceptable 
hacer y ser y añora la estabilidad de las pautas tradicionales de 
organización social e institucional.
Asimismo, la rivalidad entre ambos discursos también posiciona 
el cuerpo sexual y el reconocimiento de quién es sujeto de la 
sexualidad y quién tiene derecho a constituirse en familia en el 
centro de la contienda por los significados culturales (2011, 18).

El objetivo del planteamiento de la disciplina en la sociedad, en 
especial en relación con el comportamiento sobre el cuerpo físico, 
es la normalización de una conducta determinada.4 Por ello, delegar 

4 Esto se refiere a disciplina, porque tras la normalización se esconde la vigilancia y el 
castigo hacia las prácticas consideradas anormales.



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014268

la opción de elegir sobre realizar o no el aborto se aleja por comple-
to de la posibilidad disciplinaria que, en exclusiva, ha detentado el 
Estado. De esta forma, el ejercicio de esa obediencia no busca sólo 
el cumplimiento de un marco de derecho, sino que detrás de la im-
plementación de los dispositivos de poder –las leyes y los discursos 
científicos y religiosos, por ejemplo– se esconde la retención del 
poder del propio soberano. 

Como Foucault (2006) argumenta, se deja de ver a la regulación 
jurídica en sentido negativo, para analizarla en un plano positivo, 
cuyo fin es la estandarización de la conducta de los sujetos, avo-
cándolos a una normalización en su conjunto. De esta forma, el 
cuerpo físico de las personas, en especial el derecho de las mujeres 
a actuar sobre él, es un espacio de proyección del poder soberano, 
entendido como la fuerza estatal que se manifiesta a través de sus 
aparatos gubernamentales y los marcos normativos, que permiten y 
prohíben conductas como lo es el delito del aborto o como lo han 
sido las reformas aprobadas a distintas constituciones estatales, que 
protegen al embrión desde el momento de la fecundación. Así, por 
medio de una vinculación de elementos y disciplinas como discur-
sos, instituciones, leyes y políticas públicas –que Foucault (2006) 
denomina “dispositivos de poder”–, se actúa y pretende controlar a 
la sociedad hasta los elementos más mínimos de los sujetos, como 
lo es la regulación del propio cuerpo. 

La participación y aceptación tácita de los individuos que forman 
parte de la vida comunitaria se someten a relaciones de mando y 
obediencia, mantenidas por el Estado, por medio de dispositivos de 
poder, y quienes no siguen las especificaciones del mandato obser-
van un comportamiento anormal, como las mujeres que deciden 
practicarse un aborto, y se les señala como malas madres, rebeldes 
o delincuentes. Entonces, la trasgresión de los roles señalados como 
normales, implica lo antinatural –y al mismo tiempo lo antisocial–, 
como la mujer que rechaza la maternidad, que es socialmente vista 
como violadora del orden que garantiza la continuidad y el funcio-
namiento de la vida. En este sentido, cuando ella decide no ejercer 
la maternidad y abortar, o cuando defiende el derecho de las otras a 
hacerlo, es blanco directo de violencia. 



269Notas críticas

Muchas mujeres a lo largo de la historia y en fecha más reciente, 
con los cambios paulatinos en la vida económica, política y social 
–que sin embargo siguen sin replantear consistentemente el estatus 
subordinado de la mujer–, se han resistido al rol impuesto, han 
hecho lo necesario para ejercer su ciudadanía y no concebir la ma-
ternidad como destino. A cambio, muchas han experimentado vio-
lencia, son señaladas desde lo social y vistas como criminales, deben 
enfrentar las limitantes para ejercer sus derechos, y que las condena 
a abortos clandestinos que ponen en riesgo su propia vida y salud 
haciendo prevalecer por sobre ellas el derecho de un no nacido. 

Y es en esa jerarquización de los derechos, que el control sobre 
el cuerpo de las mujeres es un mecanismo que fomenta la violencia 
feminicida; entendida como aquélla que atenta permanentemente 
contra el ejercicio de las mujeres de una vida plena y gozosa, lo 
cual puede privarlas de la vida, ya sea mediante su asesinato directo 
como lo es el feminicidio o bien orillándolas a la muerte, como 
consecuencia de condiciones de vida precarias (Bejarano 2012). Las 
muertes de mujeres como consecuencia de la interrupción de un 
embarazo pueden ser consideradas violencia feminicida porque: a) 
son injustas, pues abortar es un derecho humano de ellas5 y b) son 
evitables, pues en condiciones salubres su ejercicio es un procedi-
miento sencillo y seguro, que no pone en riesgo su vida o salud 
futura. 

En esta tesitura, se puede precisar que la violencia ejercida sobre 
el cuerpo de las mujeres está normalizada, fundamentada desde el 
cobijo del propio sistema jurídico que, con un discurso de protec-
ción a la vida, las orilla a morir en la clandestinidad; lo que permite 
la reproducción de los esquemas de desigualdad de género, y reafir-
ma al cuerpo físico como el espacio ideal de la violencia. 

5 Está fundamentado en una serie de derechos reconocidos, en específico al de la materni-
dad libre y voluntaria, a la igualdad y la no discriminación, a la autodeterminación, a la vida, 
a la libertad y seguridad personales, a no ser objetivo de injerencias arbitrarias en la vida y 
la familia, a la libertad de pensamiento, conciencia y religión, mismos que forman parte de 
los derechos consagrados en la Declaración Universal de los Derechos Humanos y del Pacto 
Internacional de Derechos Civiles y Políticos.



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014270

Marco normativo violatorio 
a los derechos humanos de las mujeres

El 21 de octubre de 2008, Sonora se convirtió en el segundo estado 
del país en proteger la vida desde el momento de su fecundación. 
Esto a través de la reforma al artículo primero de su Constitución 
–respaldada con el voto aprobatorio de 27 de los 33 diputados y di-
putadas de las fracciones parlamentarias del Partido Revolucionario 
Institucional, del Partido Acción Nacional y del Partido del Trabajo–, 
se reconoció que “[…] El Estado de Sonora tutela el derecho a la 
vida, al sustentar que desde el momento de la fecundación de un 
individuo, entra bajo la protección de la ley y se le reputa como na-
cido para todos los efectos legales correspondientes, hasta su muerte 
natural”.

El Congreso sonorense incluyó el tema en la agenda legislativa, 
tan sólo unas horas antes de la sesión; por lo que los grupos defen-
sores de los derechos de las mujeres se percataron por medio de 
los periódicos locales el propio día de su aprobación. La forma fast 
track en la que ocurrió esta reforma no permitió un debate plural, 
con información actualizada y con verdadero rigor científico, que 
incluyera un análisis jurídico profundo del derecho constitucional y 
los tratados internacionales a los que México se encuentra adscrito 
(Acedo y Bejarano 2009). 

Esa misma falta de debate imposibilitó los canales necesarios para 
que los grupos sociales se pudieran informar, expresar una postu-
ra y fueran tomados en cuenta en un tema que atañe directamen-
te al cuerpo, vida y espacio social de las mujeres, que son prácti-
camente la mitad de la población, pero que fue discutido por un 
Poder Legislativo con predominio masculino. Si bien no todas las 
mujeres aprueban el aborto, es importante señalar que el acuerdo 
o desacuerdo con la reforma está influido directamente por la falta 
de información laica sobre los temas relativos a los derechos de las 
mujeres en general6 y de los sexuales y reproductivos. 

6 Bejarano y Acedo (2009, 2) señalan que, con datos de una encuesta realizada ex profeso 
para conocer la opinión de la población sonorense respecto a la reforma del artículo primero 
de la Constitución local, “sólo el 18% de la población reportó conocer la reforma, e incluso, 
se visualiza la poca información que existía antes de que se diera la reforma, por ejemplo 



271Notas críticas

Aunado al proceso opaco y a la premura de esta aprobación, hubo 
otras violaciones constitucionales. En primer lugar, se trata de una 
clara trasgresión al artículo cuarto constitucional, el cual reconoce 
una igualdad entre varón y mujer, y señala que toda persona tiene 
derecho a decidir de manera libre, responsable e informada sobre 
el número y espaciamiento de sus hijos. Dichas prerrogativas hacen 
una referencia clara y explícita a la capacidad de elección individual 
e informada tanto de hombres como de mujeres; en este sentido, al 
ser el aborto un derecho femenino, la reforma al artículo primero de 
la Constitución de Sonora discrimina por sexo. 

Si bien es cierto, “los estados cuentan con cierto margen de so-
beranía en materia de administración, esa soberanía no puede ejer-
cerse para contravenir una ley superior o de carácter federal” (Acedo 
y Bejarano 2009, 2), como lo es el mencionado artículo cuarto, 
en este caso la reforma aprobada al primero de la Constitución de 
Sonora se encuentra a todas luces en contraposición –además– con 
lo establecido por el 133 de la Constitución federal, en el cual de 
manera explícita se señala que ésta será la ley suprema; es decir, no 
se pude aprobar un artículo o reforma que violente flagrantemente 
un derecho individual. 

Por otro lado, México ha ratificado –y por ende se debe a su 
observancia– marcos jurídicos internacionales como la Convención 
de Belem Do Pará, que en su apartado de “Deberes de los Estados” 
señala al Estado como el responsable de tomar las medidas apro-
piadas, incluso las legislativas para modificar o abolir reglamentos 
o prácticas jurídicas que respalden la violencia contra la mujer, y se 
compromete a establecer procedimientos legales, justos y eficaces 
para la protección de sus derechos y no sea sometida a violencia de 
cualquier índole, incluso la institucional, como es el caso de dicha 
reforma. 

A pesar del limitado marco legal que permite a las mujeres so-
norenses la práctica del aborto en casos de peligro de muerte de la 

en el desconocimiento de los casos en que es permitido el aborto”. Además, señalan que “la 
población no tiene una opinión clara y se divide en partes iguales entre quienes creen que be-
neficia a las mujeres (37%) y quienes opinan que las perjudica (38%) [y que] una cuarta parte 
de quienes respondieron la Encuesta no sabe si el efecto de la reforma afecta o beneficia a las 
mujeres”. Se infiere que existe una carencia de información en torno a la reforma y sus efectos.



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014272

madre,7 y cuando el embarazo sea producto de violaciones sexua-
les, no existe un seguimiento específico en este último supuesto y 
en muchas ocasiones no hay un acompañamiento de parte de los 
funcionarios al respecto. De igual forma, Sonora es uno de los ocho 
estados en eliminar el aborto eugenésico, al restringir la elección de 
la mujer de abortar por malformación del producto, poniendo en 
riesgo la calidad de salud y vida de ambos a costa de una defensa 
sesgada del concepto de vida, discriminando y subordinando a la 
mujer. 

Sin embargo, las mujeres abortan, con sanción y sin ella. Con in-
formación de Juárez y sus colegas, se estima que el aborto inducido 
aumentó 64 por ciento en México de 1990 a 2006; pasó de 533 mil 
a 875 mil. En 2006, se estimó que unas 150 mil mujeres recibieron 
tratamiento por complicaciones de aborto inducido en hospitales 
del sector público; y una de cada 5.8 que tuvo un aborto inducido 
recibió dicho tratamiento. De los 875 mil abortos inducidos anuales 
estimados, 280 mil corresponden a la región del norte, que incluye 
a Sonora (2009, 4).

En este sentido, regularizar la interrupción del embarazo –bajo 
ciertos causales que den seguridad a las mujeres– permitiría mayor 
control sobre las muertes y morbilidades ocasionadas por abortos 
mal practicados. La despenalización de la interrupción del embarazo 
exige además un fortalecimiento de los servicios de salud sexual y 
reproductiva, de tal modo que se garantice por parte del Estado el 
acceso de las mujeres a servicios de calidad y con gratuidad para 
efectuar abortos seguros. 

Por otro lado, tras la resolución de la acción inconstitucional 
146/2007, planteada a la Suprema Corte de Justicia de la Nación, 
sobre la supremacía de la protección de la vida en gestación por en-
cima de los derechos de la mujer, se definieron los parámetros cons-
titucionales en los cuales los legisladores y jueces deben regular, y se 
delimita una clara concordancia con la ley fundamental mexicana. 
El máximo tribunal del país detentó con pleno reconocimiento los 
derechos fundamentales de las mujeres a la vida, la libertad sexual 
y reproductiva, a la igualdad, la no discriminación y no violencia, 

7 Campeche, Guanajuato, Guerrero, Hidalgo y Queretano no incluyen esta causal en su 
legislación: www.gire.org.mx



273Notas críticas

entre otros principios, argumentando que ninguna legislación debe 
vulnerar de manera significativa en aras de establecer una protección 
a la vida en gestación. Según este ordenamiento, el producto de un 
embarazo no es un detentador de derechos. 

Esta reforma estatal plantea la protección de la vida en gestación 
dejando de lado la prevalencia incondicionada de un bien constitu-
cional en conflicto, como lo es el derecho fundamental de las muje-
res a decidir de manera libre sobre el espaciamiento y número de hi-
jos. Por tal motivo, se “determinó que la regulación legal del aborto 
debe otorgarle un papel relevante a la temporalidad de la gestación, 
de modo tal que hasta la décima segunda semana del embarazo de-
ben prevalecer los derechos constitucionales de las mujeres por en-
cima de la vida en gestación”;8 es decir, no existe una jerarquía entre 
los derechos fundamentales.

De manera expresa, una mayoría de ocho ministros de la Su-
prema Corte votó por la constitucionalidad de la legislación de la 
Ciudad de México, y determinó que ni el derecho a la no discri-
minación, reconocido en el artículo 1 de la Constitución federal, 
tampoco la proscripción de la pena de muerte, como consecuencia 
de la reforma constitucional de 2005, protegen la vida del conce-
bido y no nacido y, menos aún, que le reconozcan la titularidad de 
derechos. En el mismo tenor, la adición de México a tratados inter-
nacionales no reconoce al producto como detentador de derechos, 
la misma acción de inconstitucionalidad 146/2007 y su acumulada 
determinó que la vida del producto de la gestación no está protegi-
da en la Declaración Universal de Derechos Humanos, en el Pacto 
Internacional de Derechos Civiles y Políticos, ni en la Convención 
sobre los Derechos del Niño, y que en tales ordenamientos tampoco 
se le reconoce al concebido y no nacido el carácter de persona o de 
titular de derechos humanos.

Es por ello que esta reforma también se contrapone en materia ci-
vil, en los ámbitos local y federal, pues el producto no es detentador 
de capacidad de goce; en este sentido, la corte concluyó que en el 
marco constitucional existe una clara distinción entre el concebido 
y no nacido, pues no cuentan con el mismo grado de intensidad 

8 Grupo Interdisciplinario en Reproducción Elegida (gire 2008), comunicación interna.



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014274

que la protección de la vida de las personas, “ya que es menester 
distinguir entre la vida como bien constitucionalmente relevante y 
la titularidad del derecho a la vida, sin que una constitución estatal 
pueda modificar tales aspectos, por corresponder en exclusiva a la 
Constitución Federal determinar quiénes son los titulares de los de-
rechos fundamentales” (Ibid.).

A pesar de que la resolución aludida sólo resulta obligatoria ante 
un tribunal, es importante precisar que la labor de dicha corte es rea-
lizar una interpretación precisa de nuestro máximo ordenamiento: 
la Constitución, misma que en su carácter de jurisprudencia marca 
la obligación de ser respetada por el Poder Judicial, y sólo puede ser 
modificada por la propia corte o por el Legislativo federal. En este 
tenor, y debido a la inoperancia y claras violaciones a la Constitución 
local y federal, así como a diversos tratados internacionales, grupos 
defensores de derechos de las mujeres en el estado solicitaron al 
Congreso estatal y al presidente de la Comisión Estatal de Derechos 
Humanos del Estado de Sonora la acción de inconstitucionalidad 
por la reforma al artículo primero; no obtuvieron respuesta alguna.9

No obstante el avance en materia de protección a los derechos 
hacia las mujeres en el marco legislativo del Distrito Federal, la Su-
prema Corte de Justicia de la Nación desechó, en mayo de 2013, 
las controversias constitucionales promovidas por los municipios 
de Ixtlatepec, Oaxaca y Uriangato, Guanajuato, que señalaban que 
las reformas municipales de 2009 en sus estados afectaban la esfe-
ra de competencia de la autoridad municipal en materia de salud 
y trasgredían los derechos reproductivos de las mujeres, aunado a 
que representaban una violación al Estado laico. El argumento de la 
corte, con cinco votaciones a favor y cuatro en contra, se centró en 
precisar que el reconocimiento de la vida no daña en forma alguna a 
los municipios, con lo que se establece un precedente más de la ten-
dencia nacional por el establecimiento, por medio de mecanismos 
jurídicos, de las decisiones de vida y libertad de las mujeres. 

Vale reafirmar que la reforma al artículo primero de la Constitu-
ción de Sonora es una franca violación a los derechos humanos de 

9 Un seguimiento cronológico de los hechos registrados y de las acciones de los grupos 
feministas que se opusieron a la reforma, así como de los posicionamientos y boletines de 
prensa emitidos se puede encontrar en http://porelderechoadecidirsonora.blogspot.mx/



275Notas críticas

las mujeres, no sólo al de decidir sobre su cuerpo y el ejercicio de la 
maternidad, sino al de la vida en general y a su autonomía como ser 
racional, porque además viola el Estado laico. Desde el Siglo de las 
Luces, en Europa se abogó por la legitimación moral de la política, 
los revolucionarios de la Ilustración buscaron argumentos racionales 
para que la práctica política y legislativa se deshiciera de los elemen-
tos suprahumanos y del dogma. 

Como se desprende del apartado de exposición de motivos de la 
reforma al artículo primero de Sonora, en pleno siglo xxi las y los le-
gisladores sonorenses han apelado en sus argumentos al dogma y al 
temor de Dios para legislar en contra de las mujeres; han recurrido 
a ideas sin argumento y retomado tesis científicamente no válidas 
para defender a un conjunto de células, en lugar de proteger la vida 
y la autonomía de mujeres vivas –sobre todo de las más pobres, de 
las más desprotegidas– que en muchos casos sufren violencia y a 
causa de ésta obtienen embarazos no deseados. 

Sin embargo, esta reforma no cambia en nada las condiciones 
sociales y materiales de las mujeres ni detiene la problemática del 
aborto en la entidad, sólo confina a las más pobres y desesperadas a 
poner en riesgo su vida y su posibilidad futura de ejercer una mater-
nidad digna y gozosa. La reforma no pretende minimizar una pro-
blemática de salud pública, como lo es la morbilidad o muerte por 
abortos clandestinos, más bien su restricción punitiva está dirigida 
a una acción que le corresponde sólo al Estado como lo es su capa-
cidad para dar o quitar vida pero, sobre todo, a la reproducción de 
las relaciones de dominación que perpetúan los roles de la mujer a 
partir de su capacidad de ser madre. Además, la propuesta no ofrece 
alternativa que soporte mejores condiciones de salud, ni de ejercicio 
de la sexualidad de manera responsable, así como de seguridad para 
las mujeres o protección ante la violencia generalizada.

Las estadísticas mundiales dan cuenta de que el aborto se con-
vierte en un grave problema de salud pública cuando se realiza en la 
clandestinidad y en condiciones inseguras e insalubres, que el Esta-
do mexicano y el de Sonora no han querido reconocer. Esto sucede 
principalmente en regiones en las que se penaliza su ejercicio. De 
acuerdo con información de Guttmacher Institute (www.guttma-



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014276

cher.org), la tendencia mundial es de una caída en el número de 
abortos, de 1995 a 2003 se redujo en alrededor de 8.6 por ciento, 
al pasar de 46 millones a 42 millones de casos; no obstante, la tasa 
disminuyó sobre todo en los países desarrollados. 

Es importante señalar que en el mundo se realizan 20 millones de 
abortos inseguros cada año, 95 por ciento de ellos en países en vías 
de desarrollo y que, como se señaló antes, se estima que en México 
el aborto inducido se incrementó de 1990 a 2006 en franca contra 
tendencia a lo que ocurre en el mundo. Además, en los estados de 
la frontera norte mexicana preocupa el indicador relacionado con el 
aborto: 35 por cada mil en edad reproductiva, mientras la media na-
cional es de 33, y que el porcentaje de las mujeres solteras y sexual-
mente activas de entre 14 y 25 años de edad (33. 2) es 5.6 puntos 
porcentuales mayor que el nacional (Juárez et al. 2009).

De las muertes maternas, se estima que 13 por ciento es resultado 
de la práctica de abortos inseguros en la clandestinidad, y que cada 
año 220 mil niños y niñas pierden a sus madres por fallecimientos 
relacionados con un aborto inseguro porque, pese a lo que se podría 
esperar, no sólo son las solteras o irresponsables quienes lo hacen. 
De acuerdo con información de la Comisión de Derechos Humanos 
del Distrito Federal, a partir de la despenalización del aborto en el 
Distrito Federal y hasta enero de 2008 se registraron 5 200 inte-
rrupciones legales; 85 por ciento de las mujeres que lo hicieron eran 
católicas; 53 solteras; 26 vivían en unión libre; 17 estaban casadas y 
4 por ciento divorciadas. Las dos razones principales que ellas aduje-
ron para abortar fueron: a) no estar preparada para tener ese hijo(a) 
y b) no querían tener más hijos(as).

Independientemente de la religión, clase social, edad o estado 
civil de las mujeres que deciden abortar, es posible afirmar que nin-
guna lo hace por gusto, porque no es algo fácil, implica una de-
cisión compleja, pero una vez asumida, la mujer llegará hasta sus 
últimas consecuencias para lograrlo. Calificar el hecho como delito 
no desalentará su incidencia en Sonora, pero puede incrementar la 
búsqueda de la clandestinidad para realizarlo, si es imposible viajar 
al Distrito Federal o se carece de visa para ir a Estados Unidos, donde 
la práctica sí es legal. Por eso afirmamos que la reforma mencionada 
representa un retroceso en los derechos humanos de las mujeres y 



277Notas críticas

que, como siempre, son las más pobres o las más jóvenes y con me-
nores recursos las más vulneradas.10

Violencia moral, reproducción del mundo 
y la eficacia simbólica del derecho

Comprender la legalización del aborto rebasa los planos jurídicos, 
su argumentación se sitúa en los propios fundamentos filosóficos 
de existencia del Estado11 y de la división sexual del trabajo. De esta 
forma, las mujeres consideras trasgresoras, anormales o delincuen-
tes por proceder a realizar un acto considerado punible, como el 
aborto, cruzan la facultad exclusiva del Estado, su capacidad de dar 
muerte o vida a la población. Estas mujeres desafían el pacto tácito 
que la comunidad le ha conferido al Estado como el único con dere-
cho de hacer vivir y dejar morir (Foucault 2006), pero que también 
han cuestionado la designación natural, cultural e histórica de la 
división sexual del trabajo, en donde su capacidad biológica para ser 
madres las condena y limita a elegir sobre su cuerpo. 

En este sentido, Segato argumenta una combinación de la vio-
lencia moral con la eficacia del derecho, para reproducir el mundo 
social de subordinación femenina como una argamasa jerárquica, 
que en el caso del derecho de las mujeres al aborto funciona con 
singular eficiencia:

Si hay algo artificioso en el orden patriarcal, [...] ese algo es pre-
cisamente la maniobra que instaura su ley. Esta ilegitimidad ori-
ginaria produce que, inevitablemente, los votos de obediencia a 
esa ley y al orden que ella establece deban renovarse diariamente. 

10 Al respecto, se ha documentado que las causas principales de muerte de mujeres entre 
los 15 y 64 años son enfermedades relacionadas con el aparato reproductivo, y que la situa-
ción se agudiza entre las de escasos recursos y con menos posibilidades de acceso a la infor-
mación y a servicios de salud adecuados (Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo, 
pnud 2002, 11).

11 Thomas Hobbes (1997) señala el surgimiento de ese Dios mortal llamado Estado, re-
presentado como un Leviatán, en cuya composición permite vivir en paz y en comunidad. El 
denominado Estado soberano sustenta su permanencia en el uso exclusivo de la violencia, y su 
mayor honor estriba en su capacidad para dar vida o muerte a sus gobernados.



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014278

[…] el mantenimiento de esa ley dependerá de la repetición dia-
ria, velada o manifiesta, de dosis homeopáticas pero reconocibles 
de la violencia instauradora (2003, 107).

En efecto, la combinación mañosa de violencia moral y de recur-
sos económicos y relacionales de ciertas elites de poder, que buscan 
sostener el orden social de subordinación femenina, han generado 
en México y Sonora artificios legales para negar a las mujeres su de-
recho a interrumpir un embarazo, mismos que han desencadenado, 
en el último lustro, una ola violenta de persecución contra las po-
bres que abortan y de desprestigio hacia las que ejercen, promueven 
o simpatizan con el derecho a decidir sobre los cuerpos femeninos 
y de los sexuales y reproductivos en general. La valorización que se 
tiene del cuerpo traspasa el plano moral y lo lleva al económico y 
político, al reducirlo a la nada quedando a la suerte del Estado y su 
forma de regularlo por medio de la fuerza, la violencia y el derecho.

Esta reforma representa un retroceso en la condición de las mu-
jeres, pues se restringe el ejercicio de un derecho humano direc-
tamente relacionado con su posibilidad de realizar un proyecto de 
vida autónomo, mientras que la legalización del aborto –por el con-
trario– no obliga a nadie a abortar. Más aún, la reforma no modifica 
las condiciones materiales de las mujeres ni genera las adecuadas 
para el ejercicio informado de la sexualidad, por lo que confina –ya 
sea por falta de recursos económicos y de información, por violen-
cia o por omisión de responsabilidades institucionales de salud– a 
más mujeres jóvenes y pobres a practicar abortos clandestinos, que 
ponen en riesgo sus vidas. Pero, más allá de una reproducción cul-
tural y moral, lo que esta regulación esconde es la perpetuación de 
la capacidad del Estado de decidir a quién le permite vivir y a quién 
deja morir. 

Pese a que nuestra Carta Magna en su artículo cuarto da pauta 
para que las mexicanas puedan separar la sexualidad de la repro-
ducción, y ejercer su derecho al placer sexual con información y 
educación sexual y con responsabilidad de elegir libremente sobre 
la maternidad, la Constitución de Sonora lo niega en franca contra-
dicción y violación de las garantías de las mujeres, constituyéndose 
así –como señala Segato– en una argamasa de violencia moral, que 



279Notas críticas

se vale de la eficacia simbólica del derecho en un intento por man-
tener la reproducción de los roles tradicionales que dan valor a la 
mujer sólo en su condición de madre y sujeto para los otros. 

Los efectos no se dejaron sentir, pues tras la reforma grupos con-
servadores e instituciones difundieron el mensaje de que el aborto 
es un delito grave que se paga con cárcel, privilegiaron derechos del 
nonato sobre los de las mujeres vivas y, después, con el Código de 
Familia, reforzaron la idea de la familia nuclear tradicional. En los 
últimos cuatro años se ha tenido conocimiento público de al menos 
dos mujeres jóvenes que llegaron a instituciones de salud en Her-
mosillo tras sufrir abortos presumiblemente espontáneos, y en lugar 
de atención profesional recibieron violencia moral e institucional y 
fueron llevadas ante el Ministerio Público con cargos de asesinato en 
grado de parentesco (Núñez 2008 y 2009).

Estas señales actúan en conjunto como una dimensión violenta, 
envían a las mujeres –sobre todo a las jóvenes– el mensaje de que 
ante un embarazo no deseado no pueden decidir libre y de manera 
autónoma sobre sus cuerpos y su proyecto futuro, sino asumir el 
destino inalterable de ser madres. Divulgan el miedo, la culpa y el 
silencio en lugar de la información. Esto constituye un llamado al 
orden social, en el cual la mujer y su cuerpo están al servicio de la 
otredad, a pesar de su propia vida. Las dimensiones de la disciplina 
hacia la población por medio de diferentes dispositivos de poder 
se van innovando, incluidos los discursos del Estado como lo son 
la protección de los derechos humanos. Por un lado los espacios y 
garantía para los derechos sexuales y reproductivos de las mujeres 
se han ampliado, como la inclusión de la pastilla del día siguiente 
o anticoncepción de emergencia; sin embargo, con este mismo dis-
curso se continúa reproduciendo la idea del cuerpo femenino como 
territorio sagrado donde las decisiones sobre él son responsabilidad 
del Estado no de las mujeres. De esta forma, la eficacia de la perma-
nencia del poder soberano recae en la implementación de discursos 
donde las y los gobernados se sitúan en espacios que consideran 
dotados de libertad, pero que se encuentran modelados y regidos 
por el uso de la espada del principal poder del Estado: la violencia. 

La manifestación y uso de la violencia responde a controles eco-
nómicos, pues algunas de sus formas no se concretan a acciones di-



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014280

rectas y físicas sino al uso exclusivo del discurso dado como verda-
dero, en ese sentido, lo más relevante de las relaciones de poder son 
sus efectos. Así, la protección y promoción de los derechos humanos 
por parte del Estado, cuyo único fin es controlar su aplicación, que 
implica en sí el control de los individuos. 

La evolución del delito del aborto en Sonora se remonta a 1940, 
con la primera legislación penal en el estado, la cual imponía una 
pena de entre uno y cuatro años de prisión, aunque había excepcio-
nes: a) cuando el producto era resultado de una violación; b) si la 
mujer corría peligro de muerte y c) cuando su expulsión respondie-
ra a fines eugenésicos. El último caso fue derogado de la legislación 
en 1949, sin que a la fecha se haya incluido de nuevo; ese mismo 
año se agudizó la pena aumentándola de uno a seis años de prisión, 
la cual permanece vigente.12

Como ya se expuso, el derecho de las mujeres a decidir se vio 
fuertemente limitado con el reconocimiento del derecho a la vida 
del embrión por encima de la vida activa de las mujeres, con la re-
forma de 2008. Esto permite apreciar que no se trata de la simple 
prohibición de una conducta, sino de la construcción de un modelo 
de vida cuyo trasfondo es perpetuar de forma subjetiva el someti-
miento de las mujeres y las restricciones a su libertad. 

No obstante los controles y sanciones del Estado, las mujeres abor-
tan asumiendo los costos económicos, sociales y de salud que impli-
ca la clandestinidad, que siempre los pagan quienes menos tienen. 
Por esto se debe insistir en la necesidad de visibilizar esta violencia 
simbólica y revertir sus efectos. Por fortuna, como en todo juego de 
poder, las mujeres resisten a las estructuras de opresión y cada vez 
están más conscientes de sus derechos, lo cual les permite, por lo 
menos a un sector bien informado, hacer frente a esa violencia. 

La información laica y científica sobre los derechos sexuales y 
reproductivos de las mujeres, así como la despenalización social del 
aborto constituyen una estrategia que ellas están promoviendo y uti-
lizando para garantizar su derecho a decidir sobre sus vidas y la 

12 Recopilación de reformas a los códigos penales y de procedimientos penales para el 
estado de Sonora, de 1949 a la actualidad. Boletín de Información Judicial del Estado de Sonora. Poder 
Judicial del Estado de Sonora. Gobierno del Estado de Sonora (2008).



281Notas críticas

maternidad, para reapropiarse de sus cuerpos y saberes y construir 
redes de apoyo y así ejercer responsablemente el derecho al aborto. 

Reflexiones finales

La existencia de conductas punitivas, como lo son las distintas prác-
ticas que giran en torno al cuerpo de las personas, permite apreciar 
la evolución de los discursos normativos del Estado, no sólo para la 
regulación de conductas y construcción de saberes sino para com-
prender las formas de consolidar su poder, por medio de distintos 
tipos de violencia. 

La protección de los derechos humanos se enmarca en un doble 
juego –que por un lado los promueve, pero que a su vez también 
los restringe y limita– en la mediación y control político, jurídico, 
social y moral que el poder soberano permita; sin embargo, la falta 
de regulación al derecho a decidir sobre la realización de un aborto 
sólo permite acrecentar esa capacidad que tiene el propio Estado 
para hacer vivir o dejar morir, en el sentido de que el acceso y la 
práctica del aborto se realizan a pesar de las restricciones jurídicas 
existentes.

La prohibición del aborto sólo es una muestra de las condiciones 
inequitativas que enfrenta la población femenina y más aún la más 
pobre, pues quien tiene los recursos económicos para trasladarse a 
otro lugar donde la práctica sí es legal seguramente lo hará. En este 
sentido, las formas de dejar vivir o morir del propio Estado señalan 
la existencia de ciudadanas de primera y segunda en lo concerniente 
al derecho de elegir o rechazar la maternidad, e incluso de arriesgar 
la propia vida. 

De esta manera, la regulación que se ejerce en Sonora sobre los 
cuerpos de las mujeres, por medio de su derecho a decidir, es una 
muestra clara del uso de la violencia simbólica, que se escuda de-
trás del discurso normativo. Lo que en apariencia pudiera parecer 
contradictorio a los derechos y libertad de las mujeres, en realidad 
es una forma en la que se sostiene el propio poder estatal. La ruta 
entonces se perfila en modificar los procesos de resistencia, para que 
las mujeres resignifiquen su rol dentro de la comunidad, más allá de 



Región y sociedad / Número especial 4 / 2014282

su papel biológico que condiciona la subjetividad de su cuerpo, y 
lograr así una nueva postura en las relaciones de poder estatal en la 
que el sentir, pero sobre todo la libertad de la mujer sean igualitarias. 

Bibliografía 

Acedo, Leyla y Margarita Bejarano. 2009. La inconstitucionalidad de 
la reforma al artículo primero constitucional en Sonora y la vio-
lación al derecho a decidir de las mujeres. Ponencia presentada en 
el Primer foro sobre derechos humanos en Sonora, Hermosillo.

Bejarano, Margarita. 2012. Aborto y violencia: la eficiencia de la ar-
gamasa entre arreglo legal y violencia moral para subordinar a 
las mujeres. Ponencia presentada en el foro La invisibilidad de 
la violencia hacia las mujeres ante la violencia general: Género, 
Medio Ambiente y Salud, gemas, iap y Dirección Municipal de la 
Mujer, Ayuntamiento de Hermosillo.

 y Leyla Acedo. 2009. Opinión de la población sonorense en 
torno al aborto. Comentarios a la encuesta sobre la opinión de la 
población sonorense sobre los derechos sexuales y reproductivos 
para Grupo de Información y Reproducción Elegida. Hermosillo, 
mimeo.

Bordieu, Pierre. 1994. La dominación masculina. La Ventana 3: 7–95.

Foucault, Michel. 2008. Seguridad, territorio y población. Madrid: Akal.

 . 2006. Defender la sociedad. México: Fondo de Cultura Econó-
mica.

Hierro, Graciela. 2003. La ética y los derechos humanos de las mu-
jeres. Revista de la Facultad de Filosofía y Letras.  www.filosofia.buap.mx/
Graffylia/1/131.pdf (15 de junio de 2007). 

Hobbes, Thomas. 1997. Leviatán, tomo i. México: Editorial del Valle 
de México. 



283Notas críticas

Juárez, Fátima, Susheela Singh, Sandra García y Claudia Díaz Olava-
rrietta. 2009. Estimaciones del aborto inducido en México: ¿qué 
ha cambiado entre 1990 y 2006? International Family Planning Perspec-
tives, número especial: 4-14.

Maier, Elizabeth. 2011. Disputando los significados culturales en el 
ocaso de la modernidad industrial: cuerpos, personas, derechos 
y ciudadanía en el México contemporáneo, mimeo.

Murillo, Soledad. 1996. El mito de la vida privada. De la entrega al tiempo pro-
pio. Madrid: Siglo xxi.

Núñez, Silvia. 2009. En el Hospital de la Mujer Sonora: violan dh de 
paciente con amenaza de aborto. Comunicación e Información 
de la Mujer, A.C. Noticias. 1 de mayo de 2009: http://cimacno-
ticias.com.mx/node/4494 (3 de enero de 2013).

 . 2008. Debe modificarse el Código Penal ya. Mujer So-
nora. 30 de agosto de 2008: http://mujersonora.wordpress.
com/2008/08/30/aborto/ (3 de enero de 2013).

pnud. 2002. Derechos humanos de las mujeres. México.

Segato, Rita. 2003. Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género 
entre la antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos. Buenos Aires: 
Universidad Nacional de Quilmes.

Zúñiga, Mercedes, Margarita Bejarano, Mireya Scarone, Patricia 
Aranda, María del Carmen Arellano y Elsa Jiménez. 2012. Estudio 
sobre las fuentes, orígenes y factores que producen y reproducen 
la violencia contra las mujeres. Zona noroeste. En Estudio nacional 
sobre las fuentes, orígenes y factores que producen y reproducen la violencia contra 
las mujeres, coordinado por Florinda Riquer Fernández y Roberto 
Castro, tomo ii, volumen i. México: Comisión Nacional para Pre-
venir y Erradicar la Violencia contra las Mujeres-Centro Regional 
de Investigaciones Multidisciplinarias, Universidad Nacional Au-
tónoma de México. www.conavim.gob.mx/es/conavim/Estudio 
_sobre_las_Fuentes


