REGION Y SOCIEDAD / ANO XxVI / NO. 60. 2014

Derechos reservados de El Colegio de Sonora, 1ss8 1870-3925

Sonora, territorio mariano.
LaVirgen de Loreto en Bacadéhuachi

Dora Elvia Enriquez Licon™
Esperanza Donjuan Espinoza**
Raquel Padilla Ramos™™

Resumen: los jesuitas difundieron la devociéon mariana en el ac-
tual estado de Sonora, entre los siglos xvi y xvi, como
estrategia nuclear para lograr la conversion de los indios,
pues en su imaginario la Virgen Maria estaba revestida con
las facultades necesarias para vencer al demonio; en este
articulo se ofrece una perspectiva amplia de dicho proceso
de difusion. Al recibir la nueva veneracion, los indigenas
dotaron a los simbolos religiosos con sus significaciones
propias arraigando de manera sélida el culto popular a
la Virgen Maria en sus distintas advocaciones, expresion
religiosa que llega hasta el presente, pues en numerosos
pueblos la Virgen sigue presidiendo las fiestas patronales.
Con el proposito de mostrar la persistencia de tal imagi-
nario religioso, aqui se expone, con particular interés, la
gran relevancia que la devocién mariana ha tenido en el
pueblo de Bacadéhuachi, donde la veneracién a la Virgen
de Loreto constituye en la actualidad su festividad mas im-
portante.

Palabras clave: conquista espiritual, devociéon mariana, fiesta patro-
nal, jesuitas, imaginarios religiosos, Opatas.

* . . o . .
Universidad de Sonora. Correo electrénico: denriquez@sociales.uson.mx
*% . . e : s
Instituto Nacional de Antropologia e Historia, INAH-Sonora.
Correos electrénicos: edonjuan_@hotmail.com / raquelpadillaramos@msn.com



230 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 60. 2014

Abstract: the article gives a broad overview of the process by
which the Jesuits spread Marian devotion in the modern
state of Sonora during the seventeenth and eighteenth
centuries. This became the main strategy for the conver-
sion of the Indians, because in their imaginary the Virgin
Mary was endowed with the necessary powers to defeat
the devil. In the process of adopting the new veneration,
indigenous peoples endowed religious symbols with their
own meanings, solidly rooting the popular cult of the Vir-
gin Mary in her various representations. This religious ex-
pression persists to this day, and the Virgin Mary continues
to be the patron saint of many villages. In order to show
the persistence of this religious imaginary, we describe the
great importance that Mary’s devotion has had in the vil-
lage of Bacadéhuachi, where the veneration of Our Lady of
Loreto continues to be the most important holiday.

Key words: spiritual conquest, Marian devotion, patron saint festi-
vals, Jesuits, religious imaginary, Opatas.

Introduccion

En la tradicion catdlica, la imagen de la Virgen Maria ocupa un si-
tio relevante desde el siglo v. Su amplia difusion y aceptacion en
Europa y América ha dejado profundas huellas en el campo de la
religiosidad popular, por lo que es importante conocer las condi-
ciones histéricas en que se origina y desarrolla el culto, asi como
los atributos que le asignan sus devotos, en funcién de necesidades
especificas. Es por ello que en el presente articulo se ofrece un pa-
norama general del proceso de difusién de la devociéon mariana por
los misioneros jesuitas, entre los siglos xvi1 y xvi, en el actual estado
de Sonora.

Para una mejor comprension de la relevancia de la Virgen Maria
en la tradicién catdlica se expone, a grandes rasgos, el proceso de
su institucionalizacién por la Iglesia catélica en el contexto de la
reforma luterana y el Concilio de Trento, asi como la vinculacién



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 231

de esta devociéon con la Compania de Jests. Se analizan las signifi-
caciones que los padres ignacianos vertieron en la Virgen Maria, y
que utilizaron en sus tareas evangelizadoras en un rudo contexto de
frontera. En sus diferentes advocaciones, se implanté como santa
patrona en numerosos pueblos de indios y, una vez concluido el ré-
gimen colonial, fue elemento cohesionador de identidades locales
mestizas y configur6 una religiosidad popular particular.

Aqui se destaca el gran arraigo popular del culto a la Virgen Ma-
ria en la amplia geografia sonorense, que no ha sufrido mayor me-
noscabo a pesar de las profundas transformaciones ocurridas en la
region durante los siglos xix y xx. En tal sentido, se muestra con
especial interés la notable persistencia que ha tenido la devocién a
laVirgen de Loreto en el pueblo de Bacadéhuachi, desde la época en
que tuvo el caracter de misién hasta hoy.

LaVirgen Maria en la tradicién cristiana

La veneracién a la Virgen Maria constituye uno de los elementos
esenciales de la ritualidad y el culto catdlico, debido a que com-
parte con su hijo Jests la voluntad redentora y amplias facultades
para intervenir en el alivio de padecimientos cotidianos y en la sal-
vacion eterna del género humano, segun establecen los postulados
fundamentales de la Iglesia cat6lica. En tal sentido, su imagen se ha
ubicado en la ctspide de la jerarquia religiosa, el sitio mas alto que
comparte con la Santisima Trinidad, a la cual se vincula de manera
directa.

El culto a Maria no comenzé desde los primeros tiempos de la
Iglesia catolica pues a diferencia del de Jests, cuya importancia que-
da plenamente consignada en los Evangelios, la de Maria aparece
imprecisa, por lo que su presencia “va construyéndose al correr de
los siglos, cristalizando simbolos, acumulando funciones y catali-
zando anhelos y necesidades, a la vez eternos y renovados” (Alberro
1997, 315).

En el siglo 1v, cuando en el imperio romano cobré fuerza el de-
bate ptblico en torno a la definicién de la persona de Cristo, de
igual manera adquirio relevancia la figura de Maria en la argumen-



232 REGION Y SOCIEDAD / ANO Xxv1 / NO. 60. 2014

tacion cristologica, lo que cred la necesidad de definir su vida y su
persona (Belting 1994, 32). En tal contexto, Maria recibi6 el titulo
de Madre de Dios, lo que la llevd a ocupar un lugar destacado en la
historia de la salvacion.

Fue hasta los siglos v y vir que la Iglesia catélica animo con mayor
impetu el culto a las imagenes sagradas. Las reproducciones de los
iconos de la Virgen Maria se multiplicaron, y pronto se les atribuy6
la facultad de obrar milagros, sobre todo en la cura de enfermeda-
des y otras sentidas aflicciones de los devotos. Cuando se difundia
la noticia de algtin hecho milagroso, las imagenes se volvian objeto
de culto y se les rendia especial devocion; el paso siguiente fue su
proclamacion como patrona de pueblos, ciudades y la dedicacion
de iglesias a su nombre (Brading 2002, 36 y 37). La civilizacién
medieval se caracteriz6 por una “siempre creciente devocion a la
Virgen Maria [...] A finales de la Edad Media [sus] imagenes [...] se
convirtieron en objetos de intensa devocion y fueron veneradas por
los milagros que obraron en sus respectivos santuarios” (Ibid., 56).

Pero “los excesos devocionales”, predominantes al finalizar la
Edad Media, asi como actitudes reprochables en numerosos miem-
bros de la jerarquia catdlica originaron, desde las postrimerias del
siglo xv, posturas criticas en humanistas cristianos como Desiderio
Erasmo, que culminarian en el cisma de la Iglesia catdlica con la
reforma luterana en 1517. Erasmo y sus seguidores se propusieron
renovar “una espiritualidad que habia caido muy bajo en los ulti-
mos siglos de la Edad Media”.!

La reforma protestante, como es sabido, defendié la comunica-
cion directa de los fieles con Dios, la lectura y estudio de la Biblig,
colocd a Jests como referencia nuclear y elimind el culto a las ima-
genes religiosas. Para hacer frente a los desafios planteados por la re-
forma, la Iglesia catélica realizo el Concilio de Trento (1545-1563)
que reafirmé la veneracion a las imdagenes sagradas al disponer que

! El pensamiento erasmista criticé la corrupcién del clero, la vacuidad del culto publico y
privado (ceremonias externas y oraciones sin contenido) y el despego de la jerarquia respecto
a los problemas sociales, pues su interés se centraba tinicamente en el poder (Romero 1994,
150). Erasmo propuso que toda la devocién debia dirigirse a Cristo, promovié “un cristianis-
mo mas sencillo y evangélico que reemplazara las complicaciones de la Teologia escolastica
y las devociones populares con una religiéon fundada en la Biblia y en las enseflanzas de los
primeros Padres” (Brading 2002, 58 y 59).



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 233

“se deben tener y conservar, principalmente en los templos, las
imagenes de Cristo, de la Virgen Madre de Dios, y de otros santos,
y [...] se les debe dar el correspondiente honor y veneracion |[...]"
(Brading 2002, 60 y 61).?

En el contexto tridentino, la Iglesia catdlica propici6 la multi-
plicacion de santuarios marianos y la expansion del culto en sus
advocaciones a toda la cristiandad; la Virgen se convirti6 asi en “el
simbolo de la Iglesia catdlica triunfadora contra los protestantes
[...] laVirgen amplié también sus funciones de mediadora de los
hombres, consuelo de los afligidos y salvadora de los que permane-
cian en el purgatorio” (Bernabéu 2003, 175).

El descubrimiento del Nuevo Mundo, cuya conquista y dominio
plantearia enormes retos para los europeos, tuvo lugar mientras en
Europa se sometia a juicio a la Iglesia catolica, sus postulados doc-
trinales y tradiciones en materia de culto y ritos, que propiciaron
cambios institucionales y culturales de gran envergadura. En el pre-
sente articulo el interés se centra en enfatizar que, en el ambito de la
religiosidad popular y de los imaginarios sociales, la devocion ma-
riana ocupaba un sitio notable en la cristiandad europea, en los si-
glos xv y xv1 y que fue un rasgo cultural que orient6 a los espanoles
en su aventura de conquista y colonizacion de América. La Virgen
Maria fue compaiiera inseparable de soldados, religiosos y colonos,
quienes depositaron en su veneracion la esperanza de obtener éxito
en sus empresas invocando su proteccién.

Entre las primeras imdagenes marianas que los espanoles traje-
ron al Nuevo Mundo destaca la Virgen de los Remedios, a quien
Herndn Cortez levantaria una ermita en muestra de agradecimiento
cuando, en 1521, consiguio el sometimiento de los indigenas en
Tenochtitlin.? A medida que los soldados espafioles conquistaban
nuevos territorios y que los misioneros evangelizaban a los indige-
nas, se difundieron las advocaciones marianas en hispanoamérica,

2 Trento confirmé asimismo la doctrina de la presencia de Jests en la eucaristia, y la cele-
bracién de Corpus Christi como fiesta mayor con magnas procesiones.

3 Miranda (2001, 27) registra que el culto a la Virgen de los Remedios fue promovido por
el Cabildo de la Ciudad de México, a partir de 1574, y que se le asocio a la conquista, por lo
que fue conocida popularmente como “la conquistadora”. Shenone (2007, 229), al igual que
Miranda, llama “fundacionales” a estas primeras imagenes.



234 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 60. 2014

al tiempo “que se configuraba un corpus iconografico integrado
por las devociones regionales” (Schenone 2007, 229) algunas de
las cuales dieron origen a importantes cultos americanos, como fue
el caso de las virgenes de Guadalupe (México) y Copacabana (junto
al lago Titicaca), asociadas ambas a religiosidades indigenas.

A la par de que los espafioles afianzaban su dominio y daban
forma a nuevas instituciones sociopol:[ticas, fueron Conﬁgurando
una geografia religiosa; imagenes sagradas, recién desembarcadas
de Europa o fabricadas en América, se enviaron a los cuatro puntos
cardinales de la Nueva Espaiia, asi se confirieron nuevos sentidos de
sacralidad a numerosos lugares en los que se arraigé el catolicismo;
desde alli se irradiaron nuevas devociones que tuvieron gran reper-
cusién en la reconfiguraciéon de los imaginarios sociales en los habi-
tantes originarios. En tan dindmico escenario, la frontera norte de la
Nueva Espana se incorpor6 al dominio de la Corona espanola en un
proceso dilatado y aspero, en el que los miembros de la Compania
de Jesus, orden religiosa fundada por Ignacio de Loyola, en 1540,
en el agitado contexto europeo de cisma religioso y contrarreforma,
desempefaron un papel importante. Segiin Brading (2002, 63),
“en ningtn ambito fueron mas patentes las tendencias culturales
que establecieron el destino religioso de la Iglesia catolica en esta
época que en la Compania de Jests.” Su fundador, dejé plasmada y
recomendo ejercitar la espiritualidad medieval tardia en sus Ejercicios
espirituales.

Jesuitas, devocion mariana y pueblos indios

La conquista y colonizacién del noroeste novohispano enfrent6 a
los espanoles con problemas inéditos, muy diferentes a los que ha-
bian conocido en la regién del altiplano. Entre las exploraciones
iniciales (1539) y la fundacién de las primeras reducciones indi-
genas (1591) transcurrié mas de medio siglo; la experiencia de
sucesivos fracasos, al pretender conquistar por las armas a los pobla-
dores originarios, determiné que se ensayaran métodos persuasivos
y pacificos, para convencer a los indios de asumirse como stbditos



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 235

de la Corona espanola. La conversion de los indigenas del noroeste
novohispano fue encomendada a los padres jesuitas.

Los jesuitas arribaron a México en septiembre de 1572; en 1591
—fecha de su llegada a la provincia de Sinaloa— emprendieron el
proceso de evangelizacion en el noroeste de la Nueva Espana; al
despuntar el siglo xvi fundaron los primeros pueblos en el actual
estado de Sonora. Los jesuitas, comprometidos con los decretos y
canones del Concilio de Trento, recomendaron la practica frecuente
de los sacramentos, la veneracion de reliquias y, sobre todo, el culto
a las imagenes. La Virgen Maria fue una de las mas promovidas por
esta orden misionera, pues consideraron que era la principal via
“para alcanzar el cielo”, ademads de ser poderoso instrumento de
proteccion para la fe catélica (Gonzalbo 1997, 19).

En la Virgen Maria estos religiosos encontraron una de las pro-
tecciones mas eficaces en su obra misional, en primer lugar, como
escudo divino de los cristianos enfrentados a los “infieles” indi-
genas y, en segundo término, como benefactora en la conversion
de los indios. Espinosa propone que, en la tradicién cristiana y en
particular en la jesuita, “Nuestra Sefiora ha sido participe activa de
los procesos militares y de expansion colonial [...] Para el caso del
noroeste novohispano, la presencia de la Virgen, principalmente en
su advocacion de Loreto, fue primordial en la avanzada jesuita |... ]
con frecuencia se le llamé ‘conquista mariana’ y a la Madre de Dios
‘pobladora’ y ‘conquistadora’ ” (1999, 174).#

La imagen de la Virgen Maria quedo registrada en relatos jesuitas
que exaltaban su aparicién en medio de las batallas junto a otros san-
tos, como san Miguel Arcangel o el apdstol Santiago. El misionero
Miguel Venegas en su obra, Empressas apostolicas —publicada en 1757,
expres6 que la ocupacion de la California podia considerarse una
“conquista Mariana, por haberse conseguido toda a la sombra de
[su] patrocinio amoroso. Por eso, siendo vos la Reina de las batallas

4El 17 de octubre de 1699, el padre Juan Maria Salvatierra le escribi6é una carta a Euse-
bio Francisco Kino, donde le exponia las dificiles condiciones que enfrentaba la conquista y
evangelizacion en Baja California: “[...] solo la falta la e tenido de bastimento, y sobre esta
falta algunas pesadumbres y peligro de amotindrseme la gente, pero la Virgen Santisima, con-
quistadora y pobladora nos a asistido en todo y traido los socorros, no en una ocasién sino en
muchas. [...] Los no conquistados naturales tiemblan de nuestras armas gobernadas del brazo
de Maria [...]” (Kino 1922, 86).



236 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 60. 2014

y sefiora de los ejércitos [...] a vos Sefiora se deben los triunfos de
aquel nuevo reino [...]".°

De igual manera, fueron frecuentes las esperanzas y los ruegos
que soldados presidiales y vecinos elevaron a la Virgen implorando
su auxilio ante los inacabables levantamientos indigenas, como ocu-
rri6 a principios de la década de 1680 frente a una inminente re-
belion 6pata, cuando los pobladores de los reales de Nacozari y San
Juan Bautista celebraron novenas y rogativas a la Virgen del Rosario
para alejar el peligro de tal levantamiento (Navarro 1992, 241).

Por el mismo tiempo, en un agitado escenario de alzamientos
indigenas contagiados por el atemorizante episodio de los indios
pueblo, se levantaron los indios sumas, congregados en la localidad
de Carretas, incendiaron la misién, profanaron el templo y destru-
yeron las imagenes religiosas, entre ellas un lienzo de laVirgen de la
Asuncion, cuyos fragmentos rescataron poco después algunos épa-
tas de Baserac y Bavispe, enviados a inspeccionar los dafios. Con las
reliquias de la imagen sagrada, el alférez de la compania presidial
elabord una bandera que portaron los soldados para dar buen ani-
mo a vecinos e indios amigos que participaban en la defensa, con
la esperanza de que con la intercesion divina tuvieran éxito militar
(Ibid., 246).

Segun la apreciacion de los misioneros jesuitas, el culto a la Vir-
gen Maria fue pronto aceptado por los recién convertidos indigenas
del noroeste novohispano.® El padre Andrés Pérez de Ribas registr6
que en las misiones del actual estado de Sinaloa, la devocion de la
“Virgen santisima se ha asentado y echado raizes [...] su Rosario
lo traen todos al cuello, chicos y grandes, lo rezan en sus casas, ca-
minos, y milpas. [...]Y ensefan a sus hijos pequenitos, que las pri-
meras palabras con que comiencen a hablar, y gorjear, sea diziendo:
Santa Maria, nuestra Madre, y otros coloquios amorosos, y dulces

5 Citado por Bernabéu (2003, 176). Rubial (2008) expone una reflexién importante sobre
la violencia asociada a los santos en la conquista de Nueva Espafia, particularmente de Santiago,
el arcangel san Miguel y la Virgen Maria.

6 Aunque las fuentes misionales deben utilizarse con reserva, por el sesgo de sus opiniones
e informes respecto a sus labores de evangelizacion, en el presente articulo se usan debido a
que muestran la importancia que adquirié la Virgen Maria, en sus distintas advocaciones, en la
obra misional de los jesuitas, sin que por ello se acepte como verdad absoluta el juicio de los
religiosos sobre los indigenas.



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 237

con esta soberana Sefiora” (1992, 198). Los indios pronto encon-
traron semillas adecuadas para fabricar rosarios y abrazaron tam-
bién la costumbre de hacer procesiones con la imagen de la Virgen,
a quien pedian buenas cosechas y lluvias, asimismo la invocaban en
otras necesidades apremiantes.

Presumiblemente, la imagen de la Virgen Maria no les era ajena
a los pobladores originarios de estas latitudes pues, en los primeros
afios de 1530, Alvar Nafiez Cabeza de Vaca y demas sobrevivientes
del naufragio en la Florida habrian transitado de manera pacifica
entre los indios, acompanados de una imagen pintada por €I, segtin
lo registra Juan Matheo Mange, quien asegura que Cabeza de Vaca
“[...] era muy devoto de Nuestra Sefiora de las Angustias y des-
cendimiento de Cristo en sus brazos, pint6 en una gamuza la Santa
Cruz, insignias de la acervisima Pasion, y al pie, a la afligida Madre
con su precioso hijo muerto, sobre su regazo, con cuyo retrato les

predicaba asi a aquellas naciones [...]”.”

La Virgen Maria en tierra sonorense

;Como concibieron los jesuitas su empresa misionera en el noroeste
novohispano? Se asumieron a si mismos como soldados de Cristo,
fieles al espiritu de la época generado por el Concilio de Trento,®

7 Juan Matheo Mange consigna que en la provincia de Sonora, en el lugar donde se asenta-
ron temporalmente los naufragos, los indios construyeron una capilla donde colocaron la ima-
gen; sus lenguas no les permitian pronunciar la palabra “sefiora”, y la cambiron por “senora”,
de donde se derivaria el nombre de la misma provincia (1993, 85-87).

8 Fn la sesién 11T del Concilio de Trento, celebrada el 4 de febrero de 1546, se abordaron
dos temas principales; “la extirpacién de las herejias” y “la reforma de las costumbres”; se
reconocio, ademas, que el catélico “no tiene que pelear contra la carne y sangre, sino contra
los malignos espiritus en cosas pertenecientes a la vida eterna” exhort6 “a todos y a cada uno,
a que se conforten en el seflor, y en el poder de su virtud, tomando en todo el escudo de la fe,
con el que puedan rechazar todos los tiros del infernal enemigo, cubriéndose con el morrién
de la esperanza de la salvacién, y armandose con la espada del espiritu, que es la palabra de
Dios.” Sacrosanto, ecuménico y general Concilio de Trento, disponible en: http://multimedios.org/docs/
d000436/ (7 de abril de 2010). Antes de Trento, Erasmo (con gran influencia en Espafia a
partir de 1516) manejo la idea de las milicias cristianas; en su obra Enchiridion milites christiani
(1503) “concibe la vida cristina como una milicia en combate contra las fuerzas del mal [...]
las armas del caballero cristiano son fundamentalmente dos: el conocimiento de la ley divina
mediante la lectura de los textos sagrados y la oracién mental con rechazo de la vocal [...]"
(Romero 1994, 154).



238 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 60. 2014

y de acuerdo con la idea del religioso que cre6 la orden: “Nuestro
Padre glorioso San Ignacio, fundador de la Compaiia de Iesus, ins-
pirado, y regido por el Espiritu Santo instituy6 su Religion como vn
Esquadron, y compania de soldados, que como cavallos ligeros | ... |
estuviessen siempre a punto para acudir a los rebatos, donde llamava
la necesidad de ayuda de las almas” (Pérez de Ribas 1992, 42).°

Convencidos de que sus empresas debian hacer realidad el lema
de la Compaiia de Jesus (Ad Maiorem Dei Gloriam), los jesuitas asu-
mieron la responsabilidad de expandir las fronteras mas ignotas de
la Nueva Espafa, y ganarlas para la cristiandad y enaltecimiento de
la Corona espanola. Pronto advirtieron que no entablarian batalla
contra herejias, pues en la lejana frontera del noroeste novohispano
los jesuitas no enfrentaron la necesidad de destruir dioses, idolos o
lugares sagrados; desde su percepcion, el enemigo a vencer “entre
gentes las mas barbaras, y fieras del nuevo Orbe” fue el demonio
(Pérez de Ribas 1992; Pfefferkorn 1983, 83).

Los desérticos territorios y las empinadas sierras que los misio-
neros encontraron eran, desde su perspectiva, reductos del “malig-
no”’; el desierto representaba el “vacio moral” de los indigenas y la
sierra —escarpada, abrupta e intrincada— se convirtié en “lugar espe-
cialmente propicio para la acciéon demoniaca” (Espinosa 1999, 173;
Bernabéu 2003, 165). En tanto soldados de Cristo, concibieron la
empresa evangelizadora justamente como accion militar para vencer
al demonio. En san Ignacio de Loyola y san Francisco Xavier en-
contraron los misioneros jesuitas el paradigma y legitimacion para
considerarse evangelizadores universales; de particular relevancia
fueron las figuras de san Miguel Arcangel y la Virgen Maria, por sus
amplias facultades para vencer al demonio en los vastos territorios
de la frontera novohispana (Espinosa 1999, 174;Velasco 2005, 69).

Una de las formas iniciales y mas importantes de invocar la pro-
teccion divina, mediante la intercesion de la Virgen y los santos —y
arraigar nuevas devociones en los imaginarios indigenas—, fue otor-
gar un nombre a los pueblos fundados. Esta tarea no se dejo al azar,

9 Burrieza (2004, 34) afirma que no fue intencién de Ignacio de Loyola constituir la Com-
paiiia de Jesus como una “milicia antiluterana” aunque, en sus éxitos, “a los jesuitas les gustaba
asemejarse a un ejército victorioso que caminaba en el cortejo de una Iglesia triunfante: un
cuerpo eficaz en lucha contra la herejia.”



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 239

ni fue asunto de poca significacion, por el contrario; con el hecho
de designar a determinada misién con la advocacion de algin santo
o de laVirgen se le entregaba su tutela y patrocinio, al mismo tiem-
po que se invocaba, por su intermediacién, el auxilio divino para
obtener éxito en la empresa evangelizadora.

La nueva nomenclatura combiné dos lenguajes, dos discursos,
dos imaginarios; en primer lugar fue colocada invariablemente la
advocacion, seguida por el nombre indigena; ambos términos que-
daron unidos por la preposicion de que denota posesion o pertenen-
cia (por ejemplo, Santa Maria del Pépulo de Tonichi, Nuestra Sefiora
Santa Marfa de los Angeles de Sahuaripa). Asi pues, a la vez que los
jesuitas ponian el pueblo bajo la proteccion de un santo o la Virgen,
le entregaban simbolicamente su imagen sagrada a habitantes, quie-
nes la asumian como suya, y la comunidad empezaba a dotarla de
significaciones propias.

La devocion se fortalecia cuando en el pueblo se edificaba el tem-
plo que, como espacio sagrado, se convirtio en elemento central del
nuevo ordenamiento territorial y reconfiguracién de imaginarios
sociales. Pérez de Ribas (1992, 429 y 430) afirma que los indios
“no ven la hora de ver acabadas sus iglesias, y que se llegue el dia de
dedicarlas. Fiesta que celebran con grande solemnidad de regocijos,
y combites de Naciones estranas |...] gloriandose de tenerlos en sus
pueblos, y ellos les combida a hazer en ellos mas asiento: porque
vian edificar junto a la Iglesia sus casas, los que estaban hechos a
vivir por los montes.”

En la amplia zona habitada por los épatas, y gracias a la labor
desplegada por los padres misioneros Pedro Méndez y Bartolomé
Castano, se arraigd temprano la devocion del rosario a la Virgen Ma-
ria, que primero fue ensefiada a los nifios, “hijos tiernos de esta So-
berana Madre de misericordia”, apunt6 Pérez de Ribas (Ibid., 390).
El rosario se rezaba a “dos coros”: los nifios decian una avemaria
y las ninas otra; la devocion pronto fue aprendida por los padres,
quienes acompanaban a sus hijos en el rezo diario. Pero, afirma el
padre Pérez de Ribas,

el sabado se celebra esta tal devocién con mas solemnidad, por-
que todo el pueblo concurre a ella, poniéndose en Altar aparte
una devota Imagen de la virgen, con todo el adorno, que en tan



240 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 60. 2014

pobre y apartada tierra es posible; y lo aumentan los nifios, re-
cogiendo en sus montes y campos quanto de hermosas flores en
ellos hallan. Entre cada decenario de Ave marias, tocan los cantores
instrumentos musicos, y los nifos entremeten algunos villancicos
en su lengua.

De acuerdo con las crénicas jesuitas, la Virgen pronto empezo a
obrar milagros entre los indios; les alivié de graves enfermedades
y les socorri6 en calamidades naturales haciéndose mas sélida la
devocion, al corroborar que Maria “es madre de necesitados.” En
algunos pueblos se hizo costumbre que, a la hora que la campana
de la iglesia invitaba a la oracion, se ponian “todas las familias a las
puertas de sus casas, y de rodillas a voz en cuello, rezan el rosario,
que parece todo el pueblo un oratorio [...] En sus sementeras, y aun
por los caminos lo rezan, y en sus enfermedades llaman a la santisi-
ma Virgen con mucho afecto” (Ibid., 394).1°

No obstante los adelantos obtenidos en la evangelizacién de los
indios, los jesuitas recelaron siempre de que en efecto estuvieran ya
cristianizados, pues aun los mas “civilizados” desde su perspectiva,
como los Opatas, no abandonaron facilmente sus antiguas creencias,
costumbres y practicas, hacia las cuales los misioneros guardaron
prudencia y tolerancia, como las “borracheras” acompafadas de in-
terminables tlatoles que en ciertas épocas del afio realizaban los “so-
noras” (Nentuig 1977, 69; Pfefferkorn 1983, 39-40).

De igual manera, fue muy dificil para los religiosos disminuir
el poder y la influencia que “brujos” o “hechiceros” ejercian sobre
sus pueblos, con quienes entablaron una franca competencia y opu-
sieron a sus acciones “diabolicas” la intercesién de los santos, para
superar los padecimientos sociales en €pocas de crisis, como ocurria
en casos de epidemias. En 1658, por ejemplo, los pueblos de Mobas
y Nure padecieron el azote de la peste; dos afamadas hechiceras
quisieron convencer a los indios de que la mortal enfermedad era
enviada por el diablo y ¢l mismo habria de procurar el remedio.

10 B] rezo del rosario fue promovido en Europa por los dominicos desde el siglo xim; en
1479 el papa Sixto 1v emitié una bula aprobando el culto al rosario, mientras Gregorio xur de-
cretd, en 1573, que el 7 de octubre se dedicaria a la festividad de Nuestra Sefiora del Rosario.
La practica se extiende a fines del siglo xvi, época en la que en Sevilla numerosas cofradias
recorrian las calles al caer la tarde, mientras rezaban los misterios del rosario (Morillo s/f).



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 241

El misionero, a su vez, busco persuadir a los “hijos de campana”
de que sus padecimientos eran enviados por Dios, para someter a
prueba la fortaleza de su fe, y que sélo rogativas y procesiones les
devolverian la salud (Papeles 1658, 70).

Segun los jesuitas, una prueba irrefutable de la influencia del po-
der del diablo sobre los indios era que cuando se rebelaban, no sélo
martirizaban o mataban a los religiosos, sino que descargaban su
ira destruyendo templos y objetos sagrados (Groof 1998, 563). Los
padres “estaban convencidos de la existencia de poderes obscuros
que los indios malévolos podian usar contra la religion cristiana y
sus sacerdotes” (Hausberger 1997, 76 y 77). De hecho explicaron
algunos padecimientos e incluso la muerte de algunos religiosos,
como obra de los hechiceros.

Si bien la mayoria de los indios aceptaron recibir la religion cris-
tiana, sostuvieron su ancestral cercania con brujos y hechiceros; de
igual manera, siguieron frecuentando antiguos lugares sagrados,
como las cuevas, a la vez que impusieron su propio sentido de sacra-
lidad a los templos catélicos. De acuerdo con Radding, los “sonoras”
adoptaron los simbolos cristianos (cruz, rosario) como talismanes
y participaron en el culto a los santos como un medio alternativo,
aunque no exclusivo, para alcanzar proteccion contra enfermedades
o ataques de sus enemigos; a la vez que tomaban parte en el ciclo
festivo catdlico en los pueblos; plantaban cruces y oratorios en los
caminos y, de manera subrepticia, regresaban a las cuevas a reveren-
ciar a sus muertos o antiguos idolos (Radding 1998, 200).

En general, las festividades religiosas, T sobre todo las fiestas pa-
tronales, se convirtieron con el paso del tiempo en momentos de
congregacion comunitaria, en los que se celebraba y se refrendaban
los elementos identitarios. Los misioneros cuidaban con especial de-
dicacion la instruccion doctrinaria de los indigenas; para fomentar
el respeto por los simbolos y significaciones religiosas, daban a sus
servicios “la mayor ostentacion y solemnidad posible” (Pfefferkorn
1983, 139). No obstante la precariedad y sencillez con que constru-
yeron sus templos, procuraron dotarlos de ornamentos llamativos y
costosos y de imagenes (pinturas y esculturas).

' Pérez de Ribas (1992, 224) registrd: “Las fiestas de los misterios de Cristo nuestro se-
for, de la virgen santisima su madre y los santos titulares, se celebran con gran solemnidad y
concurso de gentes [...]".



242 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 60. 2014

Hacia 1698, el padre Kino reportd que en el nuevo pueblo de
visita de la mision de Dolores, al que nombraron Nuestra Sefiora de
los Remedios, se estaba construyendo “con fervor, una muy buena
iglesia y casa”. Antes de que el templo quedara listo, ya tenia dispo-
nible “una muy linda y rica” imagen “de bulto” de su santa patrona,
que debi6 quedar en custodia en el pueblo de Dolores donde, al ce-
lebrarse el primer aniversario del “golpe” que dieron los pimas a los
enemigos jocomes (justo el dia “del Santo Nombre de Maria Santi-
sima”), se realizd un gran festejo llevando a la Virgen de los Reme-
dios en procesion hasta su pueblo, en donde fue recibida “con capa
de coro, con repique de campanas, chirimias, arpa y guitarra, con
salve cantada y letania” (Kino 2007, 102). Concurrieron al festejo
algunos espanoles de los reales de minas cercanos y los principales
“caciques y cabezas de toda esta dilatada pimeria”.

Misas dominicales, procesiones (viernes santo, Corpus Christi),
ceremonias particulares (miércoles de ceniza, domingo de ramos) y
misas de difuntos congregaban a los indigenas en cada pueblo pero,
como afirmé el misionero Ignacio Pfefferkorn, “no habia fiesta que
a los indios les gustara mas que la de la Dedicacidn, o sea, la fiesta
del santo de quien la mision o la iglesia derivaba su nombre” (1983,
142). En esta ocasion, durante varios dias los templos se engalana-
ban con sus mejores joyas y ornamentos, los indigenas se olvidaban
del trabajo y participaban comunitariamente en las ceremonias reli-
giosas y eventos ludicos, tenian ademas abundante comida y bebida.

Para 1658, los padres ignacianos ya habian fundado en la pro-
vincia de Sonora alrededor de 63 pueblos (misiones y visitas).!?
Segun las advocaciones asignadas, se aprecia el claro predominio de
las devociones propias de los jesuitas: seis pueblos se pusieron bajo
la proteccion de san Ignacio, cinco de san Miguel Arcangel, cinco
de san Francisco Xavier y quince de la Virgen Maria en sus distintas
denominaciones, sobresalieron la Asuncién, la Inmaculada y Lore-
to; al parecer sélo Teuricachi se dedic a Santa Maria de Guadalupe
(Enriquez 2009b).!3 A mediados del siglo xvi, poco antes de la

12 Segin néminas de pueblos de misién contenidas en Pérez Taylor y Paz (2007, 29) y
Ortega (1996, 45).

13 Para 1723 el pueblo de Nacori Chico aparece registrado como visita de Bacadéhuachi
y bajo la advocacién de Nuestra Sefiora de Guadalupe segun el “Informe del estado espiritual



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 243

expulsion de los jesuitas, habia 101 pueblos de misién y visitas; las
principales advocaciones se distribuyeron como se muestra en la
figura 1; en la 2 se registran las de la Virgen Maria y en la 3 aparece
la ubicacion geografica de las poblaciones.

Figura 1

Pueblos de mision y santos patronos en las provincias de Sonora
y Ostimuri, siglo xvin

Advocacion Numero de pueblos
San Ignacio de Loyola 8
San Francisco Xavier 6
San Miguel Arcangel 5
San Francisco de Borja 2
Sagrada Familia 5
Santa Cruz/ Santisima Trinidad 6
Virgen Maria 28

Fuentes: Pérez Taylor y Paz (2007, 29); Ortega (1996, 45).

Figura 2

Pueblos y advocaciones marianas en las provincias de Sonora
y Ostimuri, siglo xvin

Advocacién Ntmero de pueblos

Santa Maria del Populo 2

Purisima Concepcién de Maria

Santa Maria de los Angeles

La Asuncion de Nuestra Sefiora

Nuestra Sefiora del Rosario

Nuestra Sefiora de los Remedios

Santa Maria

Nuestra Sefiora Maria de Guadalupe

Nuestra Sefiora de los Dolores

Nuestra Sefiora del Pilar

Nuestra Sefiora de la Natividad

N === W W[~ N~

Nuestra Sefiora de Loreto
Fuentes: Pérez Taylor y Paz (2007, 29); Ortega (1996, 45).

y temporal de la Prova. de Sonora”, Archivo General de la Nacién (an); Archivo Histérico de
Hacienda (amH), vol. 279, exp. 3.



244

REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 60. 2014

Figura 3

| %.
il 3 . Santa Maria Suamca
| “‘ N. Sra. de la Purisima Concepcion de \
\ Cabe )
" . { aborea @ N. Sra. del Pilar y Santiago de Cocospera
| { N. Sra. de Guadalupe de Teuricachi
\ \ @N. Sra. de los Remedios de Doagibubig
l L. N. Sra. de los Dolores de Césari N Sra. de la Asuncién de Arizpe
| ) DSralde @N. Sra. de la Asuncion
| | R . Sra.
{ - N. Sra. de los Remedios Asgnmon de Bacerac
N smichi e Cumpas
\ | La Asuncién de Nuestra d€ Bandmichi umpas
N k. Seflora de Opodepe La Purisima \
\ \ ] @ Concepcién 5
=iy X : {3 N. Sra. de Loreto
k- p LESERC Rosario @ de Bavidcora .de Bacadéhuachi
- \ de Nacameri E
M N\ N, Sra. del P()Pulo Sta. Maria de
A ¢ {' de los Seris Nécori Chico
N | ) Sta. Maria de Tepupa aN Sra.[de Guadalupe
\ kel :.r La Asuncién de de Gudsabas
\ L o ! L N. Sra. de los Alamos @) Sra. de los
N ooy = [ " \. L ] Angeles de
‘\ , = Sahuaripa
3 | \ Santa Maria Santa Maria
. de Pénida @ ® del Populo
( { E de Ténichi
o y ) e OO
A | N. Sra. de la
\ \ Asuncién La Purisima
~ l "ML~ de Rahum # Concepcion
p & de Movas
r‘
~ ~
) INERERCE N. Sra. de la
\ b Loreto de ”
S e 'Asuncién
1 Vicam de M. hui
g y \ e Macoyahui
N\ \ “Purisima
\ Concepcién de
\ i Cohuirimpo N. Sra. de la* -
\ pIN \ ® Natividad
L - de Navojoa

Fuente: elaboracién de Dora Elvia Enriquez, con base en Pérez Taylor y Paz (2007, 29); Ortega
(1996, 45).

Para el caso de Sonora es bastante notoria la preferencia que
tuvieron los jesuitas hacia la Virgen Maria al dedicarle los pueblos
de misién que fundaron.!* Aunque no con la misma vehemencia,

14 Es indudable que en la asignacién de advocaciones marianas en los pueblos de misién
influyeron las devociones particulares de los misioneros. Por ejemplo, en 1679 se intent6 con-



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 245

algunos asentamientos civiles fundados en Sonora durante los si-
glos xvi y xvi también fueron puestos bajo la protecciéon mariana,
como ocurrié con ciertos reales de minas, algunos de los cuales se
transformarian después en curatos, por ejemplo la Purisima Con-
cepcion del Real de los Alamos, Nuestra Sefiora de Loreto de Baro-
yeca, Nuestra Seniora del Rosario de Nacozari y Nuestra Sefiora de
Aranzazu de Tetuache.

El culto a laVirgen de Loreto y la reproducciéon
de la Santa Casa en la provincia de Sonora

Para facilitar la evangelizacion, los misioneros jesuitas se apoyaron
en intérpretes indios y aprendieron las lenguas nativas, !>
go, este era un proceso lento y la integracion de lo visual adquirio
un papel de suma importancia en la conversion. Si bien el uso de la
iconografia cumpli6 con la funcién de apoyo, no se limit6 a fungir
como un recurso pedagogico, ya que los misioneros provenian de
una tradicién donde las imagenes formaban parte importante de su
cultura (Bargellini 2009, 65 y 66).

Al fundarse una mision, la Corona la dotaba de los objetos li-
turgicos indispensables para celebrar la misa como: telas adecuadas
para fabricar las piezas necesarias (palia, purificador, corporal), para
el manejo de los vasos sagrados (caliz, copén y patena) y para cu-
brir el altar, ademas de un caliz, dos candeleros, un crucifijo y una
imagen —o6leo o bulto— del santo patrono. Entre las imagenes mas
significativas destacan las de Jests crucificado y de la Virgen, que
casi siempre las llevaban consigo los misioneros como una devo-

sin embar-

gregar, una vez mas, a los seris en misiones, el padre Fernandez, “por su adoracién a la Madre
de Dios le dio el nombre de Santa Maria del Populo, o Maria del Pueblo. En Roma se adora en
el Quirinal una imagen de Maria Mayoris o Maria de las Nieves, que en los tiempos antiguos
era denominada Maria del Pépulo. Un retablo semejante se puso en la Iglesia de la Mision del
Pépulo” (Montané 1996, 145).

15 Algunos misioneros realizaron importantes estudios de las lenguas indigenas; en 6pata
destaca el Arte de la lengua tegiiima, vulgarmente llamada opata, escrito por el padre Natal Lombardo,
editado y publicado por el impresor y librero Miguel de Ribera en 1702 (Guzman 2010).
Asimismo, Doctrina chistiana y platicas doctrinales, traducidas al 6pata por el padre Manuel Aguirre y
publicada en 1765, citado por Clara Bargellini (2009, 55).



246 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 60. 2014

cion particular; estas imagenes fueron eficaces y se les reconocian
poderes sobrenaturales (Ibid., 66, 69 y 70).

La veneracion a la Virgen Maria en su advocacion de Loreto nace
de una leyenda medieval italiana; de acuerdo con esta tradicion, la
Santa Casa involucra los hechos mas importantes en la vida de la
Virgen Maria: ahi vivié con sus padres, Ana y Joaquin; sucedio6 la
Anunciacion y la Concepcién sin macula del hijo de Dios (Guizar y
Huerta 2012, 2). Esta tradicion catolica narra que cuando Nazaret
cay6 bajo el poder de los turcos en 1291, los angeles salvaron de
los infieles la casita y la trasladaron a Tersato, en el actual territorio
de Eslavonia, Croacia. Después, los angeles rescataron de nuevo la
casita, esta vez del dominio turco; cuando esta regiéon sucumbio6 al
poderio musulman fue trasladada a Ancona, Italia, a orillas del mar
Adriatico, y fue ubicada en el valle de Laureta, de donde toma su
nombre. !

En 1544, el papa Julio 1 encargd a los jesuitas el cuidado de la
Santa Casa, quienes a partir de entonces promovieron su reproduc-
cién y el culto a la loretana (Serrano 2010, 15). En la Nueva Espana,
dicho culto esta registrado desde 1615 cuando se estableci6 una
congregacién en La Profesa!’ (Castillo y Gordo 2008, 319 y 320).
La propagacién de la hiperdulia o culto a la Virgen, se atribuye a
los padres Juan Bautista Zappa y Juan Maria Salvatierra; el primero
promovio la construccién de réplicas de la Santa Casa en la iglesia
de san Gregorio en la Ciudad de México y en el noviciado de Tepo-
tzotlan; el segundo difundi6 la tradicién en el norte novohispano,
primero en la region de Chinipas, en el actual estado de Chihuahua,
donde misiond entre 1680 y 1690 (Bargellini 2009, 71).

Cuando ya era rector de las misiones de California, en 1701, el
padre Salvatierra acompaii6 a Kino en una de sus multiples travesias
en busca del paso por tierra hacia la peninsula; salieron del pueblo
de Dolores y se encaminaron al poniente llevando un “quadro de
Nuestra Sefiora de Loreto de buen pincel y de mano de Juan Correa,
que nos fue de gran consuelo en todo el camino; la poniamos en
el altar cuando deciamos misa, cargandola personalmente los dos

16 El vocablo Loreto proviene del latin y significa “poblado de laureles”.
17 1a Profesa es el nombre popular con el que se le conoce al oratorio de san Felipe Neri
en la Ciudad de México.



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 247

padres, el uno por la mafiana y el otro por la tarde.” Cuando termi-
naron el recorrido y ambos padres debian regresar a sus respectivas
misiones, “echaron suertes” para ver quién se quedaba con la Vir-
gen, le toco a Kino, y él dispuso la construccién de una “iglesita”
para la loretana en el pueblo de San Marcelo del Sonoydag (Kino
1922, 120-128).

En la provincia de Sonora se han detectado hasta el momento tres
reproducciones de la Santa Casa, todas construidas en la regién que
estuvo habitada por indios Opatas. En la antigua misién de San Luis
Gonzaga de Bacadéhuachi, perteneciente al rectorado de los Santos
Martires del Japon, se ha documentado que entre 1710 y 1716 su
iglesia fue construida desde los cimientos por el misionero jesuita
Nicolas de Oro, y que luego se le anadio la casa lauretana siguiendo
el modelo de la original, la cual estuvo terminada en 1722, aio en
que también se colocé una imagen de bulto de la Virgen de Loreto
con alhajas'® (véase figura 4).

Otra reproduccion de la Santa Casa fue edificada en la misién de
san José de Matape, adscrita al rectorado de san Francisco de Borja,
donde también funcion6 un colegio incoado.!? Esta fue construida
a un lado de la iglesia por el padre Cayetano Guerrero entre 1719
y 1744, lapso en el que residi6 en este lugar.?? La tercera Santa
Casa estuvo ubicada en Oposura, segun lo registré Nentuig (1977,
102), “en algunas misiones, especialmente en Matape, Bacdeguatzi
y Oposura, se reza todas las noches el rosario y las letanias lauretanas
en su santa casa, o en la iglesia”.

18 Biblioteca Ernesto Lopez Yescas, del Centro INaH Sonora, (en adelante Bery/cis), Archivo
Ernesto Lopez Yescas, “Documentos para la Historia de Sonora”, tercera serie, de la B. M. de
Sonora, selecciéon de los tomos I, II y III, foja 280, Informe del padre Jestis Manuel Aguirre
al padre Francisco Ceballos, 18 de febrero de 1764, aGN, AHH, vol. 279, exp. 2, Informe del
estado espiritual y temporal de la Provincia de Sonora, firmado por Daniel Januske, visitador
de Sonora, Francisco Xavier Door, rector de los Santos Martires del Japén y Cayetano—Guerrero,
rector de san Francisco de Borja.

19 Un colegio incoado “es el que ya ha sido aceptado como colegio, aunque ain no se
puede impartir en €l la enseflanza o le falta algo para estar completo en todos sus aspectos”
http://books.google.com.mx/books?id=1DzSVv5AxvAC&pg=PA684&dq=colegio+incoado
&hl=essa=X&ei=k-PQUNDsAYj1qAHfuoGIBQ&ved=0CDAQ6AEwAA#v=0nepage&q=cole
gio%?20incoado&f=false (18 de diciembre de 2012).

20 grry/cis, Archivo Ernesto Lopez Yescas, Informe xi, 7536, afio 1764, foja 276. El docu-
mento indica que en la Santa Casa se rezaba el rosario todas las tardes. Julio César Montané
Marti (s/f) informa que el padre José Cayetano Guerrero nacié en México en 1687 e ingresd
a la Compania de Jests en 1706; entre 1719 a 1744 residi6é en Matape.



248 REGION Y SOCIEDAD / ANO Xxv1 / NO. 60. 2014

Figura 4

Fuente: fotografia de Esperanza Donjuan y Raquel Padilla.

En 1767, tras ocurrir la expulsion de los jesuitas de los territorios
espanoles por orden del rey Carlos 11, hubo cambios importantes en
la organizacion econémica y social de los pueblos de Sonora. Con la
secularizacion, las misiones Opatas pasaron a ser administradas por
misioneros franciscanos, quienes continuaron impulsando la devo-
cion mariana. En informe elaborado en 1784, el primer obispo de
Sonora, fray Antonio de los Reyes, registro que la mision de Matape
y sus pueblos de visita Nacori y Pueblo de Alamos disponian de
iglesias “decentes y con buenos ornamentos [...] con particularidad
la de Matape; donde los Expatriados dejaron una Santa Capilla de
Loreto con preciosos adornos, y muchas alhajas de oro y plata: dos
custodias la una con esmaltes, piedras preciosas, rayos y viril de oro”
(2002, 64y 65).



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 249

En esa fecha, la misién de Bacadéhuachi y sus pueblos de visi-
ta Nacori y Mochopa estaban administrados por franciscanos de la
provincia de Xalisco; la iglesia de Bacadéhuachi estaba construida
“de adobes con techos de madera, ladrillo y cal. De la misma fabrica
es la Santa Capilla de Loreto, con preciosos adornos de oro; fron-
tales, atriles, candeleros y lamparas de plata, con tanto exceso que
su actual misionero hace juicio excedera al peso de cien arrobas”
(Ibid., 71 y 72).

El interés por la Santa Casa fue conservado en Bacadéhuachi gra-
cias a la labor del franciscano fray Juan Felipe Martinez, visitador de
las misiones, quien en carta fechada el 18 de marzo de 1797 dirigi-
da al obispo Francisco Rousset, aseveraba:

Una de las obras, que mas me ha llevado la atencién es la fabrica
de la Santa Casa de Loreto en el pueblo de Bacadehuachi en la que
he empefiado todo mi esfuerzo a fin de repararla, lastimandome
de que experimente aquella magnifica obra, la destruccion de las
otras, de cuyo intento tengo encomendada su faccion al R. P Fr.
Lorenzo Simo, quien por su tactica, singular prudencia, y buena
distribucion, no dudo se concluya por su medio el lleno de mi

deseos.?!

En carta posterior, fechada el 16 de agosto del mismo afio, el se-
rafico expresaba de nuevo al obispo Rousset:

Suplico a V. S.Y. no dexe de comunicarme sus érdenes y adverten-
cias, para el mexor desempeno de mi empleo, pues en vista de
el, quiero sacrificarme por el vien de esta Desgraciada Sonora, y
no dudo conseguirlo por la Yntercesién de Maria Sma. de Loreto,
cuya Sagrada Ymagen en Bacadeguachi quiero que sea venerada,
y componerle su Santuario a expensas de la piedad de los fieles,
lo que sercioro a V. S. Y. lleva unos grandes principios y ya esta
trabajando en tan Sa. Obra el Pe. Fr. Lorenzo Limé (sic) [...].22

21 grry/cis: coleccién de microfilmes, Archivo de la Mitra en Hermosillo, Sonora, indice

elaborado por Raquel Padilla Ramos y Nélida Bojérquez, Rollo 75.
22 Tbid.



250 REGION Y SOCIEDAD / ANO Xxv1 / NO. 60. 2014

El intercambio epistolar entre ambos religiosos continuo, y el 6
de junio fray Juan Felipe Martinez informaba sobre el derrumbe de
la iglesia de Matape y los avances que tenia en el “santuario de Ma-
ria Santisima de Loreto en Bacadéhuachi.?? Es posible que durante
las intervenciones promovidas por el visitador Martinez la iglesia
haya sufrido modificaciones arquitecténicas.’* Se requieren investi-
gaciones de tipo arqueoldgico o desde la historia del arte, para saber
si el edificio posee la orientacion original ya que segun muestran
evidencias documentales, durante el siglo xvin en el altar mayor de
la iglesia de la misién se encontraba un retablo compuesto por once
lienzos y un nicho con la imagen de bulto de san Luis Gonzaga,*’
y hoy éste ocupa sélo un nicho en el lateral izquierdo de la nave
principal.

En la actualidad, en el altar mayor del templo hay un retablo salo-
monico de madera dorada y tallada del siglo xvi, de 4.06 metros
de alto por 4 de ancho; en su parte central, dentro de un nicho con
vidriera se encuentra una escultura de madera con la imagen de
Nuestra Sefiora de Loreto, la cual data del siglo xvii.2® Es bastante
probable que se trate de la misma imagen traida por el padre Oros,
ya que en los inventarios y crénicas jesuitas no se hace mencién
de la llegada de otra. En la parte superior del retablo hay una figu-
ra triangular que semeja la techumbre de una casa de dos aguas,
y se compone de varios lienzos que narran la vida de la Virgen.
El retablo y los lienzos son de la autoria del pintor novohispano
Francisco Martinez, quien tuvo una estrecha relacién con la orden
jesuita. Martinez se desenvolvié en varios oficios en los que disfruto
de reconocido prestigio, fue dorador, pintor, ensamblador de reta-

23 Ibid.

24 William B. Stephens Collection, Universidad de Texas, 1744, agosto 23. Informe que
hace el padre visitador general Manuel Aguirre para entregar la misién de san Luis Gonzaga de
Bacadéhuachi y sus pueblos de visita al padre Joseph Liebana, Inventario de 1766.

25 Ibid.

26 Proyecto Proteccion de bienes muebles historicos en recintos religiosos de Sonora, cata-
logo nimero 13 26008001/0001/015 (NaH Sonora 2003-2010). Descripcion de la escultura
de Nuestra Sefiora de Loreto: es de madera tallada y ensamblada; carece de brazos; tiene un
Nifio Dios ligado a su lado izquierdo por medio de un liston. La parte inferior es una estructura
de madera de cuatro estacas, asentada sobre una base también de madera pintada de dorado.
Lleva una peluca fabricada con cabello humano, debajo de la cual se observa el cabello color
café claro, que forma parte de la escultura; tiene el rostro craquelado.



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 251

blos y decorador de artes efimeras; su relevancia dentro del ambito
profesional se advierte por el hecho de haber ocupado el cargo de
calificador del Santo Oficio, a partir de 1743. Entre sus obras mas
importantes destaca el retablo dorado que se encuentra en el altar
mayor de la catedral de México (Alcala 1999, 175).

Mas alla de la construccion de réplicas de la Santa Casa, el culto
a la loretana se extendio hacia otras misiones a través del uso de
imdgenes en escultura y en pintura. Segun el padre Jesus Manuel
Aguirre, en 1764, en la iglesia de Cumpas el padre José Garrucho
habia “compuesto con cuadros ovalados una capillita de la Santisi-
ma Virgen de Loreto”.?” En Bacerac, Sahuaripa y Arizpe, entre otros
lugares, los inventarios histéricos registran la existencia de imdge-
nes dedicadas a esta advocaciéon.?® De este conjunto de bienes cul-
turales sobreviven, en diferentes templos histéricos de Sonora, al
menos dos retablos dedicados a la Virgen de Loreto, varios lienzos
y esculturas.?’

Después de varias décadas de su salida del templo de Nuestra Se-
nora de Loreto de Bacadéhuachi, en fecha reciente se recuper6 una
imagen de bulto, a quien los bacadehuachenses denominan “la vir-
gen del pueblito” o “peregrina”.3? Se trata de una escultura peque-
na de madera, que representa a la Virgen de Loreto, que se ha en-
contrado registrada en varios inventarios histéricos, el mas antiguo
hasta ahora localizado data de 1766 (véase figura 5). Segtin consta

27 grry/cis, Archivo Ernesto Lopez Yescas. “Documentos para la Historia de Sonora”, tercera

serie, de la B. M. de Sonora, seleccién de los tomos I, IT y III, foja 282. Informe del padre Jesus
Manuel Aguirre, Bacadéhuachi, 18 de febrero de 1764.

28 prry/cis: coleccion de microfilmes, Archivo de la Mitra en Hermosillo, Sonora, indice
elaborado por Raquel Padilla Ramos y Nélida Bojérquez, rollo 75.

29 Proyecto Proteccién de bienes muebles histéricos en recintos religiosos de Sonora, cata-
logos 1-15 (wan Sonora 2003-2010).

30 La escultura de la Virgen de Loreto recuperada ha sido registrada con el ntimero
26008001/0001/089 en el Proyecto Proteccién de bienes muebles histéricos en recintos reli-
giosos de Sonora, catdlogo nimero 13 (NaH Sonora 2003-2010). Esta imagen fue trasladada a
Hermosillo hace varias décadas por la familia Valencia, que en esa época custodiaba los bienes
del templo; en esta ciudad la entregaron a un sacerdote quien la tuvo bajo su cuidado personal
por ese lapso. Las gestiones para su retorno al templo fueron realizadas por el actual parroco
del templo de Nuestra Sefiora de Loreto (por ética se omiten los nombres de las personas invo-
lucradas). En cuanto a la descripcién de la pieza, es de madera policroma y estofada; su manto
es de un material flexible, similar a un cartoncillo grueso. Sus dimensiones son 29.5 cm de alto
por 19.2 cm de ancho y 10.5 cm de espesor; su estado de conservacién es regular. Es probable
que la imagen sea de manufactura espafola y que date del siglo xv1.



252 REGION Y SOCIEDAD / ANO Xxv1 / NO. 60. 2014

en dicho inventario, esta imagen se utilizaba para llevar el sagrado
viatico a los enfermos.3! En septiembre de 2010, “la peregrina” fue
recibida en un acto solemne por los feligreses y el parroco del lugar.
Tras la celebracién de la eucaristia, la pequenia imagen mariana en-
tré en funciones visitando a los enfermos en los cinco barrios que
componen la localidad durante la novena de la Virgen de Loreto.

Figura 5

Fuente: fotografia de Esperanza Donjuan y Raquel Padilla.

Como se ha mostrado, la devocién a la Virgen de Loreto y la im-
portancia de las reproducciones de la Santa Casa, construidas por los
jesuitas en Bacadéhuachi y Matape, fue continuada por los francisca-
nos, aunque en un escenario diferente pues, a partir de la expulsién
de los jesuitas, los pueblos indigenas enfrentaron cambios trascen-

31 Aparece también en los inventarios elaborados en 1937 y 1941.



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 253

dentes. En primer lugar, los territorios comunales fueron repartidos
a indios y vecinos con caracter de propiedad privada; de igual ma-
nera se diluy6 paulatinamente la organizacion social inherente a la
republica de indios, con lo cual los indigenas perdieron autonomia
y representatividad politica, asi como la relativa libertad con que
participaban en la organizacién y administracion de ceremonias re-
ligiosas a través de madores y temastianes (Enriquez 2011, 127 y 128).

Bacadéhuachi dejo de ser pueblo de indios en la primera mitad
del siglo x1x, cuando se consider6 “pueblo mixto” por su alto por-
centaje de habitantes no indigenas (Medina 2010, 7). Tal proceso
expreso6 el conflicto social en diferentes formas; numerosos pueblos
Opatas, entre ellos Bacadéhuachi, manifestaron su inconformidad
con frecuencia a través de la via armada, por las afectaciones pade-
cidas; en agosto de 1832 presentaron al gobernador de Sonora sus
demandas, principalmente que les fueran reintegrados los terrenos
comunales invadidos, la liberacién del pago de contribuciones y de-
rechos parroquiales y que se les permitiera seguir contando con su
antigua forma de gobierno. En respuesta, el Congreso local expidio
la Ley numero 36, el 31 de agosto de 1832, que dejaba en libertad
a los 6patas para decidir si continuaban con su forma de gobierno
anterior o se sujetaban al nuevo, el republicano (Medina y Esquivel
2007).

El antecedente de la demanda anterior fue un movimiento en-
cabezado por el indigena Antonio Baiza, acompanado de habitantes
de los pueblos de Nacori y Mochota “para reclamar con las armas
en la mano el dinero producido de la venta de bienes pertenecientes
a la iglesia de Nuestra Sefiora de Loreto de Bacadeguachi”; pronto
se sumaron indigenas de Guasabas y Bacadéhuachi aglutinados bajo
la consigna Justicia, religion y verdad (Ibid.).

Si bien los indigenas tenian claro que compartir con los vecinos
territorio y representatividad politica planteaba riesgos importan-
tes, mayor peligro representaron los apaches, cuyos asaltos e incur-
siones se incrementaron una vez que desaparecio la tenue barrera
defensiva que oponian los presidios, por lo que indios y no indios
continuaron con su resistencia a lo largo del siglo xix acentuandose
asi el proceso de mestizaje, hasta que los Opatas se extinguieron
como etnia diferenciada, proceso que concluy6 en el porfiriato.



254 REGION Y SOCIEDAD / ANO Xxv1 / NO. 60. 2014

Durante los afios posrevolucionarios, los catolicos de Bacadéhua-
chi y en general los sonorenses enfrentaron medidas anticlericales
extremas, impulsadas por los gobiernos callistas en Sonora. El tem-
plo de Nuestra Sefiora de Loreto fue clausurado en octubre de 1934,
por lo que se suspendié todo tipo de ceremonias religiosas; una
junta vecinal se hizo cargo de resguardar en domicilios particulares
las imagenes religiosas y otros objetos de culto. El obispo Juan Na-
varrete, a quien se habia dictado orden de destierro, decidi6é perma-
necer en su di6cesis y mantenerse oculto, para lo cual eligié un sitio
enclavado en la sierra alta, donde recibio el apoyo de los habitantes
de pueblos cercanos, entre ellos Bacadéhuachi.? Una vez supera-
da esta etapa de confrontacién, los devotos de la Virgen de Loreto
continuaron venerandola y festejandola cada afio. No obstante, es
importante subrayar que la figura de la Santa Casa no permaneciod
en la memoria colectiva de los bacadehuachenses.

Arraigo y persistencia de la devocion loretana
en Bacadéhuachi

La devocioén a laVirgen de Loreto en Bacadéhuachi se mantiene viva
hasta hoy y se manifiesta en diversas expresiones religiosas, entre las
cuales destaca la realizaciéon de la novena, ocasion para elevar rezos
y cantos durante los nueve dias previos al 8 de septiembre (Nativi-
dad de la Virgen Maria). En esta fecha se corona a Nuestra Sefiora
de Loreto, evento que reune en el pueblo a los lugarefios y personas
que radican fuera del estado o del palis, inclusive.

Desde 1931 Bacadéhuachi es la cabecera del municipio del mis-
mo nombre, cuyas actividades econémicas oscilan entre la agricul-
tura, la ganaderia y la silvicultura (véase figura 6). Tiene poco mas
de mil doscientos habitantes,33 aunque gran parte de su poblacién
ha emigrado, durante las tltimas décadas, a Estados Unidos, en par-

32 En casa de la familia Valencia se resguardé el Santisimo durante el tiempo que el obispo
anduvo errante, segun registra Navarrete (s/f 69 y 70).

33x11 Censo de poblacién y vivienda, del Instituto Nacional de Estadistica y Geografia (iNEcr)
(2000):  http://www.inegi.org.mx/sistemas/mexicocifras/default.aspx?src=462&ent=26,
(15 de marzo de 2011).



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 255

ticular a Phoenix, Arizona, donde se desempena en diferentes ofi-
cios. A partir de la extincién paulatina de los Opatas, a fines del siglo
xix y principios del xx, y su asimilacién (otros la nombran transfi-
guracién cultural)3* a la cultura occidental-europea-espafiola, que

Figura 6

Sonora. Divisién municipal

Baja
California

Sinaloa
WWwWw.cuentame.inegi.org.mx

Fuente: INEGL. Marco Geoestadistico Municipal 2010, version 5.0.
Nota: las divisiones incorporadas en este mapa corresponden al Marco Geoestadistico del INEGL

34 Transfiguracién cultural es un concepto antropolégico utilizado por Darcy Ribeiro y
luego por Miguel Bartolomé, y que Georgina Rodriguez (2011) retomd, para definir un pro-
ceso de transformacién “en la forma de intercambios en multiples sentidos y dimensiones, a
veces incluso contradictorios entre si”.



256 REGION Y SOCIEDAD / ANO Xxv1 / NO. 60. 2014

amalgamo una cultura sonorense ranchera, serrana y pueblerina, se
puede considerar a Bacadéhuachi como un poblado mestizo.

En Bacadéhuachi, como en otros sitios loretanos, hay distintas
formas de mostrar devocion a la Virgen de Loreto, verbigracia los
rituales populares conocidos como “mandas” o promesas, los can-
ticos especiales y el acto de presencia ante la imagen de bulto para
solicitar su amparo y proteccion. Asistir a la fiesta patronal es un su-
ceso imprescindible para quienes se asumen como loretanos, aun-
que es como cualquier otra, con sus particularidades y sus cosas en
comun. Pero lo que la distingue de otras celebraciones tiene que ver
con la forma en que este pueblo mestizo, serrano y algo alejado de
los principales centros econémicos y politicos de Sonora, se rela-
ciona con su imagen patronal y lo que ésta representa. Mas alla del
objetivo de honrar a laVirgen, la fiesta de Bacadéhuachi cumple con
la finalidad de brindar una ocasién de cohesion grupal, de refrendar
el sentido de pertenencia y de propiciar una senda de certidumbre
social. La fiesta es asimismo un magnifico despliegue de simbolos
tangibles e intangibles y una oportunidad de revalorar el patrimo-
nio cultural.

Quiza se pueda hablar de que en Bacadéhuachi, como en el res-
to de la opateria, hubo una “descaracterizaciéon étnica” (Fernandez
2000, 166). La asimilacion de los 6patas a la cultura espanola po-
dria, por tanto, llevar a afirmar que aqui la celebracién a Nuestra
Sefiora de Loreto no es una festividad opata, pero a todas luces tam-
poco es netamente europea. Los bacadehuachenses le imprimen su
propio sello, a partir de la relacién que han forjado con la Virgen
durante los casi trescientos aos que ha permanecido con ellos. La
imagen de bulto estaba destinada para el pueblo cercano de Nacori,
pero en las creencias de los lugarenos, ella decidi6 permanecer en
Bacadéhuachi, lo que manifesté mediante la tipica tozudez de la
mula que se negd a continuar su camino. Esta determinacién ma-
riana fue percibida como una senal divina, y ciertamente acerco a la
madre de Dios al corazén de los lugarenos. Asi la describe Enriquez:

La gente de Bacad¢huachi recuerda que, hace muchos afos,
cuando las primeras Iglesias Catdlicas fueron construidas en te-
rritorio sonorense y empezaron a poblarse de santos, la virgen
de Loreto habia sido destinada al templo de Nacori Chico y la de



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 257

Santa Rosa al de Bacadéhuachi; la caravana en que se transporta-
ban las dos imdgenes se quedo a descansar en este tltimo pobla-
do, instalandose desde luego la virgen de Santa Rosa en la iglesia
del lugar, cuando se lleg6 el tiempo de reanudar el camino, con
sumo cuidado colocaron a la virgen de Loreto en una mula que
la transportaria hasta Nacori Chico; como a dos kilémetros del
pueblo estd un rio y hasta alli lleg6 la mula, no quiso continuar
su camino y en cambio si lo desandaba; la bestia se negd defini-
tivamente a seguir. Cuentan las personas mayores que después de
muchos y vanos intentos, la mula se solté corriendo y fue a dar
exactamente a la iglesia de Bacadéhuachi, lo que interpretaron los
vecinos como una senal divina: la virgen de Loreto no queria irse
a Nacori Chico, pedia establecerse definitivamente en el poblado.

Esa misma mula no present6 mayor obstaculo, en cambio, para
transportar la imagen de Santa Rosa a la iglesia de Nacori. Desde
entonces, cada 8 de septiembre los vecinos de Bacadéhuachi ce-
lebran con grandes fiestas el dia de la virgen de Loreto (1988).

La fiesta de la Virgen en Bacadéhuachi la organiza la colectividad,
es decir, practicamente todo el pueblo participa, ya sea en el coro,
en la colocacion de flores, en la carga de la imagen, en su acicalado,
en la limpieza del templo y en un sinfin de actividades dentro o
fuera del recinto religioso. Los menos piadosos se limitan a asistir a
los bailes.

Una de las funciones mas relevantes es la de quienes custodian
las joyas y accesorios de Nuestra Sefiora de Loreto y el Nifio Dios,
consistentes en una tiara papal manufacturada de plata sobredorada
maciza, varias coronas de plata y vestimentas. También el papel de
los donadores es fundamental, en especial se recuerda a los que en
1970 donaron un manto para la Virgen, que mandaron bordar con
oro y aplicaciones a unas religiosas de Espafia, y cuyo costo fue de
4 500 pesos. El oro se obtuvo de pedaceria donada por la misma
comunidad.3?

35 Entrevista al presbitero Ernesto Valdés Rayas, parroco de Bacadéhuachi, a cargo de Ra-
quel Padilla (Hermosillo, 25 de octubre de 2010). Ese mismo dia el padre Valdés entregd la
parroquia a otro sacerdote de Ciudad Obregén y fue comisionado a atender el templo de San
Pedro de la Cueva.



258 REGION Y SOCIEDAD / ANO Xxv1 / NO. 60. 2014

Con el tiempo, la fiesta ha sufrido transformaciones debido a ele-
mentos anadidos y a pérdidas. Entre estas tltimas esta el rezo de las
letanias lauretanas en latin, aunque atn estan registradas en la memoria
de algunas personas. Entre las novedades esta la reciente adquisicion
de una obra de teatro llamada Farsa y justicia del corregidor de Alejandro
Casona, autor espanol del siglo xx. Para significar ain mas la fiesta,
entre los lugarenios hay quien se empena en considerar que esta
puesta en escena data de la época colonial.

El sacerdote en turno poco puede aportar de novedoso a la fes-
tividad, ya que la fiesta loretana es un ritual armado y consensuado
por la colectividad a lo largo de muchos anos, en el cual conver-
gen la tradicién y la autogestion. Es, ademas, un modo de “reapro-
piacién y reinvencion cultural” (Quintal 2000, 231) y de ajustes
temporaneos, como lo demuestra la reciente incorporacién de una
ceremonia de bendicién de automéviles de los hijos ausentes de
Bacadéhuachi, que se realiza después de la peregrinacién con la
imagen mariana.

En general, la fiesta mantiene el siguiente formato: consiste en
nueve dias de celebracién que, a partir del 30 de agosto, recuerdan
la aproximacion de la natividad de la Virgen. Durante esos dias, cada
madrugada se expone el Santisimo y se reza el rosario de visperas.
Hay también bautismos y confesiones y cada dia se celebra una misa
por diferentes intenciones (véase figura 7).

Figura 7

Intenciones para las misas en la novena
de laVirgen de Loreto, Bacadéhuachi

Fecha Intencién de la misa
Agosto 30 Nifios

31 Familias
Septiembre 1 Grupos apostolicos

2 Ganaderos y agricultores

3 Servicios publicos y profesionistas

4 Difuntos

5 Adolescentes y jovenes

6 Trabajadores y comerciantes

7 Hijos ausentes

8 Solemne misa patronal




ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/ LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 259

Por la tarde del 7 de septiembre, la Virgen sale en procesion. A su
retorno, el parroco se sitta en el filo del atrio de la iglesia, en espera
de los peregrinos que llegan en sus carros (camionetas tipo pick up
la mayoria) para recibir las aguas benditas del acetre y el aspersor
liturgico. Algunos de los carros son alegoricos, y en ellos las nifias y
adolescentes procuran vestirse como la Virgen, y a veces logran un
parecido extraordinario. El octavo dia amanece con Las mafanitas a la
Virgen de Loreto y la misa solemne, en la que se le corona con su
tiara papal (véase figura 8).

Fuente: fotografia de Esperanza Donjuan y Raquel Padilla.

A las 11 de la manana del 7 de septiembre hay una ceremonia
de coronacién de la Virgen. Antes de ese momento culminante, un
grupo de nifios y nifas vestidos de blanco y portando flores se ali-
nean por fuera del templo para hacer valla en la salida y entrada de
Nuestra Sefiora (véase figura 9). La solemnidad se acentta con la
presencia del sacerdote entre ellos, flanqueado por dos nifos aco-
litos y es aqui donde destaca el grupo de los que visten a la Virgen



260 REGION Y SOCIEDAD / ANO Xxv1 / NO. 60. 2014

y los cargadores de la escultura. Se trata de dos sefioras y un sefior
soltero, supuestamente virgen.

Figura 9

o A
- A #

Fuente: fotografia de Esperanza Donjuan y Raquel Padilla.

La tiara papal y la coronita del Nifio Dios, que acompana a la lo-
retana, descansan sobre una mesa cubierta con un mantel. El sacer-
dote entra a la iglesia seguido por los feligreses, quienes aguardan el
momento de la coronacién de ambos personajes. El gozo compar-
tido raya casi en el frenesi, se entonan cantos de jubilo y empieza
un ritual de sublimacién y taumaturgia por ser Loreto una virgen
reputada en prodigios, algunos de ellos vivenciados por los propios
bacadehuachenses y vecinos geograficos.

La milagreria loretana ha sido profusa en el pasado y el presente,
y ha quedado plasmada en documentos, exvotos (Donjuan 2009, 8)
y milagritos. Los bacadehuachenses y peregrinos, durante la fiesta,
se forman en filas que aunque no son muy largas, —porque la iglesia
no es grande—, si se tornan prolongadas por el tiempo que toma
cada encuentro personal o familiar con la Virgen. En este proceso,



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 261

los adultos procuran acercar a los nifios a la Virgen y cubrirlos con
su manto, se encomiendan a ella o le solicitan algtin favor especial
creandose de este modo un vinculo de padrinazgo ritual entre el
menor y quien lo carga. Algunas ancianas, concientes de lo inva-
luable que en términos historicos y artisticos es la sagrada imagen
loretana, estan pendientes para evitar algin accidente.

La fiesta de la Virgen de Loreto trasciende el ambito del templo,
y constituye el pretexto para que en las casas de Bacadéhuachi se
preparen platillos especiales y se invite a los vecinos. Es comun que
el dia 8 por la manana, después de cantar Las mananitas y de la misa
solemne a la cual, por cierto, asiste comtinmente el obispo de la
di6cesis de Ciudad Obregén y un séquito de sacerdotes, la gente se
retina con sus invitados a desayunar menudo y tostados.3®

En las casas hay adornos loretanos y flores; el tema de conversa-
cion es la fiesta, se comenta si resulté tan bien, mejor o peor que la
del ano anterior. En la sobremesa se diserta sobre las ofrendas a la
Virgen entre las que hay, por supuesto, vestimentas, joyas y cabellos
naturales para pelucas y objetos, que en su momento son signifi-
cativos para la poblacién, como el trofeo de futbol obtenido por el
equipo de nifios del pueblo en un torneo estatal.

Conclusiones

Los dispositivos religiosos se constituyeron en elementos significa-
tivos para la conquista del noroeste novohispano y la definicion de
fronteras territoriales. Los jesuitas sembraron el territorio conquis-
tado con imagenes religiosas e instrumentos para la produccion,
desconocidos para los pueblos indigenas, quienes a su vez se los
apropiaron atribuyéndoles significaciones propias, y haciéndolos
referentes fundamentales en sus identidades étnicas.

Las advocaciones, asignadas a los pueblos de misién por los je-
suitas, han dejado una marca profunda en los imaginarios sociales
indigenas y mestizos. Una gran parte de los actuales poblados so-

3¢ El menudo es un platillo elaborado con caldo de panza de res y granos de maiz. Los tos-
tados son panes secos y redondos.



262 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxVI / NO. 60. 2014

norenses sigue teniendo en la fiesta patronal su evento anual mas
significativo. El festejo dura alrededor de una semana, en ese lapso la
gente del lugar se congrega para refrendar su agradecimiento por la
ayuda divina, que le ha permitido persistir como pueblo favorecido,
pero también las fiestas constituyen la ocasion para reiterar el com-
promiso que los devotos asumen con su santo patrono, y perpetuar
la lista de agradecimientos y solicitudes.

En el escenario sonorense actual, la devociéon mariana es pre-
dominante respecto a otras también heredadas por los jesuitas,3’
como se intent6 dejar claro en el presente articulo. No obstante su
importancia, es un tema que poco se ha investigado desde la his-
toria o la antropologia, motivo por el cual se ofrece un avance en
la tematica, al proponer en este trabajo tender un puente entre la
lejana etapa misional y la frescura actual de la devocion loretana en
el pueblo serrano de Bacadéhuachi donde, sin duda, la Virgen de
Loreto es uno de los principales referentes que da cohesién a sus
pobladores.

Recibido en enero 2013
Aceptado en junio de 2013

Archivos

Archivo General de la Nacién (México).

Archivo Ernesto Lopez Yescas “Documentos para la Historia de So-
nora’, tercera serie, de la B. M. de Sonora, seleccion de los tomos
I, 11y IL

Archivo Historico de Hacienda.

William B. Stephens Collection, Universidad de Texas (Estados Uni-
dos).

37 Un ejemplo notable lo constituye la devocién a san Francisco Javier, estudiada por En-
riquez (2009).



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 263

Bibliografia

Alberro, Solange. 1997. Remedios y Guadalupe: de la unién a la
discordia. En Manifestaciones religiosas en el mundo colonial americano, co-
ordinado por Clara Garcia Ayluardo y Manuel Ramos Medina,
315-330. México: Universidad Iberoamericana e INAH.

Alcala, Luisa Elena. 1999. La obra del pintor novohispano Francis-
co Martinez. Anales del Museo de América 7: 175-187. http://dialnet.
unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1455935 (21 de agosto de
2009).

Bargellini, Clara. 2009. El arte de las misiones del norte de la Nueva Espana,
1600-1821, México: Universidad Nacional Autonoma de Méxi-
co (unam). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Antiguo
Colegio de San Ildefonso y Secretaria de Cultura de la Ciudad de
Meéxico.

Belting, Hans. 1994. Likeness and Presence: History of the Image before the Era of
Art. Chicago: University of Chicago Press.

Bernabéu Albert, Salvador. 2003. California o el poder de las ima-
genes en el discurso y las misiones jesuitas. Contrastes. Revista de His-
toria 12. http://revistas.um.es/contrastes/article/view/84491
(28 de febrero de 2010).

Brading, David. 2002. LaVirgen de Guadalupe. Imagen y tradicion. México:
Taurus.

Burrieza Sanchez, Javier. 2004. La antigua Compania de Jesus (siglos
xvi-xvir). En Los jesuitas en Espaia y en el mundo hispanico, coordinado
por Teofanes Egido, 49-70. Madrid: Fundaciéon Carolina y Marcial
Pons Editores.

Castillo Oreja, M. Angel y Luis J. Gordo Pelédez. 2008. Andles de histo-
ria del arte, volumen extraordinario, “Versos e imagenes: culto y
devociones marianas en el templo de la Compaiia de Jesus en



264 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxVI / NO. 60. 2014

Zacatecas, México”. http://revistas.ucm.es/ghi/02146452/ar-
ticulos/ANHA0808120307A.PDF (15 de noviembre de 2009).

Catald Gorgues, Miguel Angel. 2009. El tema iconografico de la muer-
te de la Virgen y su proyeccion tardia en dos interesantes pinturas
del Museo de Bellas Artes de Valencia. XC Archivo de Arte Valenciano,
Valencia, Real Academia de Bellas Artes. http://www.realacade-
miasancarlos.com/admin/pdfs/archivos/1317730919_Archi-
v0%20de%20Arte%202009.pdf (16 de noviembre de 2011).

Chamorro, Graciela. 2003. Maria en las culturas y religiones amerin-
dias. Consejo Latinoamericano de Iglesias. http://www.claiweb.
org/ribla/ribla46/maria%?20en%?20las%?20culturas.html (23 de
febrero de 2010).

Christian, William A. 1991. Religiosidad local en la Espana de Felipe II. Ma-
drid: Editorial Nerea.

Donjuan Espinoza, Esperanza. 2009. Exvoto a la Virgen de Loreto
de Bacadéhuachi. Sefales de Humo, boletin del Centro INAH Sonora
6(21):8.

Edwards O'Neill, Charles y Joaquin Maria Dominguez. 2001. Dic-
cionario historico de la Compaiiia de Jests: biografico-temdtico, volumen 1.
Roma: Institutum Historicum/Madrid: Universidad Pontificia.

Enriquez Licon, Dora Elvia. 2011. Secularizacién de pueblos de mi-
sién en Sonora y su transformacién en parroquias, 1767-1890.
En Religion, nacion y territorio en los imaginarios sociales indigenas de Sonora,
1767-1940, coordinado por Esperanza Donjuan, Raquel Padilla,
Dora Enriquez y Zulema Trejo, 123-171. Hermosillo: El Colegio
de Sonora y Universidad de Sonora (UNIsON).

. 2009a. Los peregrinos de San Francisco Xavier en Mag-
dalena Sonora. m Coloquio sobre Estudios Regionales. Historia,
Sociedad y Patrimonio, El Colegio de San Luis y Universidad Au-
tonoma de Querétaro. Junio.



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 265

. 2009b. Las raices de la devocién guadalupana en Sonora.
Ponencia presentada en el xxi Simposio de la Sociedad Sonorense
de Historia, Historia Cultural del Noroeste de México. Hermosi-
llo. Noviembre.

. 1988. Los santos obstinados. El Imparcial. 22 de mayo.

Espinosa, Maria del Carmen. 1999. La palabra conquistadora: las
cronicas jesuitas sobre el noroeste novohispano. Anales de Literatura
Espatiola 13: 165-178.

Fernandez, Francisco J. 2000. Envuelta entre flores y familias. El mes
mariano en Tetiz. En Religion popular de la reconstruccion historica al andli-
sis antropoldgico (aproximaciones casuisticas), editado por Genny Negroe
Sierra y Francisco J. Fernandez Repetto, 165-196. Mérida: Uni-
versidad Auténoma de Yucatan (UADY).

Franco Llopis, Borja. 2009. Cultura y espiritualidad en la edad mo-
derna valenciana: Juan de Juanes y el ostensorio bifaz de la iglesia
parroquial de San Andrés de L'Alcudia. 4p4 1xxxir (327): 285-316.
http://archivoespanioldearte.revistas.csic.es/index.php/aea/ar-
ticle/view/162 (4 de julio de 2012).

Gonzalbo, Pilar. 1997. Las devociones marianas en la vieja provincia
de la Compania de Jests. En Manifestaciones religiosas en el mundo colonial
americano, coordinado por Clara Garcia Ayluardo y Manuel Ramos
Medina, 253-266. México: Universidad Iberoamericana.

Groof, Bart de. 1998. Encuentros discordantes. Expectativas y expe-
riencias de los jesuitas belgas en el México del siglo xvi. Historia
Mexicana xv (3): 537-568.

Guizar Bermudez, Gerardo y Maria Jéssica Huerta Davila. 2012. “La
funcionalidad en la arquitectura religiosa. Caso de estudio: igle-
sia de Nuestra Sefiora de Loreto, ubicada en el Centro Historico
de la Ciudad de México” unam, Facultad de Arquitectura. http://
www.arquitecturayvidacotidiana.com.mx/iglesialoreto.pdf (14
de febrero de 2014).



266 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxVI / No. 60. 2014

Guzman Betancourt, Ignacio. (Prefacio, transcripcién y notas). 2010.
Arte de la lengua tegiiima, vulgarmente llamada dpata, compuesta por el padre Natal
Lombardo. México: INAH.

Hausberger, Bernd. 1997. La vida cotidiana de los misioneros je-
suitas en el noroeste novohispano. Estudios de Historia Novohispana 17
(017): 63-106.

INAH-Sonora. 2004-2010. Inventarios de los bienes muebles histori-
cos en los recintos religiosos de Ures, Rayon, Opodepe, Pitiquito,
San Ignacio, Oquitoa, Huépac, San Miguel de Horcasitas, Arizpe,
Onavas, Capilla del Carmen de Hermosillo, Bacadéhuachi, San
José de Guaymas, San Antonio de la Huerta, catalogos 1 al 15.

Kino, Eusebio Francisco. 2007. “Relacién de N. S. de los Remedios
en su nueva capilla de su nuevo pueblo de las nuevas conversiones
de la pimeria en 15 de septiembre de 1698”. En Materiales para la
historia de Sonora, coordinado por Rafael Pérez Taylor y Miguel Angel
Paz Frayre, 102-104. Coleccion Fuentes para el Estudio del Norte
de México 1. México: unam y El Colegio de Jalisco (corjat).

. 19272 Favores celestiales de Jesis y de Maria Santisima y del glorio-
sissimo apostol de las yndias, Francisco Xavier, experimentados en las nuevas con-
quistas y nuevas conversiones del nuevo Reino de la Nueva Navarra desta America
Septentrional Yncognita y passo por tierra a la California en 35 grados de dltura,
con su nuevo mapa cosmogrdfico de estas nuevas y dilatadas tierras que hasta ahora
habian sido yncognitas. México: Publicaciones del Archivo General de
la Nacién. Editorial Cultura (tomo vin: Las misiones de Sonora y
Arizona).

Labarga, Fermin. 2004. El posicionamiento inmaculista de las cofra-
dias espanolas. Anuario de historia de la Iglesia, volumen xu1, Univer-
sidad de Navarra. http://www.realacademiasancarlos.com/ad-
min/pdfs/archivos/1317730919_Archivo%20de%20Arte%20
2009.pdf (16 de noviembre de 2011).

Mange, Juan Matheo. 1993. Luz de tierra incognita en la America septentrional
y diario de las exploraciones en Sonora. Hermosillo: Gobierno del Estado.



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 267

Marin Barriguete, Fermin. 2003. Los jesuitas y el culto mariano: la
Congregacion de la Natividad en la Casa Profesa de Madrid. Tiem-
pos Modernos 9. http://www.tiemposmodernos.org/viewissue.ph
p?id=9, (5 de abril de 2003).

Medina Bustos, José Marcos. 2010. “Hijos del pueblo” o “vecinos™:
cambios en los derechos politicos segun la adscripcion étnica, en
los pueblos mixtos de Sonora 1750-1808. Texto presentado en la
mesa redonda “Desarrollo del sistema misional”, Ciclo Misiones
del Noroeste, Centro Cultural Tijuana, 25 de noviembre.

_ yJosé Guadalupe Esquivel. 2007. Liberalismo y rebeliones
indigenas en Sonora: el caso de la resistencia 6pata a las leyes 88
y 89 de 1828. En Memoria del xxoa Simposio de Historia y Antropologia de
Sonora. Hermosillo: Universidad de Sonora (edicién digital).

Miranda Godinez, Francisco. 200 1. Dos cultos fundantes: los Remedios y Gua-
dalupe (1521-1649). Zamora: El Colegio de Michoacan (cormich).

Montané Marti, Julio César. s/f. Diccionario de jesuitas en Sonora. http://
id3424 securedata.net/municipiodenogales/diccionario_mon-
tane.htm (3 de abril de 2010).

. 1996. Una carta del padre Adam Gilg S. E sobre los seris,
1692. Revista de El Colegio de Sonora vir (12).

Morillo Jiménez, Maria Dolores. s/f. El origen y difusiéon del culto al
Santisimo Rosario. http://www.hermanosdelasaguas.org/pdf/
historia_rosario.pdf (16 de noviembre de 2011).

Navarrete de Martinez, Belén, s/f. Juan, obispo de Sonora. Hermosillo:
Instituto de Cultura Superior de Sonora, A. C.

Navarro Garcia, Luis. 1992. Sonora y Sinaloa en el siglo xv1. Serie Los Once
Rios. México: Siglo xxi-Difocur.

Nentuig, Juan. 1977. Rudo ensayo. Descripcion geogrdfica, natural y curiosa de la
provincia de Sonora. Coleccion Cientifica, nimero 58. México: SEP-INAH.



268 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxVI / No. 60. 2014

Ortega Noriega, Sergio. 1996. El sistema de misiones jesuiticas:
1591-1699. En Historia general de Sonora, tomo 1. Hermosillo: Go-
bierno del Estado de Sonora.

“Papeles de los padres exjesuitas. Puntos de Annua, ano de 1658.
Misién de Nebomes de N. P. San Francisco de Borja”. 2007. En
Materiales para la historia de Sonora, coordinado por Rafael Pérez Taylor
y Miguel Angel Paz Frayre, 70-75. Colecciéon Fuentes para el Es-
tudio del Norte de México 1. México: UNAM-COLJAL.

Pérez de Ribas, Andrés. 1992. Historia de los triumphos de nuestra Santa Fee
entre gentes las mas barbaras, y fieras del nuevo Orbe (Afio 1645). México:
Siglo xxi-Difocur.

Pérez Taylor, Rafael. 2007. Materiales para la historia de Sonora. México:
UNAM-COLJAL.

Pfefferkorn, Ignacio. 1983. Descripcion de la provincia de Sonora (libro se-
gundo). Hermosillo: Gobierno del Estado.

Quintal Avilés, Ella Fanny. 2000. Segtn su fe de cada uno. Patronos
poderosos y control cultural en el oriente de Yucatan. En Religion
popular de la reconstruccion historica al andlisis antropologico (aproximaciones
casuisticas), editado por G. Negroe Sierra y F. J. Fernandez Repetto,
229-250. Mérida: uapy.

Radding, Cynthia. 1998. Crosses, Caves, and Matachinis: Diver-
gent Appropriations of Catholic Discourse in Norwesthern New
Spain. The Americas 55 (2): 177-203. http://www.jstor.org/
stable/1008052.

Reyes, fray Antonio Ma. de los. 2002. Relacion de las misiones de Sonora y
Sinaloa (1784). Coleccion Historia Sinaloense, volumen 2. Culia-
can: Creativos Editorial.

Rodriguez Palacios, Georgina. 2011. Tras la huella de los Opatas.
Experiencia, dominacién y transfiguracion cultural. I Seminario
Nuevas Miradas sobre los Opatas, UNIsoN/ Centro INAH-Sonora.



ENRIQUEZ, DONJUAN, PADILLA/LA VIRGEN DE LORETO EN BACADEHUACHI 269

Romero Tabares, Maria Isabel. 1994. El pensamiento erasmista. Su
aportacion a la cultura y sociedad espanolas del siglo xvi. Cuadernos
sobre Vico 4. http://institucional.us.es/cuadernosvico/uploads/
n4/romero.pdf (5 de julio de 2012).

Rubial Garcia, Antonio. 2008. La violencia de los santos en Nue-
va Espafia. Bulletin du centre d’études meédiévales d’Auxerre. Hors série no
21. http://cem.revues.org/index4092.html (20 de agosto de
2012).

Schenone, Héctor. 2007. Maria en hispanoamérica. Un mapa de-
vocional. En Historia, nacion y region, editado por Verénica Oikién
Solano, 229-247. Zamora: COLMICH.

Serrano Espinoza, Luis. 2010. Caldero 3 (1): 13-21. http://www.
institutolux.edu.mx/wilux/inicio/img/2009/caldero_09.pdf
(8 de marzo de 2010).

Velasco, Raquel. 2005. La devocién mariana en México: imagenes
de un dogma. La Palabra y el Hombre 136: 67-74. http://cdigital.
uv.mx/bitstream/123456789/349/1/2005136P67.pdf (20 de
agosto de 2012).





