
Sonora, territorio mariano. 
La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

Dora Elvia Enríquez Licón*

Esperanza Donjuan Espinoza**

Raquel Padilla Ramos**

Resumen: los jesuitas difundieron la devoción mariana en el ac-
tual estado de Sonora, entre los siglos xvii y xviii, como 
estrategia nuclear para lograr la conversión de los indios, 
pues en su imaginario la Virgen María estaba revestida con 
las facultades necesarias para vencer al demonio; en este 
artículo se ofrece una perspectiva amplia de dicho proceso 
de difusión. Al recibir la nueva veneración, los indígenas 
dotaron a los símbolos religiosos con sus significaciones 
propias arraigando de manera sólida el culto popular a 
la Virgen María en sus distintas advocaciones, expresión 
religiosa que llega hasta el presente, pues en numerosos 
pueblos la Virgen sigue presidiendo las fiestas patronales. 
Con el propósito de mostrar la persistencia de tal imagi-
nario religioso, aquí se expone, con particular interés, la 
gran relevancia que la devoción mariana ha tenido en el 
pueblo de Bacadéhuachi, donde la veneración a la Virgen 
de Loreto constituye en la actualidad su festividad más im-
portante.

Palabras clave: conquista espiritual, devoción mariana, fiesta patro-
nal, jesuitas, imaginarios religiosos, ópatas. 

Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014

* Universidad de Sonora. Correo electrónico: denriquez@sociales.uson.mx
** Instituto Nacional de Antropología e Historia, inah-Sonora. 
Correos electrónicos: edonjuan_@hotmail.com / raquelpadillaramos@msn.com

Derechos reservados de El Colegio de Sonora, issn 1870-3925



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014230

Abstract: the article gives a broad overview of the process by 
which the Jesuits spread Marian devotion in the modern 
state of Sonora during the seventeenth and eighteenth 
centuries. This became the main strategy for the conver-
sion of the Indians, because in their imaginary the Virgin 
Mary was endowed with the necessary powers to defeat 
the devil. In the process of adopting the new veneration, 
indigenous peoples endowed religious symbols with their 
own meanings, solidly rooting the popular cult of the Vir-
gin Mary in her various representations. This religious ex-
pression persists to this day, and the Virgin Mary continues 
to be the patron saint of many villages. In order to show 
the persistence of this religious imaginary, we describe the 
great importance that Mary’s devotion has had in the vil-
lage of Bacadéhuachi, where the veneration of Our Lady of 
Loreto continues to be the most important holiday.

Key words: spiritual conquest, Marian devotion, patron saint festi-
vals, Jesuits, religious imaginary, Opatas.

Introducción

En la tradición católica, la imagen de la Virgen María ocupa un si-
tio relevante desde el siglo v. Su amplia difusión y aceptación en 
Europa y América ha dejado profundas huellas en el campo de la 
religiosidad popular, por lo que es importante conocer las condi-
ciones históricas en que se origina y desarrolla el culto, así como 
los atributos que le asignan sus devotos, en función de necesidades 
específicas. Es por ello que en el presente artículo se ofrece un pa-
norama general del proceso de difusión de la devoción mariana por 
los misioneros jesuitas, entre los siglos xvii y xviii, en el actual estado 
de Sonora. 

Para una mejor comprensión de la relevancia de la Virgen María 
en la tradición católica se expone, a grandes rasgos, el proceso de 
su institucionalización por la Iglesia católica en el contexto de la 
reforma luterana y el Concilio de Trento, así como la vinculación 



231Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

de esta devoción con la Compañía de Jesús. Se analizan las signifi-
caciones que los padres ignacianos vertieron en la Virgen María, y 
que utilizaron en sus tareas evangelizadoras en un rudo contexto de 
frontera. En sus diferentes advocaciones, se implantó como santa 
patrona en numerosos pueblos de indios y, una vez concluido el ré-
gimen colonial, fue elemento cohesionador de identidades locales 
mestizas y configuró una religiosidad popular particular. 

Aquí se destaca el gran arraigo popular del culto a la Virgen Ma-
ría en la amplia geografía sonorense, que no ha sufrido mayor me-
noscabo a pesar de las profundas transformaciones ocurridas en la 
región durante los siglos xix y xx. En tal sentido, se muestra con 
especial interés la notable persistencia que ha tenido la devoción a 
la Virgen de Loreto en el pueblo de Bacadéhuachi, desde la época en 
que tuvo el carácter de misión hasta hoy.

La Virgen María en la tradición cristiana

La veneración a la Virgen María constituye uno de los elementos 
esenciales de la ritualidad y el culto católico, debido a que com-
parte con su hijo Jesús la voluntad redentora y amplias facultades 
para intervenir en el alivio de padecimientos cotidianos y en la sal-
vación eterna del género humano, según establecen los postulados 
fundamentales de la Iglesia católica. En tal sentido, su imagen se ha 
ubicado en la cúspide de la jerarquía religiosa, el sitio más alto que 
comparte con la Santísima Trinidad, a la cual se vincula de manera 
directa.

El culto a María no comenzó desde los primeros tiempos de la 
Iglesia católica pues a diferencia del de Jesús, cuya importancia que-
da plenamente consignada en los Evangelios, la de María aparece 
imprecisa, por lo que su presencia “va construyéndose al correr de 
los siglos, cristalizando símbolos, acumulando funciones y catali-
zando anhelos y necesidades, a la vez eternos y renovados” (Alberro 
1997, 315). 

En el siglo iv, cuando en el imperio romano cobró fuerza el de-
bate público en torno a la definición de la persona de Cristo, de 
igual manera adquirió relevancia la figura de María en la argumen-



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014232

tación cristológica, lo que creó la necesidad de definir su vida y su 
persona (Belting 1994, 32). En tal contexto, María recibió el título 
de Madre de Dios, lo que la llevó a ocupar un lugar destacado en la 
historia de la salvación.

Fue hasta los siglos vi y vii que la Iglesia católica animó con mayor 
ímpetu el culto a las imágenes sagradas. Las reproducciones de los 
iconos de la Virgen María se multiplicaron, y pronto se les atribuyó 
la facultad de obrar milagros, sobre todo en la cura de enfermeda-
des y otras sentidas aflicciones de los devotos. Cuando se difundía 
la noticia de algún hecho milagroso, las imágenes se volvían objeto 
de culto y se les rendía especial devoción; el paso siguiente fue su 
proclamación como patrona de pueblos, ciudades y la dedicación 
de iglesias a su nombre (Brading 2002, 36 y 37). La civilización 
medieval se caracterizó por una “siempre creciente devoción a la 
Virgen María […] A finales de la Edad Media [sus] imágenes […] se 
convirtieron en objetos de intensa devoción y fueron veneradas por 
los milagros que obraron en sus respectivos santuarios” (Ibid., 56). 

Pero “los excesos devocionales”, predominantes al finalizar la 
Edad Media, así como actitudes reprochables en numerosos miem-
bros de la jerarquía católica originaron, desde las postrimerías del 
siglo xv, posturas críticas en humanistas cristianos como Desiderio 
Erasmo, que culminarían en el cisma de la Iglesia católica con la 
reforma luterana en 1517. Erasmo y sus seguidores se propusieron 
renovar “una espiritualidad que había caído muy bajo en los últi-
mos siglos de la Edad Media”.1

La reforma protestante, como es sabido, defendió la comunica-
ción directa de los fieles con Dios, la lectura y estudio de la Biblia, 
colocó a Jesús como referencia nuclear y eliminó el culto a las imá-
genes religiosas. Para hacer frente a los desafíos planteados por la re-
forma, la Iglesia católica realizó el Concilio de Trento (1545-1563) 
que reafirmó la veneración a las imágenes sagradas al disponer que 

1 El pensamiento erasmista criticó la corrupción del clero, la vacuidad del culto público y 
privado (ceremonias externas y oraciones sin contenido) y el despego de la jerarquía respecto 
a los problemas sociales, pues su interés se centraba únicamente en el poder (Romero 1994, 
150). Erasmo propuso que toda la devoción debía dirigirse a Cristo, promovió “un cristianis-
mo más sencillo y evangélico que reemplazara las complicaciones de la Teología escolástica 
y las devociones populares con una religión fundada en la Biblia y en las enseñanzas de los 
primeros Padres” (Brading 2002, 58 y 59). 



233Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

“se deben tener y conservar, principalmente en los templos, las 
imágenes de Cristo, de la Virgen Madre de Dios, y de otros santos, 
y […] se les debe dar el correspondiente honor y veneración […]” 
(Brading 2002, 60 y 61).2

En el contexto tridentino, la Iglesia católica propició la multi-
plicación de santuarios marianos y la expansión del culto en sus 
advocaciones a toda la cristiandad; la Virgen se convirtió así en “el 
símbolo de la Iglesia católica triunfadora contra los protestantes 
[…] la Virgen amplió también sus funciones de mediadora de los 
hombres, consuelo de los afligidos y salvadora de los que permane-
cían en el purgatorio” (Bernabéu 2003, 175).

El descubrimiento del Nuevo Mundo, cuya conquista y dominio 
plantearía enormes retos para los europeos, tuvo lugar mientras en 
Europa se sometía a juicio a la Iglesia católica, sus postulados doc-
trinales y tradiciones en materia de culto y ritos, que propiciaron 
cambios institucionales y culturales de gran envergadura. En el pre-
sente artículo el interés se centra en enfatizar que, en el ámbito de la 
religiosidad popular y de los imaginarios sociales, la devoción ma-
riana ocupaba un sitio notable en la cristiandad europea, en los si-
glos xv y xvi y que fue un rasgo cultural que orientó a los españoles 
en su aventura de conquista y colonización de América. La Virgen 
María fue compañera inseparable de soldados, religiosos y colonos, 
quienes depositaron en su veneración la esperanza de obtener éxito 
en sus empresas invocando su protección. 

Entre las primeras imágenes marianas que los españoles traje-
ron al Nuevo Mundo destaca la Virgen de los Remedios, a quien 
Hernán Cortez levantaría una ermita en muestra de agradecimiento 
cuando, en 1521, consiguió el sometimiento de los indígenas en 
Tenochtitlán.3 A medida que los soldados españoles conquistaban 
nuevos territorios y que los misioneros evangelizaban a los indíge-
nas, se difundieron las advocaciones marianas en hispanoamérica, 

2 Trento confirmó asimismo la doctrina de la presencia de Jesús en la eucaristía, y la cele-
bración de Corpus Christi como fiesta mayor con magnas procesiones. 

3 Miranda (2001, 27) registra que el culto a la Virgen de los Remedios fue promovido por 
el Cabildo de la Ciudad de México, a partir de 1574, y que se le asoció a la conquista, por lo 
que fue conocida popularmente como “la conquistadora”. Shenone (2007, 229), al igual que 
Miranda, llama “fundacionales” a estas primeras imágenes. 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014234

al tiempo “que se configuraba un corpus iconográfico integrado 
por las devociones regionales” (Schenone 2007, 229) algunas de 
las cuales dieron origen a importantes cultos americanos, como fue 
el caso de las vírgenes de Guadalupe (México) y Copacabana (junto 
al lago Titicaca), asociadas ambas a religiosidades indígenas.

A la par de que los españoles afianzaban su dominio y daban 
forma a nuevas instituciones sociopolíticas, fueron configurando 
una geografía religiosa; imágenes sagradas, recién desembarcadas 
de Europa o fabricadas en América, se enviaron a los cuatro puntos 
cardinales de la Nueva España, así se confirieron nuevos sentidos de 
sacralidad a numerosos lugares en los que se arraigó el catolicismo; 
desde allí se irradiaron nuevas devociones que tuvieron gran reper-
cusión en la reconfiguración de los imaginarios sociales en los habi-
tantes originarios. En tan dinámico escenario, la frontera norte de la 
Nueva España se incorporó al dominio de la Corona española en un 
proceso dilatado y áspero, en el que los miembros de la Compañía 
de Jesús, orden religiosa fundada por Ignacio de Loyola, en 1540, 
en el agitado contexto europeo de cisma religioso y contrarreforma, 
desempeñaron un papel importante. Según Brading (2002, 63), 
“en ningún ámbito fueron más patentes las tendencias culturales 
que establecieron el destino religioso de la Iglesia católica en esta 
época que en la Compañía de Jesús.” Su fundador, dejó plasmada y 
recomendó ejercitar la espiritualidad medieval tardía en sus Ejercicios 
espirituales.

Jesuitas, devoción mariana y pueblos indios 

La conquista y colonización del noroeste novohispano enfrentó a 
los españoles con problemas inéditos, muy diferentes a los que ha-
bían conocido en la región del altiplano. Entre las exploraciones 
iniciales (1539) y la fundación de las primeras reducciones indí-
genas (1591) transcurrió más de medio siglo; la experiencia de 
sucesivos fracasos, al pretender conquistar por las armas a los pobla-
dores originarios, determinó que se ensayaran métodos persuasivos 
y pacíficos, para convencer a los indios de asumirse como súbditos 



235Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

de la Corona española. La conversión de los indígenas del noroeste 
novohispano fue encomendada a los padres jesuitas. 

Los jesuitas arribaron a México en septiembre de 1572; en 1591 
–fecha de su llegada a la provincia de Sinaloa– emprendieron el 
proceso de evangelización en el noroeste de la Nueva España; al 
despuntar el siglo xvii fundaron los primeros pueblos en el actual 
estado de Sonora. Los jesuitas, comprometidos con los decretos y 
cánones del Concilio de Trento, recomendaron la práctica frecuente 
de los sacramentos, la veneración de reliquias y, sobre todo, el culto 
a las imágenes. La Virgen María fue una de las más promovidas por 
esta orden misionera, pues consideraron que era la principal vía 
“para alcanzar el cielo”, además de ser poderoso instrumento de 
protección para la fe católica (Gonzalbo 1997, 19). 

En la Virgen María estos religiosos encontraron una de las pro-
tecciones más eficaces en su obra misional, en primer lugar, como 
escudo divino de los cristianos enfrentados a los “infieles” indí-
genas y, en segundo término, como benefactora en la conversión 
de los indios. Espinosa propone que, en la tradición cristiana y en 
particular en la jesuita, “Nuestra Señora ha sido partícipe activa de 
los procesos militares y de expansión colonial […] Para el caso del 
noroeste novohispano, la presencia de la Virgen, principalmente en 
su advocación de Loreto, fue primordial en la avanzada jesuita […] 
con frecuencia se le llamó ‘conquista mariana’ y a la Madre de Dios 
‘pobladora’ y ‘conquistadora’ ” (1999, 174).4

La imagen de la Virgen María quedó registrada en relatos jesuitas 
que exaltaban su aparición en medio de las batallas junto a otros san-
tos, como san Miguel Arcángel o el apóstol Santiago. El misionero 
Miguel Venegas en su obra, Empressas apostólicas –publicada en 1757–, 
expresó que la ocupación de la California podía considerarse una 
“conquista Mariana, por haberse conseguido toda a la sombra de 
[su] patrocinio amoroso. Por eso, siendo vos la Reina de las batallas 

4 El 17 de octubre de 1699, el padre Juan María Salvatierra le escribió una carta a Euse-
bio Francisco Kino, donde le exponía las difíciles condiciones que enfrentaba la conquista y 
evangelización en Baja California: “[…] solo la falta la e tenido de bastimento, y sobre esta 
falta algunas pesadumbres y peligro de amotinárseme la gente, pero la Virgen Santísima, con-
quistadora y pobladora nos a asistido en todo y traido los socorros, no en una ocasión sino en 
muchas. […] Los no conquistados naturales tiemblan de nuestras armas gobernadas del brazo 
de Maria […]” (Kino 1922, 86). 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014236

y señora de los ejércitos […] a vos Señora se deben los triunfos de 
aquel nuevo reino […]”.5

De igual manera, fueron frecuentes las esperanzas y los ruegos 
que soldados presidiales y vecinos elevaron a la Virgen implorando 
su auxilio ante los inacabables levantamientos indígenas, como ocu-
rrió a principios de la década de 1680 frente a una inminente re-
belión ópata, cuando los pobladores de los reales de Nacozari y San 
Juan Bautista celebraron novenas y rogativas a la Virgen del Rosario 
para alejar el peligro de tal levantamiento (Navarro 1992, 241).

Por el mismo tiempo, en un agitado escenario de alzamientos 
indígenas contagiados por el atemorizante episodio de los indios 
pueblo, se levantaron los indios sumas, congregados en la localidad 
de Carretas, incendiaron la misión, profanaron el templo y destru-
yeron las imágenes religiosas, entre ellas un lienzo de la Virgen de la 
Asunción, cuyos fragmentos rescataron poco después algunos ópa-
tas de Baserac y Bavispe, enviados a inspeccionar los daños. Con las 
reliquias de la imagen sagrada, el alférez de la compañía presidial 
elaboró una bandera que portaron los soldados para dar buen áni-
mo a vecinos e indios amigos que participaban en la defensa, con 
la esperanza de que con la intercesión divina tuvieran éxito militar 
(Ibid., 246).

Según la apreciación de los misioneros jesuitas, el culto a la Vir-
gen María fue pronto aceptado por los recién convertidos indígenas 
del noroeste novohispano.6 El padre Andrés Pérez de Ribas registró 
que en las misiones del actual estado de Sinaloa, la devoción de la 
“Virgen santísima se ha asentado y echado raizes […] su Rosario 
lo traen todos al cuello, chicos y grandes, lo rezan en sus casas, ca-
minos, y milpas. […] Y enseñan a sus hijos pequeñitos, que las pri-
meras palabras con que comiencen a hablar, y gorjear, sea diziendo: 
Santa María, nuestra Madre, y otros coloquios amorosos, y dulces 

5 Citado por Bernabéu (2003, 176). Rubial (2008) expone una reflexión importante sobre 
la violencia asociada a los santos en la conquista de Nueva España, particularmente de Santiago, 
el arcángel san Miguel y la Virgen María. 

6 Aunque las fuentes misionales deben utilizarse con reserva, por el sesgo de sus opiniones 
e informes respecto a sus labores de evangelización, en el presente artículo se usan debido a 
que muestran la importancia que adquirió la Virgen María, en sus distintas advocaciones, en la 
obra misional de los jesuitas, sin que por ello se acepte como verdad absoluta el juicio de los 
religiosos sobre los indígenas.  



237Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

con esta soberana Señora” (1992, 198). Los indios pronto encon-
traron semillas adecuadas para fabricar rosarios y abrazaron tam-
bién la costumbre de hacer procesiones con la imagen de la Virgen, 
a quien pedían buenas cosechas y lluvias, asimismo la invocaban en 
otras necesidades apremiantes. 

Presumiblemente, la imagen de la Virgen María no les era ajena 
a los pobladores originarios de estas latitudes pues, en los primeros 
años de 1530, Álvar Núñez Cabeza de Vaca y demás sobrevivientes 
del naufragio en la Florida habrían transitado de manera pacífica 
entre los indios, acompañados de una imagen pintada por él, según 
lo registra Juan Matheo Mange, quien asegura que Cabeza de Vaca 
“[…] era muy devoto de Nuestra Señora de las Angustias y des-
cendimiento de Cristo en sus brazos, pintó en una gamuza la Santa 
Cruz, insignias de la acervísima Pasión, y al pie, a la afligida Madre 
con su precioso hijo muerto, sobre su regazo, con cuyo retrato les 
predicaba así a aquellas naciones […]”.7

La Virgen María en tierra sonorense 

¿Cómo concibieron los jesuitas su empresa misionera en el noroeste 
novohispano? Se asumieron a sí mismos como soldados de Cristo, 
fieles al espíritu de la época generado por el Concilio de Trento,8 

7 Juan Matheo Mange consigna que en la provincia de Sonora, en el lugar donde se asenta-
ron temporalmente los náufragos, los indios construyeron una capilla donde colocaron la ima-
gen; sus lenguas no les permitían pronunciar la palabra “señora”, y la cambiron por “senora”, 
de donde se derivaría el nombre de la misma provincia (1993, 85-87).

8 En la sesión III del Concilio de Trento, celebrada el 4 de febrero de 1546, se abordaron 
dos temas principales; “la extirpación de las herejías” y “la reforma de las costumbres”; se 
reconoció, además, que el católico “no tiene que pelear contra la carne y sangre, sino contra 
los malignos espiritus en cosas pertenecientes a la vida eterna” exhortó “a todos y a cada uno, 
a que se conforten en el señor, y en el poder de su virtud, tomando en todo el escudo de la fe, 
con el que puedan rechazar todos los tiros del infernal enemigo, cubriéndose con el morrión 
de la esperanza de la salvación, y armándose con la espada del espíritu, que es la palabra de 
Dios.” Sacrosanto, ecuménico y general Concilio de Trento, disponible en: http://multimedios.org/docs/
d000436/ (7 de abril de 2010). Antes de Trento, Erasmo (con gran influencia en España a 
partir de 1516) manejó la idea de las milicias cristianas; en su obra Enchiridion milites christiani 
(1503) “concibe la vida cristina como una milicia en combate contra las fuerzas del mal […] 
las armas del caballero cristiano son fundamentalmente dos: el conocimiento de la ley divina 
mediante la lectura de los textos sagrados y la oración mental con rechazo de la vocal […]” 
(Romero 1994, 154). 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014238

y de acuerdo con la idea del religioso que creó la orden: “Nuestro 
Padre glorioso San Ignacio, fundador de la Compañía de Iesus, ins-
pirado, y regido por el Espíritu Santo instituyó su Religión como vn 
Esquadrón, y compañia de soldados, que como cavallos ligeros […] 
estuviessen siempre a punto para acudir a los rebatos, donde llamava 
la necesidad de ayuda de las almas” (Pérez de Ribas 1992, 42).9

Convencidos de que sus empresas debían hacer realidad el lema 
de la Compañía de Jesús (Ad Maiorem Dei Gloriam), los jesuitas asu-
mieron la responsabilidad de expandir las fronteras más ignotas de 
la Nueva España, y ganarlas para la cristiandad y enaltecimiento de 
la Corona española. Pronto advirtieron que no entablarían batalla 
contra herejías, pues en la lejana frontera del noroeste novohispano 
los jesuitas no enfrentaron la necesidad de destruir dioses, ídolos o 
lugares sagrados; desde su percepción, el enemigo a vencer “entre 
gentes las más bárbaras, y fieras del nuevo Orbe” fue el demonio 
(Pérez de Ribas 1992; Pfefferkorn 1983, 83). 

Los desérticos territorios y las empinadas sierras que los misio-
neros encontraron eran, desde su perspectiva, reductos del “malig-
no”; el desierto representaba el “vacío moral” de los indígenas y la 
sierra –escarpada, abrupta e intrincada– se convirtió en “lugar espe-
cialmente propicio para la acción demoníaca” (Espinosa 1999, 173; 
Bernabéu 2003, 165). En tanto soldados de Cristo, concibieron la 
empresa evangelizadora justamente como acción militar para vencer 
al demonio. En san Ignacio de Loyola y san Francisco Xavier en-
contraron los misioneros jesuitas el paradigma y legitimación para 
considerarse evangelizadores universales; de particular relevancia 
fueron las figuras de san Miguel Arcángel y la Virgen María, por sus 
amplias facultades para vencer al demonio en los vastos territorios 
de la frontera novohispana (Espinosa 1999, 174; Velasco 2005, 69). 

Una de las formas iniciales y más importantes de invocar la pro-
tección divina, mediante la intercesión de la Virgen y los santos –y 
arraigar nuevas devociones en los imaginarios indígenas–, fue otor-
gar un nombre a los pueblos fundados. Esta tarea no se dejó al azar, 

9 Burrieza (2004, 34) afirma que no fue intención de Ignacio de Loyola constituir la Com-
pañía de Jesús como una “milicia antiluterana” aunque, en sus éxitos, “a los jesuitas les gustaba 
asemejarse a un ejército victorioso que caminaba en el cortejo de una Iglesia triunfante: un 
cuerpo eficaz en lucha contra la herejía.”



239Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

ni fue asunto de poca significación, por el contrario; con el hecho 
de designar a determinada misión con la advocación de algún santo 
o de la Virgen se le entregaba su tutela y patrocinio, al mismo tiem-
po que se invocaba, por su intermediación, el auxilio divino para 
obtener éxito en la empresa evangelizadora.

La nueva nomenclatura combinó dos lenguajes, dos discursos, 
dos imaginarios; en primer lugar fue colocada invariablemente la 
advocación, seguida por el nombre indígena; ambos términos que-
daron unidos por la preposición de que denota posesión o pertenen-
cia (por ejemplo, Santa María del Pópulo de Tónichi, Nuestra Señora 
Santa María de los Ángeles de Sahuaripa). Así pues, a la vez que los 
jesuitas ponían el pueblo bajo la protección de un santo o la Virgen, 
le entregaban simbólicamente su imagen sagrada a habitantes, quie-
nes la asumían como suya, y la comunidad empezaba a dotarla de 
significaciones propias. 

La devoción se fortalecía cuando en el pueblo se edificaba el tem-
plo que, como espacio sagrado, se convirtió en elemento central del 
nuevo ordenamiento territorial y reconfiguración de imaginarios 
sociales. Pérez de Ribas (1992, 429 y 430) afirma que los indios 
“no ven la hora de ver acabadas sus iglesias, y que se llegue el dia de 
dedicarlas. Fiesta que celebran con grande solemnidad de regocijos, 
y combites de Naciones estrañas […] gloriándose de tenerlos en sus 
pueblos, y ellos les combida a hazer en ellos mas asiento: porque 
vian edificar junto a la Iglesia sus casas, los que estaban hechos a 
vivir por los montes.”

En la amplia zona habitada por los ópatas, y gracias a la labor 
desplegada por los padres misioneros Pedro Méndez y Bartolomé 
Castaño, se arraigó temprano la devoción del rosario a la Virgen Ma-
ría, que primero fue enseñada a los niños, “hijos tiernos de esta So-
berana Madre de misericordia”, apuntó Pérez de Ribas (Ibid., 390). 
El rosario se rezaba a “dos coros”: los niños decían una avemaría 
y las niñas otra; la devoción pronto fue aprendida por los padres, 
quienes acompañaban a sus hijos en el rezo diario. Pero, afirma el 
padre Pérez de Ribas, 

el sabado se celebra esta tal devoción con mas solemnidad, por-
que todo el pueblo concurre a ella, poniéndose en Altar aparte 
una devota Imagen de la virgen, con todo el adorno, que en tan 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014240

pobre y apartada tierra es posible; y lo aumentan los niños, re-
cogiendo en sus montes y campos quanto de hermosas flores en 
ellos hallan. Entre cada decenario de Ave marias, tocan los cantores 
instrumentos músicos, y los niños entremeten algunos villancicos 
en su lengua. 

De acuerdo con las crónicas jesuitas, la Virgen pronto empezó a 
obrar milagros entre los indios; les alivió de graves enfermedades 
y les socorrió en calamidades naturales haciéndose más sólida la 
devoción, al corroborar que María “es madre de necesitados.” En 
algunos pueblos se hizo costumbre que, a la hora que la campana 
de la iglesia invitaba a la oración, se ponían “todas las familias a las 
puertas de sus casas, y de rodillas a voz en cuello, rezan el rosario, 
que parece todo el pueblo un oratorio […] En sus sementeras, y aun 
por los caminos lo rezan, y en sus enfermedades llaman a la santísi-
ma Virgen con mucho afecto” (Ibid., 394).10 

No obstante los adelantos obtenidos en la evangelización de los 
indios, los jesuitas recelaron siempre de que en efecto estuvieran ya 
cristianizados, pues aún los más “civilizados” desde su perspectiva, 
como los ópatas, no abandonaron fácilmente sus antiguas creencias, 
costumbres y prácticas, hacia las cuales los misioneros guardaron 
prudencia y tolerancia, como las “borracheras” acompañadas de in-
terminables tlatoles que en ciertas épocas del año realizaban los “so-
noras” (Nentuig 1977, 69; Pfefferkorn 1983, 39-40).

De igual manera, fue muy difícil para los religiosos disminuir 
el poder y la influencia que “brujos” o “hechiceros” ejercían sobre 
sus pueblos, con quienes entablaron una franca competencia y opu-
sieron a sus acciones “diabólicas” la intercesión de los santos, para 
superar los padecimientos sociales en épocas de crisis, como ocurría 
en casos de epidemias. En 1658, por ejemplo, los pueblos de Mobas 
y Nure padecieron el azote de la peste; dos afamadas hechiceras 
quisieron convencer a los indios de que la mortal enfermedad era 
enviada por el diablo y él mismo habría de procurar el remedio. 

10 El rezo del rosario fue promovido en Europa por los dominicos desde el siglo xiii; en 
1479 el papa Sixto iv emitió una bula aprobando el culto al rosario, mientras Gregorio xiii de-
cretó, en 1573, que el 7 de octubre se dedicaría a la festividad de Nuestra Señora del Rosario. 
La práctica se extiende a fines del siglo xvii, época en la que en Sevilla numerosas cofradías 
recorrían las calles al caer la tarde, mientras rezaban los misterios del rosario (Morillo s/f).



241Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

El misionero, a su vez, buscó persuadir a los “hijos de campana” 
de que sus padecimientos eran enviados por Dios, para someter a 
prueba la fortaleza de su fe, y que sólo rogativas y procesiones les 
devolverían la salud (Papeles 1658, 70).

Según los jesuitas, una prueba irrefutable de la influencia del po-
der del diablo sobre los indios era que cuando se rebelaban, no sólo 
martirizaban o mataban a los religiosos, sino que descargaban su 
ira destruyendo templos y objetos sagrados (Groof 1998, 563). Los 
padres “estaban convencidos de la existencia de poderes obscuros 
que los indios malévolos podían usar contra la religión cristiana y 
sus sacerdotes” (Hausberger 1997, 76 y 77). De hecho explicaron 
algunos padecimientos e incluso la muerte de algunos religiosos, 
como obra de los hechiceros.

Si bien la mayoría de los indios aceptaron recibir la religión cris-
tiana, sostuvieron su ancestral cercanía con brujos y hechiceros; de 
igual manera, siguieron frecuentando antiguos lugares sagrados, 
como las cuevas, a la vez que impusieron su propio sentido de sacra-
lidad a los templos católicos. De acuerdo con Radding, los “sonoras” 
adoptaron los símbolos cristianos (cruz, rosario) como talismanes 
y participaron en el culto a los santos como un medio alternativo, 
aunque no exclusivo, para alcanzar protección contra enfermedades 
o ataques de sus enemigos; a la vez que tomaban parte en el ciclo 
festivo católico en los pueblos; plantaban cruces y oratorios en los 
caminos y, de manera subrepticia, regresaban a las cuevas a reveren-
ciar a sus muertos o antiguos ídolos (Radding 1998, 200). 

En general, las festividades religiosas,11 sobre todo las fiestas pa-
tronales, se convirtieron con el paso del tiempo en momentos de 
congregación comunitaria, en los que se celebraba y se refrendaban 
los elementos identitarios. Los misioneros cuidaban con especial de-
dicación la instrucción doctrinaria de los indígenas; para fomentar 
el respeto por los símbolos y significaciones religiosas, daban a sus 
servicios “la mayor ostentación y solemnidad posible” (Pfefferkorn 
1983, 139). No obstante la precariedad y sencillez con que constru-
yeron sus templos, procuraron dotarlos de ornamentos llamativos y 
costosos y de imágenes (pinturas y esculturas). 

11 Pérez de Ribas (1992, 224) registró: “Las fiestas de los misterios de Cristo nuestro se-
ñor, de la virgen santísima su madre y los santos titulares, se celebran con gran solemnidad y 
concurso de gentes […]”. 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014242

Hacia 1698, el padre Kino reportó que en el nuevo pueblo de 
visita de la misión de Dolores, al que nombraron Nuestra Señora de 
los Remedios, se estaba construyendo “con fervor, una muy buena 
iglesia y casa”. Antes de que el templo quedara listo, ya tenía dispo-
nible “una muy linda y rica” imagen “de bulto” de su santa patrona, 
que debió quedar en custodia en el pueblo de Dolores donde, al ce-
lebrarse el primer aniversario del “golpe” que dieron los pimas a los 
enemigos jocomes (justo el día “del Santo Nombre de María Santí-
sima”), se realizó un gran festejo llevando a la Virgen de los Reme-
dios en procesión hasta su pueblo, en donde fue recibida “con capa 
de coro, con repique de campanas, chirimías, arpa y guitarra, con 
salve cantada y letanía” (Kino 2007, 102). Concurrieron al festejo 
algunos españoles de los reales de minas cercanos y los principales 
“caciques y cabezas de toda esta dilatada pimería”.

Misas dominicales, procesiones (viernes santo, Corpus Christi), 
ceremonias particulares (miércoles de ceniza, domingo de ramos) y 
misas de difuntos congregaban a los indígenas en cada pueblo pero, 
como afirmó el misionero Ignacio Pfefferkorn, “no había fiesta que 
a los indios les gustara más que la de la Dedicación, o sea, la fiesta 
del santo de quien la misión o la iglesia derivaba su nombre” (1983, 
142). En esta ocasión, durante varios días los templos se engalana-
ban con sus mejores joyas y ornamentos, los indígenas se olvidaban 
del trabajo y participaban comunitariamente en las ceremonias reli-
giosas y eventos lúdicos, tenían además abundante comida y bebida.

Para 1658, los padres ignacianos ya habían fundado en la pro-
vincia de Sonora alrededor de 63 pueblos (misiones y visitas).12 
Según las advocaciones asignadas, se aprecia el claro predominio de 
las devociones propias de los jesuitas: seis pueblos se pusieron bajo 
la protección de san Ignacio, cinco de san Miguel Arcángel, cinco 
de san Francisco Xavier y quince de la Virgen María en sus distintas 
denominaciones, sobresalieron la Asunción, la Inmaculada y Lore-
to; al parecer sólo Teuricachi se dedicó a Santa María de Guadalupe 
(Enríquez 2009b).13 A mediados del siglo xviii, poco antes de la 

12 Según nóminas de pueblos de misión contenidas en Pérez Taylor y Paz (2007, 29) y 
Ortega (1996, 45). 

13 Para 1723 el pueblo de Nácori Chico aparece registrado como visita de Bacadéhuachi 
y bajo la advocación de Nuestra Señora de Guadalupe según el “Informe del estado espiritual 



243Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

expulsión de los jesuitas, había 101 pueblos de misión y visitas; las 
principales advocaciones se distribuyeron como se muestra en la 
figura 1; en la 2 se registran las de la Virgen María y en la 3 aparece 
la ubicación geográfica de las poblaciones. 

y temporal de la Prova. de Sonora”, Archivo General de la Nación (agn); Archivo Histórico de 
Hacienda (ahh), vol. 279, exp. 3. 

Figura 1

Pueblos de misión y santos patronos en las provincias de Sonora 
y Ostimuri, siglo xviii

Advocación Número de pueblos

San Ignacio de Loyola 8
San Francisco Xavier 6
San Miguel Arcángel 5

San Francisco de Borja 2
Sagrada Familia 5

Santa Cruz/ Santísima Trinidad 6
Virgen María 28

Fuentes: Pérez Taylor y Paz (2007, 29); Ortega (1996, 45).

Figura 2

Pueblos y advocaciones marianas en las provincias de Sonora 
y Ostimuri, siglo xviii

Advocación Número de pueblos
Santa María del Pópulo 2

Purísima Concepción de María 4

Santa María de los Ángeles 1

La Asunción de Nuestra Señora 7

Nuestra Señora del Rosario 1
Nuestra Señora de los Remedios 2

Santa María 3
Nuestra Señora María de Guadalupe 3

Nuestra Señora de los Dolores 1
Nuestra Señora del Pilar 1

Nuestra Señora de la Natividad 1
Nuestra Señora de Loreto 2

Fuentes: Pérez Taylor y Paz (2007, 29); Ortega (1996, 45).



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014244

14 Es indudable que en la asignación de advocaciones marianas en los pueblos de misión 
influyeron las devociones particulares de los misioneros. Por ejemplo, en 1679 se intentó con-

Figura 3

Fuente: elaboración de Dora Elvia Enríquez, con base en Pérez Taylor y Paz (2007, 29); Ortega 
(1996, 45).

Para el caso de Sonora es bastante notoria la preferencia que 
tuvieron los jesuitas hacia la Virgen María al dedicarle los pueblos 
de misión que fundaron.14 Aunque no con la misma vehemencia, 

N. Sra. de la Purísima Concepción de 
Caborca

N. Sra. del Pilar y Santiago de Cocóspera
N. Sra. de Guadalupe de Teuricachi

N. Sra. de los Remedios de Doagibubig

N. Sra. de los Dolores de Cósari N. Sra. de la Asunción de Arizpe
N. Sra. de la 
Asunción 

de Cumpas
N. Sra. de los Remedios

de BanámichiLa Asunción de Nuestra 
Señora de Opodepe

N. Sra. del Rosario 
de Nacameri N. Sra. del Pópulo

de los Seris

La Purísima
Concepción 
de Baviácora

N. Sra. de la Asunción
de Bacerac

N. Sra. de Loreto
de Bacadéhuachi

Sta. María de 
Nácori Chico

Sta. María de Tepupa
La Asunción de 
N. Sra. de los Álamos

Santa María
de Pónida

Santa María
del Pópulo 
de Tónichi

N. Sra. de los
Ángeles de
Sahuaripa

N. Sra. de Guadalupe
de Guásabas

La Purísima
Concepción
de Movas

N. Sra. de la
Asunción
de Rahum

N. Sra. de la
Asunción
de Macoyahui

N. Sra. de 
Loreto de 
Vícam

Purísima
Concepción de
Cohuirimpo N. Sra. de la

Natividad
de Navojoa

Sin
alo

a

Santa María Suamca



245Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

algunos asentamientos civiles fundados en Sonora durante los si-
glos xvii y xviii también fueron puestos bajo la protección mariana, 
como ocurrió con ciertos reales de minas, algunos de los cuales se 
transformarían después en curatos, por ejemplo la Purísima Con-
cepción del Real de los Álamos, Nuestra Señora de Loreto de Baro-
yeca, Nuestra Señora del Rosario de Nacozari y Nuestra Señora de 
Aranzazú de Tetuache. 

El culto a la Virgen de Loreto y la reproducción 
de la Santa Casa en la provincia de Sonora

Para facilitar la evangelización, los misioneros jesuitas se apoyaron 
en intérpretes indios y aprendieron las lenguas nativas,15 sin embar-
go, este era un proceso lento y la integración de lo visual adquirió 
un papel de suma importancia en la conversión. Si bien el uso de la 
iconografía cumplió con la función de apoyo, no se limitó a fungir 
como un recurso pedagógico, ya que los misioneros provenían de 
una tradición donde las imágenes formaban parte importante de su 
cultura (Bargellini 2009, 65 y 66). 

Al fundarse una misión, la Corona la dotaba de los objetos li-
túrgicos indispensables para celebrar la misa como: telas adecuadas 
para fabricar las piezas necesarias (palia, purificador, corporal), para 
el manejo de los vasos sagrados (cáliz, copón y patena) y para cu-
brir el altar, además de un cáliz, dos candeleros, un crucifijo y una 
imagen –óleo o bulto– del santo patrono. Entre las imágenes más 
significativas destacan las de Jesús crucificado y de la Virgen, que 
casi siempre las llevaban consigo los misioneros como una devo-

gregar, una vez más, a los seris en misiones, el padre Fernández, “por su adoración a la Madre 
de Dios le dio el nombre de Santa María del Populo, o María del Pueblo. En Roma se adora en 
el Quirinal una imagen de María Mayoris o María de las Nieves, que en los tiempos antiguos 
era denominada María del Pópulo. Un retablo semejante se puso en la Iglesia de la Misión del 
Pópulo” (Montané 1996, 145).

15 Algunos misioneros realizaron importantes estudios de las lenguas indígenas; en ópata 
destaca el Arte de la lengua tegüima, vulgarmente llamada ópata, escrito por el padre Natal Lombardo, 
editado y publicado por el impresor y librero Miguel de Ribera en 1702 (Guzmán 2010). 
Asimismo, Doctrina chistiana y pláticas doctrinales, traducidas al ópata por el padre Manuel Aguirre y 
publicada en 1765, citado por Clara Bargellini (2009, 55). 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014246

ción particular; estas imágenes fueron eficaces y se les reconocían 
poderes sobrenaturales (Ibid., 66, 69 y 70). 

La veneración a la Virgen María en su advocación de Loreto nace 
de una leyenda medieval italiana; de acuerdo con esta tradición, la 
Santa Casa involucra los hechos más importantes en la vida de la 
Virgen María: ahí vivió con sus padres, Ana y Joaquín; sucedió la 
Anunciación y la Concepción sin mácula del hijo de Dios (Guízar y 
Huerta 2012, 2). Esta tradición católica narra que cuando Nazaret 
cayó bajo el poder de los turcos en 1291, los ángeles salvaron de 
los infieles la casita y la trasladaron a Tersato, en el actual territorio 
de Eslavonia, Croacia. Después, los ángeles rescataron de nuevo la 
casita, esta vez del dominio turco; cuando esta región sucumbió al 
poderío musulmán fue trasladada a Ancona, Italia, a orillas del mar 
Adriático, y fue ubicada en el valle de Laureta, de donde toma su 
nombre.16 

En 1544, el papa Julio ii encargó a los jesuitas el cuidado de la 
Santa Casa, quienes a partir de entonces promovieron su reproduc-
ción y el culto a la loretana (Serrano 2010, 15). En la Nueva España, 
dicho culto está registrado desde 1615 cuando se estableció una 
congregación en La Profesa17 (Castillo y Gordo 2008, 319 y 320). 
La propagación de la hiperdulía o culto a la Virgen, se atribuye a 
los padres Juan Bautista Zappa y Juan María Salvatierra; el primero 
promovió la construcción de réplicas de la Santa Casa en la iglesia 
de san Gregorio en la Ciudad de México y en el noviciado de Tepo-
tzotlán; el segundo difundió la tradición en el norte novohispano, 
primero en la región de Chínipas, en el actual estado de Chihuahua, 
donde misionó entre 1680 y 1690 (Bargellini 2009, 71). 

Cuando ya era rector de las misiones de California, en 1701, el 
padre Salvatierra acompañó a Kino en una de sus múltiples travesías 
en busca del paso por tierra hacia la península; salieron del pueblo 
de Dolores y se encaminaron al poniente llevando un “quadro de 
Nuestra Señora de Loreto de buen pincel y de mano de Juan Correa, 
que nos fue de gran consuelo en todo el camino; la poníamos en 
el altar cuando decíamos misa, cargándola personalmente los dos 

16 El vocablo Loreto proviene del latín y significa “poblado de laureles”.
17 La Profesa es el nombre popular con el que se le conoce al oratorio de san Felipe Neri 

en la Ciudad de México.



247Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

padres, el uno por la mañana y el otro por la tarde.” Cuando termi-
naron el recorrido y ambos padres debían regresar a sus respectivas 
misiones, “echaron suertes” para ver quién se quedaba con la Vir-
gen, le tocó a Kino, y él dispuso la construcción de una “iglesita” 
para la loretana en el pueblo de San Marcelo del Sonoydag (Kino 
1922, 120-128).

En la provincia de Sonora se han detectado hasta el momento tres 
reproducciones de la Santa Casa, todas construidas en la región que 
estuvo habitada por indios ópatas. En la antigua misión de San Luis 
Gonzaga de Bacadéhuachi, perteneciente al rectorado de los Santos 
Mártires del Japón, se ha documentado que entre 1710 y 1716 su 
iglesia fue construida desde los cimientos por el misionero jesuita 
Nicolás de Oro, y que luego se le añadió la casa lauretana siguiendo 
el modelo de la original, la cual estuvo terminada en 1722, año en 
que también se colocó una imagen de bulto de la Virgen de Loreto 
con alhajas18 (véase figura 4). 

Otra reproducción de la Santa Casa fue edificada en la misión de 
san José de Mátape, adscrita al rectorado de san Francisco de Borja, 
donde también funcionó un colegio incoado.19 Ésta fue construida 
a un lado de la iglesia por el padre Cayetano Guerrero entre 1719 
y 1744, lapso en el que residió en este lugar.20 La tercera Santa 
Casa estuvo ubicada en Oposura, según lo registró Nentuig (1977, 
102), “en algunas misiones, especialmente en Mátape, Bacdeguatzi 
y Oposura, se reza todas las noches el rosario y las letanías lauretanas 
en su santa casa, o en la iglesia”. 

18 Biblioteca Ernesto López Yescas, del Centro inah Sonora, (en adelante bely/cis), Archivo 
Ernesto López Yescas, “Documentos para la Historia de Sonora”, tercera serie, de la B. M. de 
Sonora, selección de los tomos I, II y III, foja 280, Informe del padre Jesús Manuel Aguirre 
al padre Francisco Ceballos, 18 de febrero de 1764, agn, ahh, vol. 279, exp. 2, Informe del 
estado espiritual y temporal de la Provincia de Sonora, firmado por Daniel Januske, visitador 
de Sonora, Francisco Xavier Door, rector de los Santos Mártires del Japón y Cayetano–Guerrero, 
rector de san Francisco de Borja.

19 Un colegio incoado “es el que ya ha sido aceptado como colegio, aunque aún no se 
puede impartir en él la enseñanza o le falta algo para estar completo en todos sus aspectos” 
http://books.google.com.mx/books?id=1DzSVv5AxvAC&pg=PA684&dq=colegio+incoado
&hl=es&sa=X&ei=k-PQUNDsAYj1qAHfuoGIBQ&ved=0CDAQ6AEwAA#v=onepage&q=cole
gio%20incoado&f=false (18 de diciembre de 2012).

20 bely/cis, Archivo Ernesto López Yescas, Informe xii, 7536, año 1764, foja 276. El docu-
mento indica que en la Santa Casa se rezaba el rosario todas las tardes. Julio César Montané 
Martí (s/f) informa que el padre José Cayetano Guerrero nació en México en 1687 e ingresó 
a la Compañía de Jesús en 1706; entre 1719 a 1744 residió en Mátape. 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014248

En 1767, tras ocurrir la expulsión de los jesuitas de los territorios 
españoles por orden del rey Carlos iii, hubo cambios importantes en 
la organización económica y social de los pueblos de Sonora. Con la 
secularización, las misiones ópatas pasaron a ser administradas por 
misioneros franciscanos, quienes continuaron impulsando la devo-
ción mariana. En informe elaborado en 1784, el primer obispo de 
Sonora, fray Antonio de los Reyes, registró que la misión de Mátape 
y sus pueblos de visita Nácori y Pueblo de Álamos disponían de 
iglesias “decentes y con buenos ornamentos […] con particularidad 
la de Mátape; donde los Expatriados dejaron una Santa Capilla de 
Loreto con preciosos adornos, y muchas alhajas de oro y plata: dos 
custodias la una con esmaltes, piedras preciosas, rayos y viril de oro” 
(2002, 64 y 65).

Fuente: fotografía de Esperanza Donjuan y Raquel Padilla. 

Figura 4



249Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

21 bely/cis: colección de microfilmes, Archivo de la Mitra en Hermosillo, Sonora, índice 
elaborado por Raquel Padilla Ramos y Nélida Bojórquez, Rollo 75.

22 Ibid.

En esa fecha, la misión de Bacadéhuachi y sus pueblos de visi-
ta Nácori y Mochopa estaban administrados por franciscanos de la 
provincia de Xalisco; la iglesia de Bacadéhuachi estaba construida 
“de adobes con techos de madera, ladrillo y cal. De la misma fábrica 
es la Santa Capilla de Loreto, con preciosos adornos de oro; fron-
tales, atriles, candeleros y lámparas de plata, con tanto exceso que 
su actual misionero hace juicio excederá al peso de cien arrobas” 
(Ibid., 71 y 72).

El interés por la Santa Casa fue conservado en Bacadéhuachi gra-
cias a la labor del franciscano fray Juan Felipe Martínez, visitador de 
las misiones, quien en carta fechada el 18 de marzo de 1797 dirigi-
da al obispo Francisco Rousset, aseveraba:

Una de las obras, que más me ha llevado la atención es la fábrica 
de la Santa Casa de Loreto en el pueblo de Bacadehuachi en la que 
he empeñado todo mi esfuerzo a fin de repararla, lastimándome 
de que experimente aquella magnifica obra, la destrucción de las 
otras, de cuyo intento tengo encomendada su facción al R. P. Fr. 
Lorenzo Simo, quien por su táctica, singular prudencia, y buena 
distribución, no dudo se concluya por su medio el lleno de mi 
deseos.21

En carta posterior, fechada el 16 de agosto del mismo año, el se-
ráfico expresaba de nuevo al obispo Rousset:

Suplico a V. S. Y. no dexe de comunicarme sus órdenes y adverten-
cias, para el mexor desempeño de mi empleo, pues en vista de 
el, quiero sacrificarme por el vien de esta Desgraciada Sonora, y 
no dudo conseguirlo por la Yntercesión de María Sma. de Loreto, 
cuya Sagrada Ymagen en Bacadeguachi quiero que sea venerada, 
y componerle su Santuario a expensas de la piedad de los fieles, 
lo que sercioro a V. S. Y. lleva unos grandes principios y ya está 
trabajando en tan Sa. Obra el Pe. Fr. Lorenzo Limó (sic) […].22



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014250

El intercambio epistolar entre ambos religiosos continuó, y el 6 
de junio fray Juan Felipe Martínez informaba sobre el derrumbe de 
la iglesia de Mátape y los avances que tenía en el “santuario de Ma-
ría Santísima de Loreto en Bacadéhuachi.23 Es posible que durante 
las intervenciones promovidas por el visitador Martínez la iglesia 
haya sufrido modificaciones arquitectónicas.24 Se requieren investi-
gaciones de tipo arqueológico o desde la historia del arte, para saber 
si el edificio posee la orientación original ya que según muestran 
evidencias documentales, durante el siglo xviii en el altar mayor de 
la iglesia de la misión se encontraba un retablo compuesto por once 
lienzos y un nicho con la imagen de bulto de san Luis Gonzaga,25 
y hoy éste ocupa sólo un nicho en el lateral izquierdo de la nave 
principal. 

En la actualidad, en el altar mayor del templo hay un retablo salo-
mónico de madera dorada y tallada del siglo xviii, de 4.06 metros 
de alto por 4 de ancho; en su parte central, dentro de un nicho con 
vidriera se encuentra una escultura de madera con la imagen de 
Nuestra Señora de Loreto, la cual data del siglo xviii.26 Es bastante 
probable que se trate de la misma imagen traída por el padre Oros, 
ya que en los inventarios y crónicas jesuitas no se hace mención 
de la llegada de otra. En la parte superior del retablo hay una figu-
ra triangular que semeja la techumbre de una casa de dos aguas, 
y se compone de varios lienzos que narran la vida de la Virgen. 
El retablo y los lienzos son de la autoría del pintor novohispano 
Francisco Martínez, quien tuvo una estrecha relación con la orden 
jesuita. Martínez se desenvolvió en varios oficios en los que disfrutó 
de reconocido prestigio, fue dorador, pintor, ensamblador de reta-

23 Ibid.
24 William B. Stephens Collection, Universidad de Texas, 1744, agosto 23. Informe que 

hace el padre visitador general Manuel Aguirre para entregar la misión de san Luis Gonzaga de 
Bacadéhuachi y sus pueblos de visita al padre Joseph Liebana, Inventario de 1766. 

25 Ibid.
 26 Proyecto Protección de bienes muebles históricos en recintos religiosos de Sonora, catá-

logo número 13 26008001/0001/015 (inah Sonora 2003-2010). Descripción de la escultura 
de Nuestra Señora de Loreto: es de madera tallada y ensamblada; carece de brazos; tiene un 
Niño Dios ligado a su lado izquierdo por medio de un listón. La parte inferior es una estructura 
de madera de cuatro estacas, asentada sobre una  base  también de madera pintada de dorado. 
Lleva una peluca fabricada con cabello humano, debajo de la cual se observa el cabello color 
café claro, que forma parte de la escultura; tiene el rostro craquelado.



251Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

blos y decorador de artes efímeras; su relevancia dentro del ámbito 
profesional se advierte por el hecho de haber ocupado el cargo de 
calificador del Santo Oficio, a partir de 1743. Entre sus obras más 
importantes destaca el retablo dorado que se encuentra en el altar 
mayor de la catedral de México (Alcalá 1999, 175). 

Más allá de la construcción de réplicas de la Santa Casa, el culto 
a la loretana se extendió hacia otras misiones a través del uso de 
imágenes en escultura y en pintura. Según el padre Jesús Manuel 
Aguirre, en 1764, en la iglesia de Cumpas el padre José Garrucho 
había “compuesto con cuadros ovalados una capillita de la Santísi-
ma Virgen de Loreto”.27 En Bacerac, Sahuaripa y Arizpe, entre otros 
lugares, los inventarios históricos registran la existencia de imáge-
nes dedicadas a esta advocación.28 De este conjunto de bienes cul-
turales sobreviven, en diferentes templos históricos de Sonora, al 
menos dos retablos dedicados a la Virgen de Loreto, varios lienzos 
y esculturas.29 

Después de varias décadas de su salida del templo de Nuestra Se-
ñora de Loreto de Bacadéhuachi, en fecha reciente se recuperó una 
imagen de bulto, a quien los bacadehuachenses denominan “la vir-
gen del pueblito” o “peregrina”.30 Se trata de una escultura peque-
ña de madera, que representa a la Virgen de Loreto, que se ha en-
contrado registrada en varios inventarios históricos, el más antiguo 
hasta ahora localizado data de 1766 (véase figura 5). Según consta 

27 bely/cis, Archivo Ernesto López Yescas. “Documentos para la Historia de Sonora”, tercera 
serie, de la B. M. de Sonora, selección de los tomos I, II y III, foja 282. Informe del padre Jesús 
Manuel Aguirre, Bacadéhuachi,18 de febrero de 1764.

28 bely/cis: colección de microfilmes, Archivo de la Mitra en Hermosillo, Sonora, índice 
elaborado por Raquel Padilla Ramos y Nélida Bojórquez, rollo 75.

29 Proyecto Protección de bienes muebles históricos en recintos religiosos de Sonora, catá-
logos 1-15 (inah  Sonora 2003-2010).

30 La escultura de la Virgen de Loreto recuperada ha sido registrada con el número 
26008001/0001/089 en el Proyecto Protección de bienes muebles históricos en recintos reli-
giosos de Sonora, catálogo número 13 (inah  Sonora 2003-2010). Esta imagen fue trasladada a 
Hermosillo hace varias décadas por la familia Valencia, que en esa época custodiaba los bienes 
del templo; en esta ciudad la entregaron a un sacerdote quien la tuvo bajo su cuidado personal 
por ese lapso. Las gestiones para su retorno al templo fueron realizadas por el actual párroco 
del templo de Nuestra Señora de Loreto (por ética se omiten los nombres de las personas invo-
lucradas). En cuanto a la descripción de la pieza, es de madera polícroma y estofada; su manto 
es de un material flexible, similar a un cartoncillo grueso. Sus dimensiones son 29.5 cm de alto 
por 19.2 cm de ancho y 10.5 cm de espesor; su estado de conservación es regular. Es probable 
que la imagen sea de manufactura española y que date del siglo xvi.



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014252

en dicho inventario, esta imagen se utilizaba para llevar el sagrado 
viático a los enfermos.31 En septiembre de 2010, “la peregrina” fue 
recibida en un acto solemne por los feligreses y el párroco del lugar. 
Tras la celebración de la eucaristía, la pequeña imagen mariana en-
tró en funciones visitando a los enfermos en los cinco barrios que 
componen la localidad durante la novena de la Virgen de Loreto.

31 Aparece también en los inventarios elaborados en 1937 y 1941.

Fuente: fotografía de Esperanza Donjuan y Raquel Padilla. 

Figura 5

Como se ha mostrado, la devoción a la Virgen de Loreto y la im-
portancia de las reproducciones de la Santa Casa, construidas por los 
jesuitas en Bacadéhuachi y Mátape, fue continuada por los francisca-
nos, aunque en un escenario diferente pues, a partir de la expulsión 
de los jesuitas, los pueblos indígenas enfrentaron cambios trascen-



253Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

dentes. En primer lugar, los territorios comunales fueron repartidos 
a indios y vecinos con carácter de propiedad privada; de igual ma-
nera se diluyó paulatinamente la organización social inherente a la 
república de indios, con lo cual los indígenas perdieron autonomía 
y representatividad política, así como la relativa libertad con que 
participaban en la organización y administración de ceremonias re-
ligiosas a través de madores y temastianes (Enríquez 2011, 127 y 128).

Bacadéhuachi dejó de ser pueblo de indios en la primera mitad 
del siglo xix, cuando se consideró “pueblo mixto” por su alto por-
centaje de habitantes no indígenas (Medina 2010, 7). Tal proceso 
expresó el conflicto social en diferentes formas; numerosos pueblos 
ópatas, entre ellos Bacadéhuachi, manifestaron su inconformidad 
con frecuencia a través de la vía armada, por las afectaciones pade-
cidas; en agosto de 1832 presentaron al gobernador de Sonora sus 
demandas, principalmente que les fueran reintegrados los terrenos 
comunales invadidos, la liberación del pago de contribuciones y de-
rechos parroquiales y que se les permitiera seguir contando con su 
antigua forma de gobierno. En respuesta, el Congreso local expidió 
la Ley número 36, el 31 de agosto de 1832, que dejaba en libertad 
a los ópatas para decidir si continuaban con su forma de gobierno 
anterior o se sujetaban al nuevo, el republicano (Medina y Esquivel 
2007).

El antecedente de la demanda anterior fue un movimiento en-
cabezado por el indígena Antonio Baiza, acompañado de habitantes 
de los pueblos de Nácori y Mochota “para reclamar con las armas 
en la mano el dinero producido de la venta de bienes pertenecientes 
a la iglesia de Nuestra Señora de Loreto de Bacadeguachi”; pronto 
se sumaron indígenas de Guásabas y Bacadéhuachi aglutinados bajo 
la consigna Justicia, religión y verdad (Ibid.). 

Si bien los indígenas tenían claro que compartir con los vecinos 
territorio y representatividad política planteaba riesgos importan-
tes, mayor peligro representaron los apaches, cuyos asaltos e incur-
siones se incrementaron una vez que desapareció la tenue barrera 
defensiva que oponían los presidios, por lo que indios y no indios 
continuaron con su resistencia a lo largo del siglo xix acentuándose 
así el proceso de mestizaje, hasta que los ópatas se extinguieron 
como etnia diferenciada, proceso que concluyó en el porfiriato. 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014254

Durante los años posrevolucionarios, los católicos de Bacadéhua-
chi y en general los sonorenses enfrentaron medidas anticlericales 
extremas, impulsadas por los gobiernos callistas en Sonora. El tem-
plo de Nuestra Señora de Loreto fue clausurado en octubre de 1934, 
por lo que se suspendió todo tipo de ceremonias religiosas; una 
junta vecinal se hizo cargo de resguardar en domicilios particulares 
las imágenes religiosas y otros objetos de culto. El obispo Juan Na-
varrete, a quien se había dictado orden de destierro, decidió perma-
necer en su diócesis y mantenerse oculto, para lo cual eligió un sitio 
enclavado en la sierra alta, donde recibió el apoyo de los habitantes 
de pueblos cercanos, entre ellos Bacadéhuachi.32 Una vez supera-
da esta etapa de confrontación, los devotos de la Virgen de Loreto 
continuaron venerándola y festejándola cada año. No obstante, es 
importante subrayar que la figura de la Santa Casa no permaneció 
en la memoria colectiva de los bacadehuachenses. 

Arraigo y persistencia de la devoción loretana 
en Bacadéhuachi 

La devoción a la Virgen de Loreto en Bacadéhuachi se mantiene viva 
hasta hoy y se manifiesta en diversas expresiones religiosas, entre las 
cuales destaca la realización de la novena, ocasión para elevar rezos 
y cantos durante los nueve días previos al 8 de septiembre (Nativi-
dad de la Virgen María). En esta fecha se corona a Nuestra Señora 
de Loreto, evento que reúne en el pueblo a los lugareños y personas 
que radican fuera del estado o del país, inclusive.

Desde 1931 Bacadéhuachi es la cabecera del municipio del mis-
mo nombre, cuyas actividades económicas oscilan entre la agricul-
tura, la ganadería y la silvicultura (véase figura 6). Tiene poco más 
de mil doscientos habitantes,33 aunque gran parte de su población 
ha emigrado, durante las últimas décadas, a Estados Unidos, en par-

32 En casa de la familia Valencia se resguardó el Santísimo durante el tiempo que el obispo 
anduvo errante, según registra Navarrete (s/f 69 y 70).

33 xii  Censo de población y vivienda, del Instituto Nacional de Estadística y Geografía (inegi) 
(2000): http://www.inegi.org.mx/sistemas/mexicocifras/default.aspx?src=462&ent=26, 
(15 de marzo de 2011).



255Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

ticular a Phoenix, Arizona, donde se desempeña en diferentes ofi-
cios. A partir de la extinción paulatina de los ópatas, a fines del siglo 
xix y principios del xx, y su asimilación (otros la nombran transfi-
guración cultural)34 a la cultura occidental-europea-española, que 

34 Transfiguración cultural es un concepto antropológico utilizado por Darcy Ribeiro y 
luego por Miguel Bartolomé, y que Georgina Rodríguez (2011) retomó, para definir un pro-
ceso de  transformación “en la forma de intercambios en múltiples sentidos y dimensiones, a 
veces incluso contradictorios entre sí”.

Municipio de Bacadéhuachi

Figura 6

Sonora. División municipal

www.cuentame.inegi.org.mx
Fuente: inegi. Marco Geoestadístico Municipal 2010, versión 5.0.
Nota: las divisiones incorporadas en este mapa corresponden al Marco Geoestadístico del inegi.

Estados Unidos de América

Baja
California

Chihuahua

Golfo de California
(Mar de Cortés)

Sinaloa



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014256

amalgamó una cultura sonorense ranchera, serrana y pueblerina, se 
puede considerar a Bacadéhuachi como un poblado mestizo. 

En Bacadéhuachi, como en otros sitios loretanos, hay distintas 
formas de mostrar devoción a la Virgen de Loreto, verbigracia los 
rituales populares conocidos como “mandas” o promesas, los cán-
ticos especiales y el acto de presencia ante la imagen de bulto para 
solicitar su amparo y protección. Asistir a la fiesta patronal es un su-
ceso imprescindible para quienes se asumen como loretanos, aun-
que es como cualquier otra, con sus particularidades y sus cosas en 
común. Pero lo que la distingue de otras celebraciones tiene que ver 
con la forma en que este pueblo mestizo, serrano y algo alejado de 
los principales centros económicos y políticos de Sonora, se rela-
ciona con su imagen patronal y lo que ésta representa. Más allá del 
objetivo de honrar a la Virgen, la fiesta de Bacadéhuachi cumple con 
la finalidad de brindar una ocasión de cohesión grupal, de refrendar 
el sentido de pertenencia y de propiciar una senda de certidumbre 
social. La fiesta es asimismo un magnífico despliegue de símbolos 
tangibles e intangibles y una oportunidad de revalorar el patrimo-
nio cultural.

Quizá se pueda hablar de que en Bacadéhuachi, como en el res-
to de la opatería, hubo una “descaracterización étnica” (Fernández 
2000, 166). La asimilación de los ópatas a la cultura española po-
dría, por tanto, llevar a afirmar que aquí la celebración a Nuestra 
Señora de Loreto no es una festividad ópata, pero a todas luces tam-
poco es netamente europea. Los bacadehuachenses le imprimen su 
propio sello, a partir de la relación que han forjado con la Virgen 
durante los casi trescientos años que ha permanecido con ellos. La 
imagen de bulto estaba destinada para el pueblo cercano de Nácori, 
pero en las creencias de los lugareños, ella decidió permanecer en 
Bacadéhuachi, lo que manifestó mediante la típica tozudez de la 
mula que se negó a continuar su camino. Esta determinación ma-
riana fue percibida como una señal divina, y ciertamente acercó a la 
madre de Dios al corazón de los lugareños. Así la describe Enríquez:

La gente de Bacadéhuachi recuerda que, hace muchos años, 
cuando las primeras Iglesias Católicas fueron construidas en te-
rritorio sonorense y empezaron a poblarse de santos, la virgen 
de Loreto había sido destinada al templo de Nácori Chico y la de 



257Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

Santa Rosa al de Bacadéhuachi; la caravana en que se transporta-
ban las dos imágenes se quedó a descansar en este último pobla-
do, instalándose desde luego la virgen de Santa Rosa en la iglesia 
del lugar, cuando se llegó el tiempo de reanudar el camino, con 
sumo cuidado colocaron a la virgen de Loreto en una mula que 
la transportaría hasta Nácori Chico; como a dos kilómetros del 
pueblo está un río y hasta allí llegó la mula, no quiso continuar 
su camino y en cambio sí lo desandaba; la bestia se negó defini-
tivamente a seguir. Cuentan las personas mayores que después de 
muchos y vanos intentos, la mula se soltó corriendo y fue a dar 
exactamente a la iglesia de Bacadéhuachi, lo que interpretaron los 
vecinos como una señal divina: la virgen de Loreto no quería irse 
a Nácori Chico, pedía establecerse definitivamente en el poblado. 

Esa misma mula no presentó mayor obstáculo, en cambio, para 
transportar la imagen de Santa Rosa a la iglesia de Nácori. Desde 
entonces, cada 8 de septiembre los vecinos de Bacadéhuachi ce-
lebran con grandes fiestas el día de la virgen de Loreto (1988).

La fiesta de la Virgen en Bacadéhuachi la organiza la colectividad, 
es decir, prácticamente todo el pueblo participa, ya sea en el coro, 
en la colocación de flores, en la carga de la imagen, en su acicalado, 
en la limpieza del templo y en un sinfín de actividades dentro o 
fuera del recinto religioso. Los menos piadosos se limitan a asistir a 
los bailes. 

Una de las funciones más relevantes es la de quienes custodian 
las joyas y accesorios de Nuestra Señora de Loreto y el Niño Dios, 
consistentes en una tiara papal manufacturada de plata sobredorada 
maciza, varias coronas de plata y vestimentas. También el papel de 
los donadores es fundamental, en especial se recuerda a los que en 
1970 donaron un manto para la Virgen, que mandaron bordar con 
oro y aplicaciones a unas religiosas de España, y cuyo costo fue de 
4 500 pesos. El oro se obtuvo de pedacería donada por la misma 
comunidad.35

35 Entrevista al presbítero Ernesto Valdés Rayas, párroco de Bacadéhuachi, a cargo de Ra-
quel Padilla (Hermosillo, 25 de octubre de 2010). Ese mismo día el padre Valdés entregó la 
parroquia a otro sacerdote de Ciudad Obregón y fue comisionado a atender el templo de San 
Pedro de la Cueva.



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014258

Con el tiempo, la fiesta ha sufrido transformaciones debido a ele-
mentos añadidos y a pérdidas. Entre estas últimas está el rezo de las 
letanías lauretanas en latín, aunque aún están registradas en la memoria 
de algunas personas. Entre las novedades está la reciente adquisición 
de una obra de teatro llamada Farsa y justicia del corregidor de Alejandro 
Casona, autor español del siglo xx. Para significar aún más la fiesta, 
entre los lugareños hay quien se empeña en considerar que esta 
puesta en escena data de la época colonial.

El sacerdote en turno poco puede aportar de novedoso a la fes-
tividad, ya que la fiesta loretana es un ritual armado y consensuado 
por la colectividad a lo largo de muchos años, en el cual conver-
gen la tradición y la autogestión. Es, además, un modo de “reapro-
piación y reinvención cultural” (Quintal 2000, 231) y de ajustes 
temporáneos, como lo demuestra la reciente incorporación de una 
ceremonia de bendición de automóviles de los hijos ausentes de 
Bacadéhuachi, que se realiza después de la peregrinación con la 
imagen mariana.

En general, la fiesta mantiene el siguiente formato: consiste en 
nueve días de celebración que, a partir del 30 de agosto, recuerdan 
la aproximación de la natividad de la Virgen. Durante esos días, cada 
madrugada se expone el Santísimo y se reza el rosario de vísperas. 
Hay también bautismos y confesiones y cada día se celebra una misa 
por diferentes intenciones (véase figura 7). 

Figura 7

Intenciones para las misas en la novena 
de la Virgen de Loreto, Bacadéhuachi

Fecha Intención de la misa
Agosto 30 Niños

31 Familias
Septiembre 1 Grupos apostólicos

2 Ganaderos y agricultores
3 Servicios públicos y profesionistas
4 Difuntos
5 Adolescentes y jóvenes
6 Trabajadores y comerciantes
7 Hijos ausentes
8 Solemne misa patronal



259Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

Por la tarde del 7 de septiembre, la Virgen sale en procesión. A su 
retorno, el párroco se sitúa en el filo del atrio de la iglesia, en espera 
de los peregrinos que llegan en sus carros (camionetas tipo pick up 
la mayoría) para recibir las aguas benditas del acetre y el aspersor 
litúrgico. Algunos de los carros son alegóricos, y en ellos las niñas y 
adolescentes procuran vestirse como la Virgen, y a veces logran un 
parecido extraordinario. El octavo día amanece con Las mañanitas a la 
Virgen de Loreto y la misa solemne, en la que se le corona con su 
tiara papal (véase figura 8).

A las 11 de la mañana del 7 de septiembre hay una ceremonia 
de coronación de la Virgen. Antes de ese momento culminante, un 
grupo de niños y niñas vestidos de blanco y portando flores se ali-
nean por fuera del templo para hacer valla en la salida y entrada de 
Nuestra Señora (véase figura 9). La solemnidad se acentúa con la 
presencia del sacerdote entre ellos, flanqueado por dos niños acó-
litos y es aquí donde destaca el grupo de los que visten a la Virgen 

Fuente: fotografía de Esperanza Donjuan y Raquel Padilla. 

Figura 8



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014260

y los cargadores de la escultura. Se trata de dos señoras y un señor 
soltero, supuestamente virgen.

La tiara papal y la coronita del Niño Dios, que acompaña a la lo-
retana, descansan sobre una mesa cubierta con un mantel. El sacer-
dote entra a la iglesia seguido por los feligreses, quienes aguardan el 
momento de la coronación de ambos personajes. El gozo compar-
tido raya casi en el frenesí, se entonan cantos de júbilo y empieza 
un ritual de sublimación y taumaturgia por ser Loreto una virgen 
reputada en prodigios, algunos de ellos vivenciados por los propios 
bacadehuachenses y vecinos geográficos. 

La milagrería loretana ha sido profusa en el pasado y el presente, 
y ha quedado plasmada en documentos, exvotos (Donjuan 2009, 8) 
y milagritos. Los bacadehuachenses y peregrinos, durante la fiesta, 
se forman en filas que aunque no son muy largas, –porque la iglesia 
no es grande–, sí se tornan prolongadas por el tiempo que toma 
cada encuentro personal o familiar con la Virgen. En este proceso, 

Fuente: fotografía de Esperanza Donjuan y Raquel Padilla. 

Figura 9



261Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

36 El menudo es un platillo elaborado con caldo de panza de res y granos de maíz. Los tos-
tados son panes secos y redondos.

los adultos procuran acercar a los niños a la Virgen y cubrirlos con 
su manto, se encomiendan a ella o le solicitan algún favor especial 
creándose de este modo un vínculo de padrinazgo ritual entre el 
menor y quien lo carga. Algunas ancianas, concientes de lo inva-
luable que en términos históricos y artísticos es la sagrada imagen 
loretana, están pendientes para evitar algún accidente.

La fiesta de la Virgen de Loreto trasciende el ámbito del templo, 
y constituye el pretexto para que en las casas de Bacadéhuachi se 
preparen platillos especiales y se invite a los vecinos. Es común que 
el día 8 por la mañana, después de cantar Las mañanitas y de la misa 
solemne a la cual, por cierto, asiste comúnmente el obispo de la 
diócesis de Ciudad Obregón y un séquito de sacerdotes, la gente se 
reúna con sus invitados a desayunar menudo y tostados.36 

En las casas hay adornos loretanos y flores; el tema de conversa-
ción es la fiesta, se comenta si resultó tan bien, mejor o peor que la  
del año anterior. En la sobremesa se diserta sobre las ofrendas a la 
Virgen entre las que hay, por supuesto, vestimentas, joyas y cabellos 
naturales para pelucas y objetos, que en su momento son signifi-
cativos para la población, como el trofeo de futbol obtenido por el 
equipo de niños del pueblo en un torneo estatal.

Conclusiones

Los dispositivos religiosos se constituyeron en elementos significa-
tivos para la conquista del noroeste novohispano y la definición de 
fronteras territoriales. Los jesuitas sembraron el territorio conquis-
tado con imágenes religiosas e instrumentos para la producción, 
desconocidos para los pueblos indígenas, quienes a su vez se los 
apropiaron atribuyéndoles significaciones propias, y haciéndolos 
referentes fundamentales en sus identidades étnicas.

Las advocaciones, asignadas a los pueblos de misión por los je-
suitas, han dejado una marca profunda en los imaginarios sociales 
indígenas y mestizos. Una gran parte de los actuales poblados so-



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014262

norenses sigue teniendo en la fiesta patronal su evento anual más 
significativo. El festejo dura alrededor de una semana, en ese lapso la 
gente del lugar se congrega para refrendar su agradecimiento por la 
ayuda divina, que le ha permitido persistir como pueblo favorecido, 
pero también las fiestas constituyen la ocasión para reiterar el com-
promiso que los devotos asumen con su santo patrono, y perpetuar 
la lista de agradecimientos y solicitudes. 

En el escenario sonorense actual, la devoción mariana es pre-
dominante respecto a otras también heredadas por los jesuitas,37 
como se intentó dejar claro en el presente artículo. No obstante su 
importancia, es un tema que poco se ha investigado desde la his-
toria o la antropología, motivo por el cual se ofrece un avance en 
la temática, al proponer en este trabajo tender un puente entre la 
lejana etapa misional y la frescura actual de la devoción loretana en 
el pueblo serrano de Bacadéhuachi donde, sin duda, la Virgen de 
Loreto es uno de los principales referentes que da cohesión a sus 
pobladores. 

Recibido en enero 2013
Aceptado en junio de 2013 

Archivos

Archivo General de la Nación (México).

Archivo Ernesto López Yescas “Documentos para la Historia de So-
nora”, tercera serie, de la B. M. de Sonora, selección de los tomos 
i, ii y iii.

 
Archivo Histórico de Hacienda.

William B. Stephens Collection, Universidad de Texas (Estados Uni-
dos).

37 Un ejemplo notable lo constituye la devoción a san Francisco Javier, estudiada por En-
ríquez (2009). 



263Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

Bibliografía

Alberro, Solange. 1997. Remedios y Guadalupe: de la unión a la 
discordia. En Manifestaciones religiosas en el mundo colonial americano, co-
ordinado por Clara García Ayluardo y Manuel Ramos Medina, 
315-330. México: Universidad Iberoamericana e inah.

Alcalá, Luisa Elena. 1999. La obra del pintor novohispano Francis-
co Martínez. Anales del Museo de América 7: 175-187. http://dialnet.
unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1455935 (21 de agosto de 
2009).

 
Bargellini, Clara. 2009. El arte de las misiones del norte de la Nueva España, 

1600-1821, México: Universidad Nacional Autónoma de Méxi-
co (unam). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Antiguo 
Colegio de San Ildefonso y Secretaría de Cultura de la Ciudad de 
México.

Belting, Hans. 1994. Likeness and Presence: History of the Image before the Era of 
Art. Chicago: University of Chicago Press. 

Bernabéu Albert, Salvador. 2003. California o el poder de las imá-
genes en el discurso y las misiones jesuitas. Contrastes. Revista de His-
toria 12. http://revistas.um.es/contrastes/article/view/84491 
(28 de febrero de 2010). 

Brading, David. 2002. La Virgen de Guadalupe. Imagen y tradición. México: 
Taurus.

Burrieza Sánchez, Javier. 2004. La antigua Compañía de Jesús (siglos 
xvi-xviii). En Los jesuitas en España y en el mundo hispánico, coordinado 
por Teófanes Egido, 49-70. Madrid: Fundación Carolina y Marcial 
Pons Editores.

Castillo Oreja, M. Ángel y Luis J. Gordo Peláez. 2008. Anales de histo-
ria del arte, volumen extraordinario, “Versos e imágenes: culto y 
devociones marianas en el templo de la Compañía de Jesús en 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014264

Zacatecas, México”. http://revistas.ucm.es/ghi/02146452/ar-
ticulos/ANHA0808120307A.PDF (15 de noviembre de 2009).

Catalá Gorgues, Miguel Ángel. 2009. El tema iconográfico de la muer-
te de la Virgen y su proyección tardía en dos interesantes pinturas 
del Museo de Bellas Artes de Valencia. XC Archivo de Arte  Valenciano, 
Valencia, Real Academia de Bellas Artes. http://www.realacade-
miasancarlos.com/admin/pdfs/archivos/1317730919_Archi-
vo%20de%20Arte%202009.pdf (16 de noviembre de 2011). 

Chamorro, Graciela. 2003. María en las culturas y religiones amerin-
dias. Consejo Latinoamericano de Iglesias. http://www.claiweb.
org/ribla/ribla46/maria%20en%20las%20culturas.html (23 de 
febrero de 2010).

Christian, William A. 1991. Religiosidad local en la España de Felipe II. Ma-
drid: Editorial Nerea.

Donjuan Espinoza, Esperanza. 2009. Exvoto a la Virgen de Loreto 
de Bacadéhuachi. Señales de Humo, boletín del Centro inah Sonora 
6 (21): 8. 

Edwards O'Neill, Charles y Joaquín María Domínguez. 2001. Dic-
cionario histórico de la Compañía de Jesús: biográfico-temático, volumen 1. 
Roma: Institutum Historicum/Madrid: Universidad Pontificia.

Enríquez Licón, Dora Elvia. 2011. Secularización de pueblos de mi-
sión en Sonora y su transformación en parroquias, 1767-1890. 
En Religión, nación y territorio en los imaginarios sociales indígenas de Sonora, 
1767-1940, coordinado por Esperanza Donjuan, Raquel Padilla, 
Dora Enríquez y Zulema Trejo, 123-171. Hermosillo: El Colegio 
de Sonora y Universidad de Sonora (unison).

 . 2009a. Los peregrinos de San Francisco Xavier en Mag-
dalena Sonora. iii Coloquio sobre Estudios Regionales. Historia, 
Sociedad y Patrimonio, El Colegio de San Luis y Universidad Au-
tónoma de Querétaro. Junio.



265Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

 . 2009b. Las raíces de la devoción guadalupana en Sonora. 
Ponencia presentada en el xxii Simposio de la Sociedad Sonorense 
de Historia, Historia Cultural del Noroeste de México. Hermosi-
llo. Noviembre.

 . 1988. Los santos obstinados. El Imparcial. 22 de mayo.

Espinosa, María del Carmen. 1999. La palabra conquistadora: las 
crónicas jesuitas sobre el noroeste novohispano. Anales de Literatura 
Española 13: 165-178. 

Fernández, Francisco J. 2000. Envuelta entre flores y familias. El mes 
mariano en Tetiz. En Religión popular de la reconstrucción histórica al análi-
sis antropológico (aproximaciones casuísticas), editado por Genny Negroe 
Sierra y Francisco J. Fernández Repetto, 165-196. Mérida: Uni-
versidad Autónoma de Yucatán (uady).

Franco Llopis, Borja. 2009. Cultura y espiritualidad en la edad mo-
derna valenciana: Juan de Juanes y el ostensorio bifaz de la iglesia 
parroquial de San Andrés de L’Alcudia. aea lxxxii (327): 285-316. 
http://archivoespañoldearte.revistas.csic.es/index.php/aea/ar-
ticle/view/162 (4 de julio de 2012).

Gonzalbo, Pilar. 1997. Las devociones marianas en la vieja provincia 
de la Compañía de Jesús. En Manifestaciones religiosas en el mundo colonial 
americano, coordinado por Clara García Ayluardo y Manuel Ramos 
Medina, 253-266. México: Universidad Iberoamericana.

Groof, Bart de. 1998. Encuentros discordantes. Expectativas y expe-
riencias de los jesuitas belgas en el México del siglo xvii. Historia 
Mexicana xlvii (3): 537-568.

Guízar Bermúdez, Gerardo y María Jéssica Huerta Dávila. 2012. “La 
funcionalidad en la arquitectura religiosa. Caso de estudio: igle-
sia de Nuestra Señora de Loreto, ubicada en el Centro Histórico 
de la Ciudad de México” unam, Facultad de Arquitectura. http://
www.arquitecturayvidacotidiana.com.mx/iglesialoreto.pdf (14 
de febrero de 2014). 



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014266

Guzmán Betancourt, Ignacio. (Prefacio, transcripción y notas). 2010. 
Arte de la lengua tegüima, vulgarmente llamada ópata, compuesta por el padre Natal 
Lombardo. México: inah.

Hausberger, Bernd. 1997. La vida cotidiana de los misioneros je-
suitas en el noroeste novohispano. Estudios de Historia Novohispana 17 
(017): 63-106. 

inah-Sonora. 2004-2010. Inventarios de los bienes muebles históri-
cos en los recintos religiosos de Ures, Rayón, Opodepe, Pitiquito, 
San Ignacio, Oquitoa, Huépac, San Miguel de Horcasitas, Arizpe, 
Ónavas, Capilla del Carmen de Hermosillo, Bacadéhuachi, San 
José de Guaymas, San Antonio de la Huerta, catálogos 1 al 15.

Kino, Eusebio Francisco. 2007. “Relación de N. S. de los Remedios 
en su nueva capilla de su nuevo pueblo de las nuevas conversiones 
de la pimería en 15 de septiembre de 1698”. En Materiales para la 
historia de Sonora, coordinado por Rafael Pérez Taylor y Miguel Ángel 
Paz Frayre, 102-104. Colección Fuentes para el Estudio del Norte 
de México 1. México: unam y El Colegio de Jalisco (coljal). 

 . 1922. Favores celestiales de Jesús y de María Santísima y del glorio-
sissimo apóstol de las yndias, Francisco Xavier, experimentados en las nuevas con-
quistas y nuevas conversiones del nuevo Reino de la Nueva Navarra desta America 
Septentrional Yncognita y passo por tierra a la California en 35 grados de altura, 
con su nuevo mapa cosmográfico de estas nuevas y dilatadas tierras que hasta ahora 
habían sido yncognitas. México: Publicaciones del Archivo General de 
la Nación. Editorial Cultura (tomo viii: Las misiones de Sonora y 
Arizona).

Labarga, Fermín. 2004. El posicionamiento inmaculista de las cofra-
días españolas. Anuario de historia de la Iglesia, volumen xiii, Univer-
sidad de Navarra. http://www.realacademiasancarlos.com/ad-
min/pdfs/archivos/1317730919_Archivo%20de%20Arte%20
2009.pdf (16 de noviembre de 2011).

Mange, Juan Matheo. 1993. Luz de tierra incógnita en la América septentrional 
y diario de las exploraciones en Sonora. Hermosillo: Gobierno del Estado. 



267Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

Marín Barriguete, Fermín. 2003. Los jesuitas y el culto mariano: la 
Congregación de la Natividad en la Casa Profesa de Madrid. Tiem-
pos Modernos 9. http://www.tiemposmodernos.org/viewissue.ph 
p?id=9, (5 de abril de 2003). 

Medina Bustos, José Marcos. 2010. “Hijos del pueblo” o “vecinos”: 
cambios en los derechos políticos según la adscripción étnica, en 
los pueblos mixtos de Sonora 1750-1808. Texto presentado en la 
mesa redonda “Desarrollo del sistema misional”, Ciclo Misiones 
del Noroeste, Centro Cultural Tijuana, 25 de noviembre.

 y José Guadalupe Esquivel. 2007. Liberalismo y rebeliones 
indígenas en Sonora: el caso de la resistencia ópata a las leyes 88 
y 89 de 1828. En Memoria del xxxi Simposio de Historia y Antropología de 
Sonora. Hermosillo: Universidad de Sonora (edición digital). 

Miranda Godínez, Francisco. 2001. Dos cultos fundantes: los Remedios y Gua-
dalupe (1521-1649). Zamora: El Colegio de Michoacán (colmich). 

Montané Martí, Julio César. s/f. Diccionario de jesuitas en Sonora. http://
id3424.securedata.net/municipiodenogales/diccionario_mon-
tane.htm (3 de abril de 2010). 

 . 1996. Una carta del padre Adam Gilg S. F. sobre los seris, 
1692. Revista de El Colegio de Sonora vii (12).

Morillo Jiménez, María Dolores. s/f. El origen y difusión del culto al 
Santísimo Rosario. http://www.hermanosdelasaguas.org/pdf/
historia_rosario.pdf (16 de noviembre de 2011). 

Navarrete de Martínez, Belén, s/f. Juan, obispo de Sonora. Hermosillo: 
Instituto de Cultura Superior de Sonora, A. C. 

Navarro García, Luis. 1992. Sonora y Sinaloa en el siglo xvii. Serie Los Once 
Ríos. México: Siglo xxi-Difocur.

Nentuig, Juan. 1977. Rudo ensayo. Descripción geográfica, natural y curiosa de la 
provincia de Sonora. Colección Científica, número 58. México: sep-inah.



Región y sociedad / año xxvi / no. 60. 2014268

Ortega Noriega, Sergio. 1996. El sistema de misiones jesuíticas: 
1591-1699. En Historia general de Sonora, tomo ii. Hermosillo: Go-
bierno del Estado de Sonora.

“Papeles de los padres exjesuitas. Puntos de Annua, año de 1658. 
Misión de Nebomes de N. P. San Francisco de Borja”. 2007. En 
Materiales para la historia de Sonora, coordinado por Rafael Pérez Taylor 
y Miguel Ángel Paz Frayre, 70-75. Colección Fuentes para el Es-
tudio del Norte de México 1. México: unam-coljal.

Pérez de Ribas, Andrés. 1992. Historia de los triumphos de nuestra Santa Fee 
entre gentes las mas barbaras, y fieras del nuevo Orbe (Año 1645). México: 
Siglo xxi-Difocur.

Pérez Taylor, Rafael. 2007. Materiales para la historia de Sonora. México: 
unam-coljal.

Pfefferkorn, Ignacio. 1983. Descripción de la provincia de Sonora (libro se-
gundo). Hermosillo: Gobierno del Estado.

Quintal Avilés, Ella Fanny. 2000. Según su fe de cada uno. Patronos 
poderosos y control cultural en el oriente de Yucatán. En Religión 
popular de la reconstrucción histórica al análisis antropológico (aproximaciones 
casuísticas), editado por G. Negroe Sierra y F. J. Fernández Repetto, 
229-250. Mérida: uady.

Radding, Cynthia. 1998. Crosses, Caves, and Matachinis: Diver-
gent Appropriations of Catholic Discourse in Norwesthern New 
Spain. The Americas 55 (2): 177-203. http://www.jstor.org/    
stable/1008052. 

Reyes, fray Antonio Ma. de los. 2002. Relación de las misiones de Sonora y 
Sinaloa (1784). Colección Historia Sinaloense, volumen 2. Culia-
cán: Creativos Editorial.

Rodríguez Palacios, Georgina. 2011. Tras la huella de los ópatas. 
Experiencia, dominación y transfiguración cultural. I Seminario 
Nuevas Miradas sobre los Ópatas, unison/Centro inah-Sonora.



269Enríquez, Donjuan, Padilla/La Virgen de Loreto en Bacadéhuachi

Romero Tabares, María Isabel. 1994. El pensamiento erasmista. Su 
aportación a la cultura y sociedad españolas del siglo xvi. Cuadernos 
sobre Vico 4. http://institucional.us.es/cuadernosvico/uploads/
n4/romero.pdf (5 de julio de 2012).

Rubial García, Antonio. 2008. La violencia de los santos en Nue-
va España. Bulletin du centre d’études médiévales d’Auxerre. Hors série no 
21. http://cem.revues.org/index4092.html (20 de agosto de 
2012). 

Schenone, Héctor. 2007. María en hispanoamérica. Un mapa de-
vocional. En Historia, nación y región, editado por Verónica Oikión 
Solano, 229-247. Zamora: colmich. 

Serrano Espinoza, Luis. 2010. Caldero 3 (1): 13-21. http://www.
institutolux.edu.mx/wilux/inicio/img/2009/caldero_09.pdf 
(8 de marzo de 2010).

Velasco, Raquel. 2005. La devoción mariana en México: imágenes 
de un dogma. La Palabra y el Hombre 136: 67-74. http://cdigital.
uv.mx/bitstream/123456789/349/1/2005136P67.pdf (20 de 
agosto de 2012). 




