REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 59.2014

Derechos reservados de El Colegio de Sonora, 1ssN 1870-3925

Juana Juarez Romero, Salvador Arciga Bernal
y Jorge Mendoza Garcia (coordinadores),
(2012),

Memoria colectiva. Procesos psicosociales,

Meéxico,

Universidad Autébnoma Metropolitana, Editorial Porrta,
408 pp.

Al resenar un libro, ;cémo lograr que los lectores comprendan de
manera breve y sintética todas las aportaciones que contiene?, ade-
mas ;como escribir una resefia de manera amena y convincente,
para que al final compren un ejemplar o varios?Y, cuando una obra
versa sobre tematicas que te obsesionan se debe anadir, en el sentido
mas freak o geek, que pasas por una experiencia esotérica o mas bien
borgiana, “escribes un libro para resefiar el libro”. Asi, cuando re-
dactaba la resefia de cada ensayo, decidi volver a empezar y escribir
algunas ideas, eso si, obsesivas. !

Memoria colectiva. Procesos psicosociales consta de una presentacion, un
prologo y cuatro secciones: Ideas sobre la memoria colectiva: pro-
cesos psicosociales; Memoria colectiva: practicas y procesos; Me-
moria colectiva y ciudadania y Proceso del olvido; cada una cuenta
con cuatro, cinco, dos y un ensayo respectivamente, que suman 12
estudios, firmados por 19 autores y coautores. Llama la atencién
que la presentacion es una version algo sintética del prélogo, am-
bos redactados por Juana Juarez Romero, y del primer texto rescato
la expresién: “Si se asume que la memoria colectiva es un proceso
social de reconstruccion de un pasado vivido y/o significado, desde

ITexto leido en la presentacién del libro en la Facultad de Ciencias Humanas, Universidad
Auténoma de Baja California, Mexicali, Baja California, el 8 de noviembre de 2012.



304 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 59. 2014

un punto tiene que hacerse y es desde la perspectiva de un grupo o
colectividad” (p. 7).% Lo cual empieza a delinear una interpretacién
del concepto de memoria colectiva, siempre reconociendo como
punto de partida la obra de Maurice Halbwachs (1877-1945), y
desde la perspectiva disciplinaria de la psicologia social, pero que
ademas es parte de los esfuerzos colegiados de la “Red de memoria
colectiva y construccion de identidades”, que se reafirma en el pro-
logo, donde Juarez Romo expresa:

En efecto, la memoria colectiva es esa reconstruccion de un pasa-
do significativo que se hace desde el presente, tiempo que requie-
re, en ciertos momentos, cierto sentido, encontrar brdjula cuando
se ha perdido, porque cuando el sinsentido hace acto de presencia
hay que buscarlo en algun sitio y en ocasiones se encuentra en el
pasado, pero no cualquier pasado sino aquello que ha impacta-
do a una sociedad, como sus gestas, sus hazafas, aquello que se
celebra, aquello que ha dolido, aquello que ha dotado de cierto
regocijo al grupo (p. 14).

Debo indicar que mi lectura de esta obra se articul6 con base
en como se incorpora, usa y adecua aqui el concepto de memoria
colectiva de Halbwachs, ya que ha sido una de mis obsesiones en
los ultimos afios, en especial en relacion con la forma en que se ha
empleado después de lo acontecido en Nuremberg, y no necesaria-

mente de la perspectiva de Halbwachs, sobre todo en los trabajos

més contemporaneos desde la memoria cultural® y la posmemoria.*

Asi que es una lectura prejuiciada o interesada de este libro, pero a
fin de cuentas todas son asi, de lo contrario no existiria el interés

2 Tnicié la lectura de esta obra en una versién electrénica, que incluia esta presentacion,
que no figuraba ya en el libro impreso, pero decidi dejar esta resefla como habia iniciado, por
si tuviera algtn valor informativo.

3 “Nuestra memoria no sélo tiene una base social, sino también una base cultural”. “La
memoria cultural es compleja, pluralista, y laberintica; engloba una cantidad de memorias
vinculantes e identidades plurales distintas en tiempo y en espacio, y de esas tensiones y con-
tradicciones extrae su dindmica propia” (Assmann 2008, 25 y 50).

*“A diferencia de la memoria que estd conectada directamente al pasado, y que puede re-
ferirse a experiencias de todo tipo, la posmemoria se ocupa solamente de hechos traumaticos
cuya perdurabilidad emocional marca las generaciones subsiguientes a los que experimenta-
ron” (Szurmuk 2009, 226).



RESENAS 305

de realizar el ejercicio de comprender y contrastar lo expuesto por
otros, que es descubrirse frente a los otros, pero al mismo tiempo
NOSOtros nos exponemos ante todos.

El primer ensayo, “Nociéon y elementos de la memoria colecti-
va”, constituye un recuento breve de la construccion del concepto
de memoria desde la cultura helénica hasta el siglo xx, sobre todo
como el ejercicio normado (socialmente) de recordar: “Asi son los
marcos, posibilitan, y asi son los sentidos, hacen sentir los mo-
mentos y los sitios” (p. 24). Para después recuperar las propuestas
de la importancia del espacio en el ejercicio colectivo del recordar
normado socialmente, lo que se puede sintetizar en los lugares de
la memoria, y reconocer que es una aportacion de los estudiosos
sobre Halbwachs y no de éste propiamente dicho, quien, entiendo,
los veria como una parte de los mecanismos que detonan el recuer-
do en los marcos sociales de la memoria. Considero necesario pun-
tualizar esto, sin dejar de reconocer el avance logrado con la incor-
poracion a los estudios sobre la memoria colectiva de los conceptos
y aproximaciones metodolégicas de los “lugares de la memoria”,
sobre todo a raiz de los esfuerzos de Pierre Nora (2008).

Aunque, “en el presente articulo se ha realizado un somero re-
corrido por la visiéon de la memoria colectiva. Se ha intentado ca-
racterizarla y destacar aquello que propuso o deline6 Maurice Hal-
bwachs para esta perspectiva social de la memoria” (p. 47), me
parece que se ha viajado por diversos universos académicos sobre
todo posteriores a Halbwachs y es su aportacion la que queda di-
fusa, en especial como una contribucién o saber situado historica-
mente. También resalta la ausencia de referencias a Henri Bergson
(1859-1941), maestro de Halbwachs, y de su obra Materia y memoria
(1896), de la cual realiz6 un ejercicio de alejamiento en Los marcos
sociales de la memoria (2004a), y también que esta muy relacionada con
las perspectivas psicologicas asi como con las aportaciones contem-
poraneas de Jan y Aleida Assmann, con su concepto de memoria
cultural.

En “Antiguas renovaciones de la historia, o de las condiciones
de posibilidad de la historia de la memoria y la historia del tiempo
presente”’, Eugenia Allier Montafio, hace un planteamiento desde
una perspectiva posterior a Nuremberg, a mi entender mas rela-



306 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 59. 2014

cionada con la posmemoria. Es notorio su esfuerzo por definir de
manera historicamente situada las contribuciones de Halbwachs, en
relacién con las interpretaciones posteriores de Pierre Nora y Paul
Ricoeur pero, sobre todo, por resolver la aparente contradicciéon u
oposicién entre la historia y la memoria colectiva sefialando que la
primera nace de la segunda, luego se distancia regresando a la se-
gunda al catalogarla como objeto de estudio, y “la historia termina
convirtiéndose, con el paso del tiempo, en parte de las memorias
publicas” (p. 65). Sin embargo, la historia académica no controla la
informacién histérica, sea o no académica, que el colectivo social
decide incorporar a la memoria colectiva. Aqui es propio recordar
lo que Mario Carretero escribe sobre la existencia de tres representa-
ciones del pasado: la historia escolar o “el registro de la historia que
aparece en la escuela; la historia cotidiana, como elemento de una
memoria colectiva” [pero también] existe la historia académica o
historiografia, que cultivan los historiadores y los cientificos socia-
les” (2007, 36). Estas formas de recordar lo histérico muchas veces
entran en conflicto, debido a que responden a diferentes intereses
socioculturales e identitarios.

En cuanto a la historia de la memoria como historia del presente,
una cosa es la necesidad disciplinaria de una historia del tiempo pre-
sente o historia inmediata, y otra que en toda investigacion histérica
se parte de un “presentismo”. Maurice Halbwachs y Pierre Nora “su-
pusieron que la memoria es vida, pues depende de los grupos que la
portan, y que la historia es muerte pues solo entra en accién una vez
que la memoria ha desaparecido” (p. 74). Sin embargo, Halbwachs
en Los marcos sociales de la memoria concluyé que “el pensamiento social
es basicamente una memoria, y que todo su contenido esta hecho de
recuerdos colectivos, pero sélo permanecen presentes en la sociedad
esos recuerdos que la sociedad, trabajando sobre sus marcos actuales,
puede reconstruir” (2004a, 344).Y, parafraseando a Roger Chartier
(2008): “Escuchar a los muertos con los ojos de los vivos”, me pa-
rece dificil de aceptar esta taxonomia de lo vivo con la memoria-
testimonio y lo muerto con la historia-documento.

Si los historiadores estudiamos un suceso pasado “olvidado” por
la memoria colectiva, es porque somos parte de ese colectivo social,
cultural e identitario y, de cierta manera somos sus arquedlogos o



RESENAS 307

genealogistas, y solo se necesita exponer la “nueva/olvidada” evi-
dencia para que los individuos en conjunto decidan sobre su grado
y jerarquia de incorporacién a la memoria colectiva de esa infor-
macién reconstruida. “La memoria es antes que todo una funcién
colectiva [...] si los recuerdos reaparecen, se debe a que la sociedad
dispone en cada momento de los medios adecuados para reprodu-
cirlos” (Halbwachs 2004a, 337). Tampoco podemos recriminar a
los historiadores de no hacer historia inmediata, si la colectividad ha
decidido que parte de esos acontecimiento no deben formar parte
de su memoria colectiva. Carretero escribe:

La pregunta sobre qué se debe recordar y qué olvidar se confronta
muchas veces a aquella sobre qué se puede recordar y qué olvidar,
disyuntiva para la cual tanto el olvido como la memoria se dispo-
nen en relaciéon con un objetivo principal: el de ofrecer narracio-
nes y marcos de comprensioén comunes que permitan reconstruir
la identidad social fracturada y retomar el proyecto compartido
(2007, 179).

Eugenia Allier Montano senala: “El término memoria, junto a sus
hermanos memoria colectiva y memoria histérica, ha comenzado
a tener un lugar cada vez mas visible en el espacio publico y en la
academia mexicanos” (p. 57). Asi como: “El proceso de autonomi-
zacion de la memoria respecto a la historia toma un giro mas radical
cuando las memorias singulares, de grupos comunitarios, ponen en
duda la narracién historica de la memoria nacional (aquella ensefa-
da y manejada por las instituciones)” (p. 59).

En “Psicologizar la historia, historizar la psicologia”, Rodolfo
Suarez Molnar y Alejandro Araujo ponderan la cercania disciplina-
ria/tematica entre la psicologia social y la historia: “Nos interesaria
que el presente texto permita mostrar algunos puntos de encuentro
entre la psicologia y la historia, tomando como eje la reflexién so-
bre el tema de la memoria” (p. 86). En este trabajo también se hace
énfasis en que la memoria es objeto de reciente interés por parte
de la ciencia histérica, pero no hay indicios de que sea un tema de
reflexion. Llama la atencién la sobrevaloracion de la historia cultural
como la tnica valida y con futuro, incluso como la “correcta”, fren-
te a una sociocultural clasica que, de paso, no se define.



308 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 59. 2014

Pero, también indican que “en este sentido, es importante reco-
nocer que la distinciéon de Nora entre memoria colectiva y memoria
historica no es, plenamente, la de Halbwachs, porque de uno a otro
ha pasado tanto ‘la nueva historia’ como una rapida proliferacion de
las memorias colectivas” (p. 96). Sin entender que los autores cita-
dos estan situados en dos contextos historicos diferentes, Halbwachs
padeci6 la Shoah (catastrofe), en cambio Nora debe lidiar, como toda
la sociedad francesa posterior a Nuremberg, con la cuestiéon de qué
recordar y qué olvidar en relacién con el periodo nazista y el go-
bierno colaboracionista en Francia, ademas del racismo xendfobo
contemporaneo. Esto es diferente a la denominada “presion de las
memorias colectivas”, entendida como un problema sociopolitico
de origen cultural e identitario. Por ello, se ha privilegiado el estu-
dio de los espacios fisicos-concretos, en los cuales los individuos
pertenecientes a diversas colectividades socioculturales e identita-
rias se enfrentan en una disputa por el control de los geosimbolos
especificos, con base en una serie de argumentaciones discursivas
e ideologicas sobre quién tiene derecho sobre los lugares-monu-
mentos-recuerdos/olvidos-identidades-memoria. Estudiar los con-
flictos por los lugares de memoria, donde se realizan los rituales
“memoriativos”, por individuos auto/hetero identificados como de
una identidad colectiva u otra, no necesariamente es estudiar las
memorias colectivas.

En “Los procesos del pensamiento social y la memoria colecti-
va”, Manuel Gonzalez Navarro y Josué R.Tinoco Amador realizan un
acercamiento desde los trabajos del suicidio hasta los marcos socia-
les de la memoria de Halbwachs, y las interacciones epistemologicas
entre el individuo y el colectivo, por ello consideran importante
ahondar en el pensamiento social y dicen: “El pensamiento social es
entonces una condicion historico-social en la cual se dibujan gran-
des aspiraciones de los grupos y los individuos que participan” (p.
112). Sin embargo, no se logra ver a través del estudio los vinculos
con la memoria y las identidades colectivas, salvo cuando dicen,
entre otras argumentaciones:

Los grupos se disputan los distintos espacios en los que conviven
a través de la memoria colectiva; ya sea la dinamica entre peque-



RESENAS 309

nos grupos o la nacién como espacio de identidades diversas.
Unos buscan conquistarla a través de la construccion histérica del
tuturo. Otros llevan consigo la interpretacion del pasado. [...] La
construccién de una memoria representa el esfuerzo de un gru-
po por darle un sentido histérico al presente (p. 129).

Me parece que existe una fuerte carga hacia el voluntarismo en
esta concepcion de la memoria colectiva, como parte del pensa-
miento social:

La memoria colectiva es esa construccion de voluntades huma-
nas que buscan construir un sentido del presente. Su herramienta
principal se ubica en los antecedentes a manera del pasado. La
memoria es una continuidad que busca perdurar como signo de
identidad. No es un recuerdo de las sensibilidades o emociones
humanas, sino un signo de presencia y confrontaciéon con los
demas grupos o individuos (p. 134).

Ademas, en el caso “mexicano” se le da un peso excesivo al Esta-
do en la conformacion de las identidades y memorias colectivas. Lo
que me lleva a plantear que se debe analizar de manera critica todas
las aportaciones de Enrique Florescano sobre la denominada “me-
moria mexicana”, que se han hecho desde el estudio de la historia
de lo mexicano, y no desde una historia cultural o sociocultural
de las memorias de las multiculturalidades auto/hetero definidas
como mexicanas, que me parece obvio que no es lo mismo.

Otras colaboraciones, que integran Memoria colectiva. Procesos psico-
sociales hacen que esta obra sea subyugante, retadora y propositiva,
por demas atractiva para los interesados en los temas y estudios
de lo cultural pero, sobre todo, no le puedo negar el gran mérito
de poner en primer plano la necesidad de la recuperacion de las
aportaciones de Maurice Halbwachs sobre los marcos sociales de la
memoria y la propia memoria colectiva inconclusa (2004b).

Lo que recuerdo de mis multiples lecturas sobre los denomina-
dos estudios sobre la memoria colectiva es el hecho de confundirla
con la memoria cultural assmanniana, o con los lugares de memo-
ria noranianos, o dejar en una primera o segunda citas referen-
cias indirectas a Halbwachs. Esta obra, con sinceridad aplastante,



310 REGION Y SOCIEDAD / ANO XxvI / NO. 59. 2014

hace un gran esfuerzo por incorporar lo propuesto por Halbwachs
hace unos noventa anos, pero que ha sido en los tltimos cuando
de verdad lo estamos estudiando, leyendo con madurez y tratando
de incorporarlo a nuestras problematicas de inicios del siglo xx1, y
eso nos lleva a que nuestra generacion debera proponer una nueva
teoria general sobre la memoria, ;quién es la o el valiente?

Mario Alberto Magafia Mancillas”

Bibliografia

Assmann, Jan. 2008. Religion y memoria cultural. Diez estudios. Buenos Ai-
res: Ediciones Lilmod y Libros de la Araucaria.

Carretero, Mario. 2007. Documentos de identidad. La construccion de la memo-
ria historica en un mundo global. Buenos Aires: Paidos Entornos.

Chartier, Roger. 2008. Escuchar a los muertos con los ojos. Buenos Aires:
Katz Editores.

Halbwachs, Maurice. 2004a. Los marcos sociales de la memoria. Barcelona:
Anthropos.

. 2004b. La memoria colectiva. Zaragoza: Universidad de Zara-
goza.

Nora, Pierre. 2008. Pierre Nora en les lieux de mémoire. Montevideo: Edi-
torial Trilce.

Szurmuk, Modnica. 2009. Posmemoria. En Diccionario de estudios cultura-
les latinoamericanos, coordinado por idem., y Robert McKee Irwin,
224-228. México: Instituto Mora y Siglo xxt.

* Universidad Auténoma de Baja California, Instituto de Investigaciones Culturales-Mu-
seo. Correo electrénico: alberto.magaa@uabc.edu.mx



