EL SANTO DAIME

INFLUENCIAS Y ADAPTACIONES EN
SU PROCESO DE EXPANSION EN MEXICO*

The Santo Daime

Influences and adaptations inits process of expansion in Mexico

MaURICIO GENET GUZMAN CHAVEZ**

RESUMEN

En relacion con las espiritualidades globales, con la expansién de rituales de tipo zew age'y,
en particular, con la expansién e internacionalizacién de ceremonias cuyo propdsito es la
“expansion de la conciencia” a través del uso de sustancias psicoactivas, en este texto se discute
el contexto histérico y sociocultural que posibilita y al mismo tiempo inhibe en México la
expansion del Santo Daime, una religién ayahuasquera de origen brasilefio. El trabajo parte
de la pregunta sobre lo que hace posible la importacién de un modelo religioso y, de manera
reciproca, sobre los elementos del campo religioso mexicano (enteogénico, en este caso) que
se incorporan y suman para ir asimilando y construyendo una versién nacionalizada. La
informacién permite abrir una discusién sobre los procesos de institucionalizacién y los
desafios que deben superar los usuarios o miembros de estos grupos para dar continuidad a
sus pricticas en un contexto marcado por la politica prohibicionista contra las drogas en la
esfera internacional.

PALABRAS CLAVE: SANTO DAIME, AYAHUASCA, NUEVA ERA, ESPIRITUALIDAD, MEXICO.

* Una primera version de este texto fue presentada en la V Reunién Ecuatorial de Antropologia (REA) y la
CIV Reunién de Antropélogos do NorteyNordeste (ABANNE), celebrada en Maceio, Alagoas, del19al22
dejulio de 2015. Agradczco los comentarios de Sandra Goulare, Beatriz Labate y los demis participantes de
la mesa “Drogas politicas publicas, salud y consumidores™; de igual manera, a los lectores anénimos que me
proporcionaron excelentes comentarios para ampliar la discusion.

#% El Colegio de San Luis, Programa de Estudios Antropologicos. Correo electrénico: mauricio.guzman@
colsan.edu.mx

271

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época e afio IX, niimero 20 e septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis



ABSTRACT

With regard to global spiritualities, with the expansion of zew age rituals and, in particular,
with the expansion and internationalization of ceremonies whose purpose is the “expansion
of consciousness” through the use of psychoactive substances, this text discusses the historical
and socio-cultural context that makes possible and at the same time inhibits in Mexico the
expansion of Santo Daime, an ayahuasca religion of Brazilian origin. The work is based on
the question of what makes it possible to import a religious model and, reciprocally, on the
elements of the Mexican religious field (enteogenic, in this case) that are incorporated and
added to assimilate and construct a nationalized version. The information allows to open a
discussion on the institutionalization processes and the challenges that must be overcome by
the users or members of these groups in order to give continuity to their practices in a context
marked by the prohibitionist policy against drugs in the international sphere.

KEYWORDS: SANTO DAIME, AYAHUASCA, NEW AGE, SPIRITUALLITY, MEXICO.

Recepcién: 15 de agosto de 2017.

Dictamen 1: 5 de julio de 2018.

Dictamen 2: 14 de agosto de 2018.

DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943

272

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época e afio IX, niimero 20 e septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis



INTRODUCCION

En otro texto (Guzmén y Labate, 2018) nos hemos dado a la tarea de caracterizar
el escenario de lo que hemos denominado campo enteogénico emergente en el
MEéxico contemporaneo. En este campo, reconocemos la confluencia en términos
geogréﬁcos de conocimientos y practicas que gravitan en torno a los usos ceremo-
niales, rituales de plantas o sustancias naturales consideradas como sagradas y con
propiedades psicoactivas, es decir, que tienen la facultad de alterar la percepcion
de la conciencia. Partimos de un registro etnohistdrico y etnografico que coloca a
Meéxico en un lugar privilegiado dado su rico patrimonio biocultural relacionado
con ¢l uso de plantas sagradas, plantas maestro o entedgenos (Shultes y Hoffman,
1982; Glockner, 2010; Fagetti, 2010; Fagetti, 2012; Garcia y Eastmond, 2012;
Ruck, et al., 1979; Ott, 1996; Aedo, 2011; Gonzalez, 2012; Béez, 2012). La emer-
gencia de este campo tiene algunas semejanzas con lo que sucede en otros paises
que poseen un legado cultural vinculado a tradiciones chamdnicas como Peru,
Brasil y Colombia (Belainde, 2009; Labate y Cavnar, 2014; Caicedo-Fernandez,
2015; Scuro, 2018). E incluso, afirmamos, forma parte de un proceso de alcance
global relacionado con los movimientos Nueva Era y las expresiones de una nueva
religiosidad que se manifiesta como reencantamiento del mundo en contraste con
la tecnoburocratizacién y los excesos de la racionalidad instrumental en paises que
previamente no se habian caracterizado por la presencia de tradiciones chaméni-
cas (De la Torre, Gutiérrez Zaiiga y Judrez Huet, 2013; Scuro, 2016; Labate y
Jungaberle, 2011).

No obstante, consideramos que en el territorio mexicano se dan condiciones
excepcionales para que los intercambios y las confluencias entre tradiciones ritua-
listicas (chaménicas) que incluyen el uso de entedgenos deriven en formas més o
menos institucionalizadas que prosperan a pesar de la politica prohibicionista inter-
nacional asumida por el gobierno mexicano, de sus insuficiencias y contradicciones.

En este articulo propongo un andlisis sobre la expansion del Santo Daime en
México. El Santo Daime es una religién neoayahuasquera originada en la década de
1930 del siglo XX en la regién amazénica de Brasil. En la actualidad, se encuentra
reconocida y aceptada legalmente en este pais, y su llegada a México forma parte
de la didspora y proceso de internacionalizacidon que ocurre a finales del siglo XX
y la primera década del siglo XXI (Labate y Jungabetle, 2011). Por lo tanto, se
trata de un fendmeno reciente y en pleno desarrollo. El presente texto profundiza
en el primer acercamiento y la primera noticia contextualizada sobre la aparicién

273
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



en México de esta tradicion religiosa que emplea la bebida ayahuasca' (Guzmén,
2012). En esta oportunidad me interesa explorar los vasos comunicantes entre
ciertos aspectos de la religiosidad popular mexicana y el Santo Daime. El objetivo
es tratar de entender la adopcién de una tradicion religiosa enteogénica bajo el
relato localizado de una serie de discursos religiosos o, mejor dicho, referidos a la
espiritualidad que se desplazan en una dimensién globalizada, es decir, de acerca-
mientos y contactos con tradiciones religiosas, enteogénicas algunas de estas, de
otras partes del mundo.

En la idea de la difusién, la imitacién y el contagio pienso en toda una serie de
dispositivos culturales, politicos y hasta econémicos bajo los cuales se hace posible o
no laimplantacién o expansién de una doctrina religiosa. Las expresiones del Santo
Daime en México permiten poner al descubierto ciertas concepciones particulares
que pueden ser vistas en un primer momento como extrafias o ajenas, pero con
mayor detenimiento demuestran paralelismos o correspondencias con elementos
y précticas comunes a la religiosidad popular mexicana. Como daimista y antro-
pélogo, es decir, inmerso en el universo ayahuasquero, por lo tanto, un observador
participante a lo largo de 17 afos, contemplo el fenémeno (el Santo Daime en
México) de una forma pragmatica: ¢qué le puede proporcionar este culto de origen
amazonico al campo religioso mexicano?, y de manera inversa, ;qué elementos del
campo religioso mexicano son capaces de ir moldeado el cuerpo doctrinario y las
practicas del Santo Daime en México?

A partir de estas preguntas doy por sentado un enfoque centrado en las
adaptaciones, las innovaciones y las mezclas. No es el punto de la ortodoxia o
de la desviacion a la norma lo que me interesa subrayar a manera de denuncia,
sino los entrelazamientos o las fisuras que se declaran y muestran en los espacios
concretos de la practica ritual. Como anuncié en el resumen, la versién del Santo

I'La ayahuasca es una bebida de origen amazonico prcparada a partir del cocimiento de dos plantas, un bcjuco o
liana (Bmu'ffﬁ‘/opix am/}i), llamada jagubc en Brasil, y las hojas de un arbusto (Px]c/mm)z zfirz'//z's) nombrado rzinha
cn este mismo pafs —chacruna en lcngua qucchuaf. La ayahuasca s cmplcad;\ enlacuencaamazonica por mds
de un centenar de grupos indfgcnas en Brasil, Colombia, Perti, Bolivia, Ecuador y Venezuela, en donde recibe
diferentes nombres: yage, kapi, kamampi, nixi pae, etcéera. Enlamezclainterviene siempre el bcjuco, y las hojas
que sc le agregan pucdcn variar en cada rcgién y grupo indl’gcm. El principio activo que provoca las visiones
o los estados modificados de conciencia es la dimctiltriptamina (DMT). En afos recientes, la ayahuasca sc ha
internacionalizado, lo cual implica no solo la existencia de viajeros de distintas partes del mundo que visitan las
diferentes localidades en el continente americano en donde se distribuyc como parte derituales indl’gcnas, b;\jo
vertientes ncoayahu asqueras, incluidasla rcligioncs brasilefias como Santo Daime y laUniondel chctal; también
s¢ registran en varias partes del mundo rituales guiados por chamanes y grupos consolidados queya cultivan las
especies vcgctalcspara laprcp;u'acién delabebida €omo, por cjcmplo, Belice, Hawii y Australia (Labate y Amﬁjo‘

2002; Caicedo, 2015; Viegas, 2012).

274
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



Daime que ha llegado de forma preponderante a México es la linea de Padrinho
Sebastidn ICEFLU (Instituto Ecléctico de la Fluyente Luz Universal Raimundo
Irineu Serra), antes CEFLURIS, pero de forma paralela distinguimos a los pajes,
chamanes o padrinos y madrinas ayahuasqueros no solo de Brasil, sino también de
Pert, Colombia y Venezuela, que han trabajado con los propios grupos daimistas
mexicanos o con miembros de estos grupos. Al cabo de todo esto entreveo unarica
productividad simbolica, discursiva y préctica a partir de la cual se vislumbra un
sentido mds complejo de dichas adaptaciones. Esta manifestacion de la religiosidad
contempordnea establece sus linderos en el universo new age, pero con sus parti-
cularidades asentadas en el consumo de sustancias de origen natural conocidas en
el medio como plantas maestras (feachers plants), medicinas del alma, entedgenos,
psicoactivos, psicodinamizadores o simplemente drogas.’

Es necesario reconocer que este fendmeno de mezcolanza o hibridacién es
consecuente con la propia naturaleza del Santo Daime, denominado como culto
ecléctico. Y que, a pesar de los esfuerzos por fijar la tradicion a ciertos canones y
normas, el Santo Daime en Brasil continuamente se encuentra ensayando formas
de eclecticismo y readaptaciones. Como bien lo muestra la alianza de las medicinas
establecida con una version del Camino Rojo (Rose, 2010; Rose y Langdon 2012;
Guzmén y Labate, 2018) a inicios de la década de 2000 y una alianza todavia més
reciente con los Tatas y Nanas purépechas del estado de Michoacdn, un encuentro
a partir del cual se sugirid, un poco en tono de broma, el apelativo “puredaime”
para dar el tinte particular de esta alianza.

En la primera parte de este articulo ofreceré un panorama del campo religioso
mexicano. Me apoyaré especialmente en los trabajos de Renée de la Torre y Cristina
Gutiérrez sobre religiosidad y el movimiento zew age en México. En esta parte,
tratar¢ de hacer énfasis en la disposicién cultural de los jovenes para asumir la

2 Eltérmino cmplcado para dcsignar la ayahuasca —lomismovale para el peyote, la iboga, los hongos alucinégcnos,
etcérera— esde la mayor relevancia por sus implicacioncs poll’tic;\s. Desde la poll’tic;\ internacional, se le define
comouna substanciapsicotrépica, esdecir,una droga; psicodélico o aluciné)gcno sonotrasctiquetas usadasenel
pasado y cadavezmés en desuso por las connotaciones negativas, que han sido en buena medida contrarrestadas
poraquc”os que defienden sus beneficios tcr;\pc’uticos ysu capacid;\dpara abrirla conciencia hacia unaexperiencia
rcligiosa, de rcligacién con la naturaleza. Ciertos invcstigadorcs han propuesto, en este sentido, llamar a estas
p[antas 5agradas entedgenos, término derivado del gricgo, que signiﬁca literalmente ‘dios en mi” (Otr, 1996).
Asimismo, el antmpélogo colombiano Luis Eduardo Luna, populariz(’) la dcsignacién plantas macstro a partir
del propio léxico de los chamanes mestizos peruanos (Luna, 1984). Otros invcstigadorcs prcﬁcrcn usar el tér-
mino psicoactivo o psicodinamizador, procurando evitar juicios aprioristicos sobre los efectos queen todo caso
dcpcndcrén de varios factores: el estado emocional de la persona, el espacio o ambiente en quese llevaa cabola
experienciay la potenciao caracteristicas de la bebida, en el caso de la ayahuasc&

275
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



espiritualidad fuera de los dmbitos religiosos convencionales. Asimismo, incluyo
una seccién para distinguir a los usuarios, la extraccion social de estos y entender
sus percepciones e inclinaciones respecto a lo que esperan obtener al acudir al
Santo Daime. En la segunda parte presentaré una radiografia del Santo Daime
en México. Me interesa analizar su breve historia, la conformacién de los grupos
y los dilemas que afrontan para su consolidacion. En la tercera parte hablaré de las
mezclas y los contactos entre diversas tradiciones y formatos; relaciones que, a mi
juicio, van moldeando y dando una tesitura particular al Santo Daime en México.
Haciala parte final comunicaré mis conclusiones prestando atencién a los desafios
que deben afrontar y resolver los grupos en la busqueda de su desarrollo.

EL PANORAMA RELIGIOSO EN MEXICO

De acuerdo con los datos contenidos en el Panorama de las religiones en México
2010 (INEGIL, 2011), en este pais existen 7 616 asociaciones religiosas registradas,
de las cuales 3 223 son catélicas y 4 393 pertenecen a otras asociaciones religiosas.
Este primer dato puede ser indicativo de la gran diversidad de la oferta religiosa;
no obstante, el hecho mds contundente es que de una poblacién de 112 millones
336 538 habitantes, 93 millones se autodefinen como catdlicos. En orden de im-
portancia, destacan otras cinco religiones: 1) protestante/pentecostal/evangélica/
cristiana; 2) adventistas del Séptimo Dia; 3) Iglesia de Jesucristo de los Santos de
los Ultimos Dias; 4) testigos de Jehova, y 5) judaica.

CUADRO 1. PRINCIPALES DENOMINACIONES RELIGIOSAS EN MEXICO
Catodlica 92924 489

Protestante /pcntccostal/cristiana/cvangélica 83862007  Protestante histdrica, anabautista me-
nonita. Bautista. lglcsia del Nazareno.
Metodista. Presbiterana.

Pentecostal /cristiana evangglica 7565463  Pentecostal. Cristiana evangélicasin
sustento actual pentecostal.
Biblica diferente de evangélica 2537896 Adventistas del Séptimo Dia. Iglesia de

Jesucristo de los Ultimos Dias (mormo-

nes). Testigos de Jehovd.

Origen oricntal/judaica 18 185/67 476
Raices ¢enicas/espiritualista/otras religiones. 27 839/35995/19 636

Fuente: elaboracién propia con base en el Panorama de las religiones en México 2010 (INEGI, 2011).

276
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



Esta tendencia se reproduce con pequefios matices en cada una de las 33 entidades
federativas, pero, desde luego, no nos permite capturar los diferentes procesos y
cambios que se han venido registrando tanto en el campo mismo del catolicismo
como en la propia expansion y emergencia de las otras y nuevas denominaciones
rcligiosas. Este proceso o transicion reﬂcja, en un primer momento, una gran fle-
xibilidad entre los practicantes catdlicos, en donde la adscripcion nominal conven-
cional se ancla en el catolicismo, para desde ahi ingresar en diferentes momentos a
otros campos de experiencia y practica religiosas, creando en buena medida zonas
de friccién e itinerarios religiosos cuya expresién viene a modular y ofrecernos un
panorama mucho més labil y a la vez complejo.

Este fenémeno ha sido una de las principales preocupaciones teéricas en los estu-
dios contemporaneos sobre modernidad y religion. Por lo que atane al catolicismo,
en nuestros paises latinoamericanos no se puede hablar de una secularizacién masiva
o en bloque, ni de una desbandada generalizada de los creyentes hacia otros cultos
o profesiones religiosas. Existe, si, un marcado proceso de pluralizacion, pero no de
privatizacién de lo religioso, en el que se desdibujan las fidelidades religiosas y se
opta por modelos experimentales de exploracién y busqueda de lo religioso, de lo
espiritual o del autoconocimiento como extremo de esa bisqueda bajo premisas que
los individuos adoptan, pero en el cometido de colectividades, nuevas comunidades
o tribus. En este sentido, los reacomodos que se experimentan en la actualidad en
el campo religioso mexicano expresan una erosion de los controles institucionales
en favor de précticas y acuerdos mediatizados, en los que los feligreses, creyentes o
practicantes disponen de mayores controles y asumen nuevas responsabilidades.
De la misma forma, la experiencia religiosa, como una continuidad del catolicis-
mo popular, se vive de manera colectiva, mediante escenificaciones en las que lo
importante es el reforzamiento del lazo social.

En México no hay creencia y abandono de la pertenencia, aqui no hay creyentes
sin iglesias, tampoco iglesias sin creyentes; de hecho, segun los datos arrojados
por World Values Survey, México es uno de los paises con mas altos indices de
participacién ritual —solo por debajo de Irlanda—; lo que encontramos son
“creyentes-practicantes que creen a su manera y que construyen multiples formas
de pertenecer, mds cercanas a la heterodoxia que a la ortodoxia eclesial” (De la
Torre el al., 2014, p. 349). El creyente que observamos a través de los datos no es
un indiferente, ni un creyente sin iglesia, tampoco un creyente “a mi manera” que
reivindique la individualidad de la religiosidad; mas bien, nos enfrentamos a un
creyente “a nuestra manera” (De la Torre, 2014, 349).

277

El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



Aqui encontramos una exacerbacién en el plano estético que toma cuenta de la
calle, como siempre, pero afadiendo nuevos materiales y haciendo patente la mezcla
de elementos de distinta tradicién. Y, justo como escenificacion, el cuerpo se trans-
forma en plegaria, en icono testifical de la experiencia; la idea del cuerpo-templo
semeja la practica de los retablos, cuadros pictograficos que atin se elaboran y dejan
en los santuarios, en ¢l, la huella, la marca, la constancia de las penas, de las tribu-
laciones y de los pecados, pero también de los ruegos y de los milagros concedidos.

Aun cuando en diversos planos de la religiosidad popular es notoria la partici-
pacion heterogénea de toda la sociedad (las familias), los estudios comparativos en
varias ciudades de México dejan claro un mayor distanciamiento de los jévenes que
reencauzan el sentimiento religioso hacia nuevas exploraciones y 4mbitos (De la
Torre, 2014, p. 347). Esta serfa una tendencia que abriga el campo enteogénico en
Meéxico, que permite dilucidar el arraigamiento de tradiciones religiosas fordneas
como la Danza del Sol, original de los indios de las praderas de Norteamérica
y que hoy cuenta con mas de 17 agrupaciones esparcidas por todo el territorio
mexicano. Una danza que originalmente era practicada solo por hombres y hoy
admite danzantes de ambos géneros. Asi como su expresién analoga, la Danza de
la Luna, que viene a ofrecer una version femenina.?

Hervieu-Léger se refiere a lo religioso como “una dimensién transversal del
fenémeno humano que opera, de manera activa o latente, explicita o implicita,
en todo el espesor de la realidad social, cultural y psicolégica, segin modalidades
propias de cada una de las civilizaciones en el seno de las cuales uno se esfuerza
por identificar su presencia” (Hervieu-Léger, 2004, cit. en De la Torre, 2014,
p- 15). Desde esta perspectiva, la secularizacidn, la individualizacién y los fendme-
nos contenidos en la creencia y la profesién de la fe se convierten en recursos
diacriticos, contextualizados y relacionales. Es decir, los cambios, transiciones o
conversiones apelan a un sentido reflexivo, valorativo de méxima subjetividad; estos
cambios se valoran sopesando activamente el dmbito de las relaciones familiares,
laborales, ideoldgicas o politicas. No se trata solo de un calculo racional tipo costo-
beneficio, aunque también lo sea, sino de la evaluacién de una serie de factores de
tipo emocional y sensible. La dimension relacional se refiere a la potencialidad
vinculante de las experiencias religiosas que vienen a sacudir, conmover y abrir
nuevos horizontes en la construcciéon del mundo de vida, desde el redescubrimiento

3 Me refiero particularmcntc aladanzaliderada por laabuela Tonalmitl, quien argumento, en un coloquio sobre
plantas sagr;\das y danza, enla Universidad Auténoma de la Ciudad de México, pl;\ntcl Tezonco, en scpticmbrc
de 2018, los on’gcncs prchispémcos deestadanza ;1poyada en ciertos pictogramas del codice Badiano.

278
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



de “lacomunidad” o la divinidad que se manifiesta en la naturaleza, una naturaleza
que se deja sentir en el propio individuo.

En este sentido, los catélicos mexicanos solo forman un bloque en las estadisticas.
La creenciay la practica pueden ser dos cosas muy distintas, como lo muestran los
datos de una encuesta realizada en la ciudad de Guadalajara, en donde se categorizé
a 44 por ciento de catdlicos exclusivos, que no mezclan el catolicismo con otros
sistemas religiosos, y 50 por ciento de catdlicos inclusivos, es decir, que admiten
intercambios con otros credos y practicas religiosas (De la Torre, et al., 2014, p. 119).

Desde mi punto de vista, no se trata de un fenémeno nuevo, sino de uno que esta
siendo potenciado por la globalizacion y sus fenémenos asociados como la inter-
culturalidad, el turismo, las migraciones y la expansion de las industrias culturales
(Garcia Canclini, 2004). Anteriormente, el fenémeno se caracterizaba en términos
conceptuales mediante la evocacion del sincretismo. Se afirmaba entonces que el
catolicismo popular era esencialmente sincrético porque dejaba traslucir elementos
(creencias y précticas) de raigambre prehispdnica. El sincretismo, como concepto
en los estudios sobre el campo religioso, no ha sido completamente deshabilitado,
pero es evidente que ya no es suficiente para explicarnos aquello que Lisias Negrao
ha denominado “trayectorias individuales de religiosidades multiples” (De la Torre
et al.,, 2014, p. 17). Estratégicamente se opta por ser catdlico mariano, catélico
espiritualista, catdlico esotérico, etcétera, pero en todo esto, contrariamente a lo
que se piensa, el catolicismo es subordinado en calidad de molde para expresar
ontologfas, cosmovisiones, mundos de vida que jamds fueron extirpados y que en
todo caso vienen a complementarse o revitalizarse en el escenario posmoderno de
la Nueva Era (Guzmén y Labate, 2018).

Esto me parece fundamental porque rompe con la idea de una jerarquizacién
en términos de los aparentes dominios o preminencias religiosas. La busqueda, la
experimentacién y los itinerarios religiosos que hoy se ponen a la mesa de los mexi-
canos suponen una liberacién del pensamiento mégico, un redimensionamientoy
reapropiacion del ritual procedente de las cosmovisiones nativas y una disposicién
declarada para engendrar oximoros (la Santa Muerte) o los hibridos mds insos-
pechados como el Santo Daime budista o un Santo Daime que se expresa bajo
coordenadas que los propios participantes reconocen como mas de tipo chaménico.

Desde esta perspectiva, habria que reconsiderar el campo de cultivo que signi-
ficala sociedad mexicana en su conjunto para entender la emergencia de un Santo
Daime en clave mexicana. Antes que catdlicos, los mexicanos somos un pueblo
extremadamente religioso. Participamos en general de una vision trascendente

279
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



de la vida, en el sentido de que creemos que existen fuerzas superiores a nosotros
mismos. Esta creencia estd acompafada de una btsqueda de planos explicativos,
creencias y pricticas capaces de proporcionar seguridad o certidumbre ontoldgica
en medio de amplios y extendidos procesos de riesgo, amenaza y desestructuracion
social como la migracién, los secuestros, la violencia generalizada o la inseguridad
laboral. Existe, por ¢jemplo, un Jestis Malverde, el santo para los narcos (Gudrin,
2014), y los curanderos tenck de la Huasteca le rezan a la Santa Muerte sin mayor
empacho, convencidos de su fuerza en procesos curativos (Flores Magén, 2009).

La religion, nos dicen De la Torre et al. (2014, p. 345), estd en el corazén de lavida
colectiva, y en ella se juega una serie de dimensiones de la cultura; lejos de estar en
retirada, se encuentra tan viva como siempre. Estasituacion exige atender el rejuego
intenso entre la permanencia del catolicismo sincrético, magico tradicional, y sus
nuevas expresiones vinculadas a los cambios secularizadores, asi como articular las
dindmicas en las que las nuevas formas de vivir la religiosidad —caracterizada por
las modalidades del zew age, orientalista, neoesotérico y neoindio— se engarzan
con las permanencias del catolicismo popular catélico (Galinier y Molinié, 2006).

Cuando analizamos las diferentes expresiones de la religiosidad mexicana, las
dicotomias individuo versus institucién o individuo versus colectividad no son
lo més relevante, sino la capacidad que se manifiesta en los discursos, practicas
y creencias para construir espacios intermedios donde los discursos de poder de
las autoridades o que emanan de las instituciones pueden ser relativizados, pero
donde puede encontrarse al mismo tiempo el respaldo de la colectividad (De la
Torre et al., 2014, p. 351).

EL SANTO DAIME EN TIERRAS MEXICANAS

Dado que el aspecto central del Santo Daime gira en torno ala bebida sacramental
conocida como ayahuasca, quiero comenzar este apartado examinando las condi-
ciones y perspectivas bajo las cuales se ha definido el tema del abasto en México.*
Para decirlo econémicamente, no puede existir Santo Daime sin ayahuasca; por
lo tanto, el tema central en la expansién de este culto en México pasa por el tema
del acceso y distribucion de la bebida.

4 Parareferenciassobre el origeny caracteristicas del culto del Santo Daime, remito allectoramisintesis en Guzmén,
2012.Lamayoriade las referencias se encuentran public;\das cnportugucs. Recomiendoel ;1mplio panoramaque

nos abre Labate y Aratijo, 2002; Labate, 2004; Labate y Jungaberle, 2011; Labate ctal., 2008,y McRae, 1992.

280
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



Desde mi punto de vista, el abasto de ayahuasca es un indicador privilegiado
para entender la consolidacién de los grupos, asi como su expansion y la celebracion
regular de ceremonias.’ Este aspecto estd vinculado a los esfuerzos para obtener
el registro oficial ante la Secretarfa de Gobernacioén para que la Iglesia del Santo
Daime en México pueda funcionar de manera oficial, desarrollando plenamente
sus objetivos doctrinarios.

La bebida habia llegado a México desde 2005, sin aparentes restricciones por
las aduanas, realizando el pago respectivo de impuestos, mediante el servicio de
mensajerfa DHL. Pero en los dos tltimos afios los controles se han vuelto més
rigurosos y los envios por esta modalidad se han suspendido.

Me parece que es posible identificar tres momentos. El primero es la llegada por
laaduana de Monclova, una ciudad en el estado de Coahuila, en el norte de México.
Estas importaciones eran coordinadas por el padrino del Cielo de Monterrey,” un
grupo que en su momento llegd a ser el mas numeroso en México y hoy ha desapa-
recido.? El lider del grupo conocié la bebida en México a principios de 2000 y, al
poco tiempo, realizd un viaje a Cielo de Mapid, en donde se puso en contacto con

5 ElSanto Daime tiene un calendario ritual cargado alo largo dertodoelano. Las ceremoniasllamadas de Concen-
tracion se realizan los dfas 15y 30 de todos los meses, ademis se celebran las fechas del santoral catélico: San Jose,
¢l 19 de marzo; la Semana Santa; San Antonio, San Juany San Pedro, el 12,23y 28 de junio respectivamente; el
Diade Muertos, el 1° de noviembre; la virgen dela Concepcion, ¢l 7 de diciembre; nacimiento de Jesus Cristo, el
24dediciembre; Afio Nuevo, ¢l 31 de diciembre, y el Diade Reyes, el S de enero. También se realizan ceremonias
que conmemoran el deceso del Mestre Irineu, fundador del Santo Daime; elaniversario del Padrino Sebastidn, el
19 de enero; delaMadrinaRita, el 25 dcjunio, y del Padrino Alfredo, el 7 de enero, lideres de lall’ncahoy conocida
como ICEFLU. A estas fechas se deben agregar las ceremonias asociadas con la elaboracion comunitaria de la
bebiday los trabajos especiales. De forma tal, en ciertas temporadas las ceremonias son durante toda la semana.

N

Aprccio las recomendaciones de ;unigos y académicos con quienes Compartl’ en2015 la primera version de este
texto en el marco de la V Reunido Ecuatorial de Antropologfa (RAE) y la CIV Reunido de Antropélogos do
Nortey Nordeste (ABANNE) respectoa la prudcncia para daraconocer pflblicamcntc la siguiente informacion.
Dcspuc’s de participar en el Congrcso Internacional de Ayalmasca, celebrado en octubre de 2016 en la ciudad
de Rio Branco, Acre, Brasil, entend{ mejor la economia poll’tica entornoaesta bebida en el plano internacional.
Asumo, entonces, la rcsponsabilidad para tratar el tema delacirculacion y comercializacion delabebidanoenel
pl;mo delainformacién que alertealasautoridades, sino dela comprcnsién delfenémenoenel quese vinculanlos
factores y contextos nacionalesenu naperspectiva deinternacionalizacién y lcgalizacién delusodela ayahuasca
en contextos ceremoniales.

7 Selesdenomina cieloso puntosa los espaciosen donde sellevana cabo ceremonias de Santo Daime; es sinénimo
de iglesia. Asi la casa matriz ¢s conocida como Ciclo de Mapis (Céu de Mapid), en otros casos el nombre hace
referenciaa un santo patrén de la iglcsia, por cjemplo, Cielo del Parriarca San José.

%

Una Cxplicacién posiblc sobre este caso nos cxigc entender la importancia del lidcrazgo de tipo carismatico que
cjerce el padrino o madrina, o ambosalavez, quicnes son los rcsponsablcs, en primer lugar, del abastecimiento
0 preparacion de la bebida, los ensayos de cantos previosa las ceremonias y el cuidado de los aspectos formales
del ritual. En el Cielo de Montcrrcy, el padrino hizo un cambio subito en su vida, se mudé a otro pal’s yno hubo
quien diera continuidad a esta organizacién Yy, en consecuencia, el grupo se dcsintcgrd

281
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



el Padrino Alfredo y el entonces secretario general del CEFLURIS. Sirviéndose de
sus relaciones politicas y apoyandose en un negocio de importacién de cosméticos
y productos de la amazonia, result relativamente facil importar ayahuasca que era
ctiquetada como Banisteriopis caapi, uno de los dos ingredientes de la bebida. Esta
sustancia aparecia en la declaracién aduanal como solvente para pinturas o como
fluido vegetal para la elaboracién de cosméticos. Como en muchos otros casos, las
autoridades no sospechaban o reportaban alguna anomalia y no exigfan siquiera
toda la tramitologfa para determinar con exactitud la composicién quimica de
dicho fluido. La suspensién de los envios se produjo a partir del estallamiento
de varias hieleras de unicel que contenian la bebida en envases PET. El encargado de
la aduana entrd en internet para investigar qué es Banisteriopis caapi, y descubrié
que se trata de una sustancia con propiedades psicoactivas. Por razones obvias, este
canal se clausuré y hubo que buscar otra via para la importacion.

La segunda etapa se refiere a la introduccién de ayahuasca con este mismo nom-
bre a través de la aduana del Puerto de Veracruz (2010-2013). Aqui se recurrid al
conocimiento y a los contactos de un agente aduanal fardado —asi se les nombra
a los adeptos del Santo Daime que se han iniciado; la farda es el uniforme de los
daimistas—. Este periodo coincidi6 con una etapa de expansion de la iglesia y el
surgimiento de nuevos puntos. Este lapso marcé también la consolidacion del Cielo
de Guadalupe como el centro daimista mis importante de México si tomamos
en cuenta el nimero de asistentes a sus trabajos y el apego més riguroso al calen-
dario oficial (véase la nota 4). Los dirigentes del Cielo de Guadalupe asumieron
la coordinacién del abasto, y centralizaron en buena medida todo el esquema
de las cooperaciones, los vinculos con Brasil, y su centro se convertiria en el prin-
cipal escenario para la visita de padrinos y madrinas —como se les denomina a
los lideres que conducen las ceremonias— principalmente de CEFLURIS, pero
también de Estados Unidos.’

La tercera fase, en la que nos encontramos ahora, se define a partir de la suspen-
sién de envios por el sistema de mensajeria entre finales de 2013 y principios de

9 Para participar en las ceremonias del Santo Daime se debe cubrir una cuota de recuperacion (contribuicio). Los
lideres y los miembros con mayor antigijcd adinsisten en que, en estricto sentido, el Daime (ayahu asca) no tiene
precio,y la cooperacion que se pidc espara cubrirlos gastosen la preparaciony elmantenimiento dela iglcsi& Asi,
tanto en Brasil, México como en otras partes hay una tarifa que distinguc alosasistentes frecuentes y fardados y
alos ocasionales. Obviamente, en Brasil las cuotas son mas bajas, oscilan entre 15y 30 délares: en México varfan
entre 40 y 65 délares, pero pucdcn llcgar hasta los 83 délares cuando se llevan a cabo trabajos cspccialcs, ycon lo
recaudado se cubren los pasajes de lideres brasilefios. Si un daimista asiste a las dos ceremonias de rigor tendra
que desembolsar $2,400.00, ademds de los gastos de transporte y, en ocasiones, de alimentacion.

282
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



2014. De acuerdo con los argumentos que nos fueron comunicados desde Brasil
y por los encargados de distribuir la bebida en México, habria dos razones: 1) Un
cambio en los procedimientos aduanales en México hizo obligatorio la obtencion
de permisos por parte de las autoridades sanitarias (COFEPRIS y Secretaria de
Salud). 2) Crecientes restricciones para exportar la ayahuasca de Brasil relacionadas
con denuncias sobre una exportacion descontrolada a todo el mundo.”” En estas
circunstancias, se insta a los grupos para que envien a sus representantes a partici-
par en los feitios (sesiones que pueden llevar hasta 10 dfas para la preparacion de la
infusién amazdnica) y trasladar personalmente el sacramento que utilizardn en sus
ceremonias. Es claro que esta opcion implica una serie de restricciones respecto a
los volimenes que pueden ser trasladados y senala el fin de la centralizacion y del
abasto mas o menos regular a las diferentes iglesias establecidas en México.

Ante la incertidumbre en el abasto, los grupos méds pequenos han tenido que
ajustar su calendario a la disponibilidad de la bebida. Los traslados individualiza-
dos no son una garantia y representan un riesgo de confiscacién y detencién. Esta
irregularidad ha obligado una mayor frecuencia en los viajes de algunos miembros
de cada grupo, quienes de esta forma son, por asi decirlo, “mejor doctrinados”
o pueden profundizar sus conocimientos en torno a las diferentes modalidades
rituales del Santo Daime. Esta situacién alude directamente al tema de la sus-
tentabilidad, es decir, la prevision de que los grupos mexicanos lleguen en algtin
momento a producir su propia ayahuasca con ejemplares vegetales desarrollados
en suelo mexicano. Al respecto, en México se han dado los primeros pasos para
imitar los casos efectivos de Belice, Hawai y Australia. Para esto se han trasladado
desde Brasil brotes de jagube (spp. Banisteriopis caapi), que ya prosperan en un par
de plantaciones en los bosques tropicales secos del occidente y en la selva tropical
maya. Existen un par de reglas bésicas que deben respetarse para cultivar el jagube:
el terreno o propiedad debe pertenecer a un daimista o estar registrado a nombre
del grupo o comunidad daimista; dicho propietario o el grupo debe firmar una
carta en la que se compromete(n) a no hacer un uso fuera de los objetivos del ritual
y acepta(n), bajo una especie de cesion de derechos, que las plantas pertenecen a
la iglesia del Santo Daime.

10 Este fue uno de los temas debatidos en el 11 Congrcso Internacional de Ayahuasca, realizado enla ciudad de Rio
Branco, Acre, Brasil, en octubre de 2016. Se rumoraba, por ¢jemplo, de la exportacion de miles delicros a Japén
y el descontrol en gcncra[ para conocer las dimensiones reales del comercio de la infusion. Algunos asistentes
expresaron preocupacionysugiricron detenerestas précticas, pero otras perspectivasasumieron deforma positiva
esta practica, que finalmente representa un vinculo que favorece aambas partes tanto en términos ccondmicos
como cspiritua[cs,

283
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



Con independencia de las regulaciones fitosanitarias y de la legislacion mexicana
que en un momento dado pudiera incriminar a los productores de esta especie, el
hecho real es que la expansion de las pricticas culturales religiosas se traslada no
solo como cuerpos doctrinarios o ideoldgicos, sino que las pricticas demandan y
exigen que los practicantes dispongan de las condiciones materiales basicas para
la ¢jecucion del ritual de la debida forma. En este caso, el argumento expresado
por un padrino, en un tiempo secretario general del entonces CEFLURIS, resulta
impecable: “los grupos daimistas deben asegurar la provisién del sacramento de
forma auténoma, sin intermediarios, ni dependencia de leyes aduanales, deben ser
autosuficiente en su demanda” (entrevista, 2014).

Bajo esta pragmatica, el Santo Daime en México representa una aportacion
notable a los procesos que exigen el reconocimiento por parte del Estado mexica-
no de las tradiciones o nuevas modalidades religiosas que hacen uso de sustancias
psicoactivas como parte de su liturgia. Esta experiencia, aun cuando en el aspecto
juridico su proceso de regulacién se encuentre detenido, es entendida por los usua-
rios de peyote en México (un caso semejante por tratarse de una planta maestro)
como un importante referente y un modelo especialmente en la reivindicacién de
los derechos de libertad de culto, derechos humanos y las politicas y reglamentos
de cardcter ambientalista para prever la conservacion y el uso sustentable de las
especies en cuestion.

Los grupos daimistas en México

Al cabo de 17 afos de lallegada del Santo Daime a México se percibe una red més o
menos consolidada de grupos. Al frente encontramos al Cielo de Guadalupe, cuyo
centro se localizé varios afios en la ciudad de Tepoztlan, en el estado de Morelos.
Concentra el niimero mds grande de fardados (cerca de 60). Debido al cambio de
domicilio de los padrinos, este grupo se escindié bésicamente en tres: el grupo
de Mérida, en el estado de Yucatin, el cual interacttia con agrupaciones menores
en Quintana Roo; el grupo de la Ciudad de México, que concentra ala mayoria de
quienes asistian a Tepoztldn, y el Ciclo Cabana del Mar, el cual celebra sus cere-
monias en el Estado de México, en el municipio de Villa de Allende, muy cerca de
Valle de Bravo. A continuacién, el grupo mas numeroso es el Cielo de la Virgen
Marfa de la Misericordia de Tequisquiapan, en el estado de Querétaro, con cerca
de 40 fardados; el Cielo de San Luis Potosi, con 10 fardados; Cielo del Mayab; el
Ciclo de Puebla, Puebla; Cielo de Guadalajara, Jalisco; el Cielo de Nayarit, Nayarit,

284
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



y el Cielo de San Miguel, Guanajuato, estos tltimos con un niimero desconocido
de fardados pero que no superan la docena.

En paralelo, existen grupos o semigrupos que consagran la bebida ayahuasca
bajo una postura més ecléctica. Aqui encontramos un grupo en Michoacin que
se conduce bajo una orientacién de tipo chamadnica, lo mismo que un punto en
Nayarit. Los lideres de estos dos grupos tienen contacto con el Cielo de Guadalajara,
por lo que puede esperarse una actitud igualmente flexible. Otros grupos mds
esporddicos que ameritan denominarse como cuasigrupos se formaban esporadi-
camente alrededor de un visitante brasilefio llamado Irineu (fallecido en 2017),
quien, habiendo sido daimista, afirmaba seguir un ritual inspirado en las practicas
rituales de los indios guaranies."

Al intentar hacer un calculo del nimero efectivo de personas daimistas o que
acuden regularmente a los trabajos, tengo en consideracion los grupos establecidos
de forma permanente y excluyo a los esporddicos. De acuerdo con las cédulas de
registro consultadas en los tltimos afios, este nimero no supera las 200 personas.

¢Quiénes son estas personas?, ¢cudl es su perfil sociocultural y econémico? El
Santo Daime en México brinda una oferta religiosa exclusiva a partir de los montos
exigidos en calidad de cooperacion para el mantenimiento del culto. El costo para
el mantenimiento de los locales, la importacién de la bebida —su costo de produc-
cién, envio e impuesto de aduana— y las cuotas de recuperacion que se destinan a
CEFLURIS (tres quintos del total recaudado) han hecho que la cooperacion oscile
entre 500y 1000 pesos, aproximadamente entre 27 y 55 délares (véase la nota 8). La
celebracién de ceremonias de Santo Daime en México dentro de los diferentes grupos
dificilmente lleva con rigor el calendario del culto regular, que implica al menos dos
ceremonias al mes (véase la nota 6), aunque en ciertos momentos esto st ha sido posible
(cuando hubo un abasto regular y el grupo pasaba por una fase de crecimiento). No
obstante, deben afiadirse las erogaciones extras motivadas por las visitas de padrinos
y sus comitivas, que implican aportaciones mayores para pagar el costo de los pasajes
aéreos y los de manutencion durante su estancia, asi como aportaciones adicionales
para apoyar la economia de los visitantes durante su retorno a casa.

Adicionalmente se deben considerar los gastos de traslado a una zona alejada de
los centros urbanos. En ese sentido, Tepoztlin se aseguraba una vasta clientela por su

11 Es curioso este dato puesto que no existen registros etnohistéricos ni Ctnogréﬁcos delusode ayahuasca entre los
guaranics. Lareferenciaes muy actual yse vinculaala adopcién entre los guaranies del estado de Santa Catarina,
alsur de Brasil, muy lcjos dela rcgi(’)n amazoénica, propici;\da porun médico que conectda los daimistas, al grupo
del Camino Rojo —Fuego Sagrado de Iztachilatlin— yalos propios guaranies (Rose, 2010).

285
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



cercania a la Ciudad de México, pero en otros casos se requiere el uso de transporte
(gasolina, casetas) y los gastos de alimentacién. Para ello se han creado opciones de
hospedaje y transporte colectivo que tienden al reforzamiento de los lazos de amistad,
es decir, una red de apoyo y solidaridad para reducir los costos que implica la préctica
religiosa del Santo Daime, tal como sucede en Brasil y otras partes del mundo.

Esto plantea una diferencia fundamental entre los adeptos originarios a este
culto, nominalmente campesinos, gente de las zonas rurales con escasos recursos
y los usuarios de los centros urbanos, personajes principales de la expansion del
Santo Daime, quienes gozan de un mayor poder adquisitivo o cuentan con mayo-
res posibilidades para movilizar recursos en funcién de sus aspiraciones y descos
de descubrimiento o religacién espiritual. De tal suerte, quienes participan en las
ceremonias de ayahuasca bajo el formato del Santo Daime en México son mayorita-
riamente jovenes —de entre 20 y 35 afios— y adultos —de entre 35 y 60 afios— con
un buen poder adquisitivo, de clase media y media alta, en su mayoria con estudios
profesionales, empleados del servicio publico o de la iniciativa privada y, de manera
destacada, personas auténomas que tienen un negocio propio dedicado a la salud
(terapias corporales, venta de productos para aromaterapia, productos usados en
los distintos rituales no solo del Santo Daime como plumas, rapé, aplicadores de
rapé, medallas, inciensos, comida vegetariana) y quienes combinan y ofrecen va-
rios oficios, entre los cuales destaca el comercio informal de plantas como tabaco,
marihuana, rapé, bufo alvarius, sapito o la imparticién de talleres musicales.

Algunas personas no entran en este esquema de una forma tan clara. La ideolo-
gia del Santo Daime parece ser inclusiva socialmente, puesto que su origen rural,
ligado a personas humildes del campo, no antepone criterios jerdrquicos de clase
ni distinciones de género, edad o étnicos. Aunque en los centros urbanos he ob-
servado que el monto de las cuotas ya supone un criterio de seleccidn, los procesos
de institucionalizacién en cada centro demandan la incorporacién de adeptos
con bajos recursos que cumplen funciones basicas de organizacion a cambio de
un salario o la cobertura de sus cuotas.

Para ejemplificar, en el grupo de San Luis Potosi tienen las siguientes cuotas
500 pesos para fardados y quienes asisten con frecuencia y 800 pesos para nuevos
(25 y 40 délares, respectivamente). En este caso, los miembros pertenecen a una
clase social media-media, quienes han manifestado dificultades para pagar dos
ceremonias al mes y que estdn, como en los demds grupos, involucrados en otros
circulos de medicina, que si bien no sesionan de manera regular, si les implica un
desembolso importante de recursos.

286
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



La cuestion del abasto ha nucleado a los grupos en cierta forma; pero, como
antes lo mencioné, la situacién actual que implica que cada grupo deba resolver sus
necesidades de abastecimiento puede derivar en una didspora o fragmentacién en
caso de que no se encuentre una solucidn a mediano plazo. Esto ya estd sucediendo
en buena medida, y a ello ha contribuido la propia fragmentacién y heterogeneidad
de Santo Daime en Brasil. Los daimistas mexicanos han comenzado a consolidar
relaciones con padrinos e iglesias de Santo Daime que pertenecen a diferentes lineas
o sectas, y esta consolidacion de relaciones se estd reproduciendo en buena medida
en México. Laafiliacién de un grupo de Querétaro con una iglesia de Rio de Janeiro
ha provocado un cierto encapsulamiento, aunque los daimistas de otros puntos cir-
culen sin importar estas fidelidades, que, por otro lado, no pasan inadvertidas y son
comentadas, tal como sucede en Brasil. A pesar de los evidentes distanciamientos
entre los lideres de los grupos, las personas cruzan estas fronteras sin restricciones.

Temas como el uso de rapé durante ceremonias, la combinacién con otras sus-
tancias o el uso apropiado de la farda pueden ser temas menores, pero aluden a las
propias controversias que se ventilan entre los grupos de Brasil. Una polémica que
testifiqué en internet se referfa a las distintas opiniones sobre si se deberfa comen-
zar a cantar en espafiol los himnos oficiales. Algunos decian que la vibracién se
generaba justamente en la cadencia del portugués, mientras otros aducian que era
importante que el mensaje se entendiera plenamente y, por esta razén, se deberia
cantar en espafiol. En general, creo que estas cuestiones son parte del proceso de
adaptacién y asimilacién que exige una verdadera apropiacién para comenzar
nuevas referencialidades vinculadas a la experiencia propiamente mexicana. Esto
ya estd sucediendo en Cielo del Guadalupe y Cielo de San Luis, por ¢jemplo. En
estos grupos ya se dispone de pequeios himnarios “recibidos” en espafiol, y estos
se cantan en los diferentes puntos.'*

Las divergencias mds importantes tienen que ver, a mi juicio, con la capacidad
0, su contrario, la incapacidad del alto clero daimista para renovar constantemente

12 Una dcscripcién detallada sobre las caracteristicas del ritual Santo Daime la realicé en Guzman, 2012. En este
espacio quicro enfatizarla importancia deloshimnos (cantos). El Santo Daime hamantenido eluso delos cantos
como parte delatradicion ayahuasqucra amazoénica, pues lamusica preparaa lamente para el viaje de introspcccién
Estos consisten en alabanzas aJesus Cristo, los santos, las virgenesy los elementos de la naturaleza como el sol, la
luna, el agua, las flores, etcérera. Se dice que los himnos son recibidos para distinguir la inspiracién provocada al
ingerir labebida de las composiciones enun estado ordinario de conciencia. Se pucdc decir que el Santo Daime
esunritualenel que se canta. Hay unavariedad de himnarios compuestos por 30y hasta porcerca de 170 cantos,
clcgidos deacuerdo conel tipo de tr;lbajo. Hay ceremonias que duran cinco o seis horas y otras que transcurren
alo largo de todalanoche hasta el amanecer.

287
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



el tejido de los grupos.'? Esto se antoja ambiguo y a veces contradictorio, y quisiera
cjemplificarlo con un caso en el cual se muestra una clara ruptura entre ¢l orden
canénico y, digamos, herético.

Puesto que el campo daimista es abierto (es decir, no hay restricciones por la pro-
cedencia ni el estatus socioecondmico, la clase o la preferencia sexual, como antes se
menciond), uno puede formarse y recibir influencia de distintos padrinos-madrinas,
y ellos no siempre comulgan con las mismas ideas." Esto da la posibilidad de que
los daimistas vayan creando un campo de elecciones de acuerdo con afinidades y
criterios personales o mediados por sus relaciones dentro y fuera del Santo Daime.
En concreto, dependiendo de las relaciones y contactos que los lideres mexicanos
han establecido con sus pares brasilefios, ala sazén maestros y guias de mayor rango,
en México comienzan a marcarse distinciones y fidelidades, este s el caso de una
vertiente meditinica, que ya aparece como la especialidad de uno de los centros.

Puesto que la bebida sacramental ya no se abastece a través del ICEFLU, cada
punto se ve compelido a forjar sus propias alianzas y conexiones en el vasto universo
ayahuasquero, no solo de Brasil, sino también en toda Sudamérica amazénica.

Este proceso permite dos lecturas. La definicion de fidelidades politico-religiosas
podria provocar una atomizacién de los grupos en caso de que no logre definirse
una plataforma de interés comtin para todos los grupos. Esta plataforma comun,
como meta institucional, si estuviera plenamente planteada, es, en virtud del
reconocimiento oficial del Santo Daime en México, amparada por la libertad de
cultos como derecho constitucional.

Hasta un cierto periodo, el carismay el trabajo de un padrino brasilefio fue fun-
damental para generar un proyecto con un objetivo en este sentido. Pricticamente,
todos los grupos en México nacieron bajo su auspicio, y en su calidad de secretario
general del antes CEFLURIS —hoy ICEFLU—, se dio ala tarea de crear lazos entre
los lideres de los grupos mexicanos, pero, tras su remocion del cargo, se desdibujé
el proyecto colectivo hacia la institucionalizacién de las iglesias mexicanas. En

13 En una visita reciente a la iglcsia daimista Cielo del Planalto, en la ciudad de Brasilia, Brasil, una de las primeras
iglcsias del Santo Daime establecidas fuera de la amazonia, prcgunté al padrino sobre su percepcion en torno a
laafluencia de personas —fardados o no—asu iglcsi;\. Dijo que siempre habia oscilaciones, que todas las iglcsias
pasan por momentos criticos que scpucdcn rcﬂcjar enladisminucion del nimero de participantes, pero también
reconocioé que el surgimiento de grupos ayahuasqucros informales en todo Brasil representan una mayor com-
petencia, pucs en €stos casos no existen normas 1'1’gidas (Fernando La Roquc, entrevista, noviembre de 2018).

14 Por Cijp[O, algu nos padrinos quese conducen con hibitos vegetarianos insisten en sus mensajes en mantener
unadietaadecuada parasanar el cuerpo fisico ¥, de estaforma, propiciaruna buena experiencia rcligiosa (relacio-
nada con el éxtasis en este caso). En ciertos casos, pucdcn amonestaraquien consume refrescos, consume carne,
asociadaa la violencia infrmgida aotros seres, o fuma cigarros de marcas comerciales.

288
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



esto percibo una débil capacidad centralizadora y organizadora del ICEFLU para
asimilar los procesos y desafios de la internacionalizacién del Santo Daime en
Meéxico. Estaincapacidad puede ser un reflejo de las propias crisis que experimenta
esta denominacion religiosa ayahuasquera en su lugar de origen, debilitada por las
denuncias publicas de abusos sexuales cometidos por algunos lideres.

Otra interpretacién explicativa de la fragmentacién de los grupos de Santo
Daime en México debe considerar los procesos socioculturales y los especificamente
religiosos en el contexto de la globalizacién. El Santo Daime surgié apenas en la
década de 1930 y en México tiene un de tiempo sumamente corto, apenas 17-18
afios. En realidad, no podemos anticipar cudles serdn sus horizontes de expansion
y las posibilidades reales de su aceptacion en la sociedad mexicana, aunque las
mds recientes aperturas en torno a la regulacién del consumo de la marihuana
permitan suponer una mayor tolerancia por parte del Estado mexicano hacia es-
tas practicas. En este sentido, cobra interés el proceso de atomizacién y quizés de
fractura en términos de una dinimica de experimentacion, no ajena a los intereses
de los usuarios, pero que en el fondo busca afirmarse a partir de una conviccién
ideoldgica que atribuye, por encima de las diferencias politicas, un valor supremo
a la ayahuasca como agente transformador de la sociedad. En esto gravita una
suerte de accién contestataria, marginal y al mismo tiempo contemporédnea, zew
age, como via alternativa para significar el ser en el mundo.

Entrecruzamientos: porosidad de las fronteras.

sDdnde se moldea el daimista mexicano?

No sé si resulte apropiado hablar de un perfil del daimista mexicano, pues, aunque
registramos un pl’lblico mayoritariamente joven, resulta mas interesante pensar en
las trayectorias que determinan su llegada y que definen su itinerario religioso. El
ritual del Santo Daime ofrece un contexto “seguro” para el consumo de ayahuasca,
y esto resulta atractivo para quienes no han tomado y tienen interés y para aquellos
que se han iniciado con otras sustancias, pero contintan en una bisqueda o desean
decantar o asimilar mejor sus experiencias. En México existen multiples opciones
para el consumo de plantas de origen natural con propiedades psicoactivas. De
hecho, existen varios circuitos para consumir hongos, peyote, olioluqui o semilla
delavirgen, DMT de bufo alvarius, salvia divinorum, etcétera, solo por mencionar
aquellas plantas o sustancias que se encuentran en el territorio nacional, aparte de
la jurema, el jopo y la iboga. Esta tltima fue empleada originalmente en Gabén

289
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



dentro del culto Bwiti. En México existen un par de clinicas para el tratamiento
de viciados en heroina.

Estos jovenes experimentan y combinan su fidelidad y compromiso, que no
se expresan en términos de una asimilacion a la fe. Incluso los més involucrados
rechazan la perspectiva de que se les llegara a forzar o comprometer sin su pleno
convencimiento. Asi, para muchos, seguir una determinada disciplina religiosa
representa una especie de anclaje para expandir la propia diversidad de las experien-
cias astroldgicas, sobre el eterno femenino, las terapéuticas mayas, los trabajos de
temazcal o el acompafamiento psiquidtrico y psicolégico. De hecho, esimportante
senalar que, en algunos casos, psicologos y terapeutas convertidos en usuarios ya han
comenzado a iniciar a sus pacientes como unavia complementaria asu tratamiento.
Para algunos, el anclaje que ofrece el Santo Daime resulta problematico, pues el
formato y el fundamento cristiano que salen a flote es algo de lo que precisamente
rehtyen; la idea de la farda (uniforme), de las reuniones para ensayar los cantos y
de aportar una cooperacion no son atractivas, o no lo son tanto, si la opcién puede
ser ir al campo y consumir directamente el peyote con un grupo de amigos bien
dispuestos a ello. Aunque, por otro lado, hay quienes instalados en la postura del
“catdlico a mi manera” se sienten identificados con todas las referencias cristianas
contenidas en el culto. La propuesta disciplinaria del Santo Daime estd poniendo
a prueba el caricter del mexicano, su tendencia al relajo, a la informalidad y a la
improvisacion. Justamente es esto lo que puede venir a transformarse en un para-
digma para el campo religioso mexicano, puesla disciplina conviene en una postura
selfreligion que acenttia los compromisos y la interaccién grupal, sin comprometer
la tendencia de los sujetos a continuar su busqueda interior.

EL SANTO DAIME, UNA ViA RELIGIOSA HETERODOXA

Los diferentes andlisis histéricos y sociolégicos sobre el surgimiento y la conso-
lidacién de las religiones histdricas y masivas como el catolicismo y el islamismo
abordan la tension constante, los conflictos y luchas que devienen en airadas batallas
en la defensa del dogma y los principios doctrinarios tenidos como verdad irrevo-
cable y mandato divino. Toda religion surge primigenia en su revelacion simple y
como deseo irreprochable de contagio, ligacién y necesidad de vinculo colectivo.
Pero, en la necesidad de establecer un orden, definir jerarquias y organizar el cul-
to de acuerdo con los preceptos candnicos y doctrinarios, lo que se conoce como

290
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



institucionalizacidn, todas las religiones se ven envueltas en marafias de intereses,
complicidades, corrupciones y manipulacién del mensaje o conocimiento revelado.

En la década de 1930, en el estado amazénico de Acre, Brasil, surgié el Santo
Daime, al igual que el cristianismo, como una religi()n marginal, escasamente
practicada por trabajadores del caucho sometidos al patrén seringalista en una
economia de explotacién precapitalista.” Los imaginarios y las précticas de que se
nutre son esencialmente diversos y plurales segtin el contexto propiciado por una
region de frontera asimilada al colonialismo y sus mecanismos extractivos. Varios
clementos de su origen revelan este proceso colonial, con sus adaptaciones y formas
de resistencia cotidiana. Un catolicismo popular brasilefio que se pone a dialogar
con la religiosidad de origen africano y la tradicién chaménica sudamericana.

En estas circunstancias, los mensajes de la revelacion daimista ofrecen una res-
puesta ala violencia y dominacién ejercidas tipicamente en una regién de frontera,
y se engarzan esperanzadoramente con los preceptos del cristianismo primitivo:
lo divino y sagrado en cada uno que deriva en el amor y respeto al préjimo. Todo lo
demds puede integrarse en una moral de disciplina y respeto como valores que iban
a contracorriente de los procesos sociales del colonialismo y que acaban siendo
reapropiados y resignificados por una comunidad global, siempre marginal, en
los tiempos posmodernos.

El Santo Daime fue denunciado por pensadores locales de la amazonia brasi-
lefia como un movimiento desmovilizador, pues la prédica del respeto y el amor
era, a su parecer, contraria a la conciencia requerida para afrontar la injusticia y la
explotacion sociales del sistema extractivo centrado en el latex natural. EI Santo
Daime en Brasil se consolidd, y a partir de la década de 1960, gracias a una postura
flexible e integradora, logrd captar el interés y sumar una clase media ligada al me-
dio cultural, educativo y profesional, lo cual le brind¢ la oportunidad de afianzar
alianzas que desembocarian en acuerdos y permisos federales para el ¢jercicio libre
reconocido por el Estado.

La heterodoxia es un signo particular ensayado sin interrupcién por el Santo
Daime a lo largo de casi 85 afios de existencia, heterodoxia que se nubla por las
tensiones logicas entre quienes defienden el relato fundacional en tanto mito de
origen y quienes proponen mezclas de acuerdo con el ritmo acelerado de los procesos
culturales globalizados.

15 Nos referimos al modelo de extraccion del hule natural yasu funcionamiento mediante el sistema de aviamiento,
semejante alsistemadetiendade raya delashaciendas mexicanas. Esto incluyc lasmodalidades de trabajo forzado,
semiesclavitud, que muchos patroncs llevarona cabo contralas poblacioncs ind fgenasen todalacuencaamazénica.

291
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



Con base en esta reflexion, me parece que el Santo Daime en México se en-
cuentra sometido a dos fuerzas antagdnicas que, por un lado, demandan el apego
ala ortodoxia y, por el otro, son seducidas, por asi decirlo, por imégenes, practicas
y discursos afines pero diferentes. Creo que lo segundo tiene preponderancia; los
daimistas ortodoxos deberian dejar de preocuparse por las innovacionesy celebrar la
heterodoxia en movimiento de una propuesta religiosa anticolonial y posmoderna.

Desde mi perspectiva, el Santo Daime en México debe observarse como parte de
los procesos de interculturalidad asociados a los diversos usos de plantas enteogéni-
cas (Guzmdn, 2013). Evidentemente hay una reticula muy finay porosa que permite
el transito de valores, posturas, percepciones y de individuos, que se constituye
como campo de experimentacién privilegiado de observacién antropoldgica para
entender las resignificaciones y los procesos de construccién identitaria vincula-
dos a lo religioso. Aqui, el cardcter politico estd tensado en el tipo de relaciones
locales-globales que generan propiamente alternativas en las practicas y creencias
religiosas, que, aun cuando resultan minoritarias, su expresividad y expansion a
través de los diversos medios de comunicacién, no solo crean nuevos publicos, sino
también desafian, en tanto nuevas pricticas culturales, los valores morales y, con
ello, abren nuevos horizontes de expresion estética y politica.

CONCLUSIONES

Lallegaday presencia del Santo Daime en el territorio mexicano es una revelacién
en sentido esotérico, pero también politico, pues anima las perspectivas de un re-
conocimiento de la conciencia de los pueblos indigenas de todo el continente, y en
particular se anuda a las perspectivas emergentes del nuevo campo enteogénico
en México. En este sentido, mantengo una clara diferencia con respecto de los
autores que ponderan en primer lugar un tipo de praxis mercantilizada, que se
desprende del universo zew age para la mera recreacion de las subjetividades de un
sector exclusivamente urbano. No desestimo la importancia de las pugnas inheren-
tes en su apropiacion, distribucién y expansion, en lo que hace su economia politica
desde una perspectiva global. Pero no me parece una dilucién o una deformacioén
de lo que supondria un chamanismo original (cf. Scuro, 2018); en todo caso, es un
interesante movimiento de intercambios y negociaciones adaptados a los contextos
particulares de cada pais, lo que hace su universo religioso y las coordenadas, que
imponen ciertas politicas culturales.

292
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



Como hemos apuntado en otro texto (Guzmdan y Labate, 2018), todos los usos
contemporaneos de las plantas maestro estin vinculados a las cosmologias de estos
grupos. De estas tradiciones se originan los relatos fehacientes de las otras natura-
lezas que forman parte de un proyecto alternativo de cultura radicalmente distinto
al proyecto del desarrollo y la modernidad. Los contactos ¢ influencias entre las
diversas tradiciones enteogénicas enraizadas en estas cosmologias irrumpieron en
el escenario continental y se expandieron definitivamente hacia todo el mundo
con motivo de la conmemoracién de los 500 afios de la llegada de los europeos
al continente. Incluso en las impugnaciones vertidas contra el Santo Daime por ser
un modelo ayahuasquero sustentado en el catolicismo traido por los colonizadores
entreveo sutiles matices en favor de un ecumenismo en el que las plantas ocupan
el centro referencial de intercambio y comunicacion.

Este fue el mensaje basico que mis interlocutores indigenas me dieron al pasar
por varios rituales ayahuasqueros sin disponer de la referencia de la cruz:

Para nosotros la ayahuasca, como ustedes le dicen, ha sido nuestra aliada para
mantener la memoria de nuestro pueblo, lo que ella nos transmite es continuar
siempre para arriba, adelante y alegria. Y si ustedes ahora hacen uso de ella con sus
formas, la planta sola les mostrard su camino (Benke, indio de la tribu ashaninka,
conversacién personal, Rio Branco, 2016).

En el presente articulo he ampliado la noticia sobre la expansion del Santo Daime
en México, para dar paso a una comprensién socio-antropoldgica que posibilite el
reconocimiento de su presencia como un proceso que se agrega y hace mis com-
plejo el universo de lo religioso en tanto construccién motivada por valoraciones
personales, intersubjetivas, pero, sobre todo, animada por la constitucién de nuevos
referentes colectivos.

La expansion de las religiones, rituales y cultos que tienen en el centro el uso de
sustancias con propiedades psicoactivas remite al reencuentro de lo sagrado en un
contexto de busqueda de referentes significativos fuera de los dmbitos instituidos
por las religiones masivas histéricas. En este sentido, hablamos de la bisqueda en la
que se empefa un sujeto moderno que se asume pleno en su capacidad subjetiviza-
dora, que se religa ala colectividad a partir de una conciencia superindividualizada.
Paradéjicamente, aquello que afirma el lazo social transita por la recuperacién de
narrativas mediante las cudles los individuos reconocen, o asi lo interpretan, la
fragmentacién de su persona, la crisis de identidad, las imposturas sociales a las
que se vieron sometidos antes de participar en este tipo de rituales.

293
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



El Santo Daime es una doctrina, una religién y una propuesta cultural que se
amolda al campo religioso mexicano, caracterizado por el sincretismo o eclecticis-
mo, que lo facultan para incorporar nuevos elementos y, en esa medida, transfor-
marse y evolucionar. Durante los siglos coloniales y en los tiempos modernos, las
plantas sagradas, entedgenos, se han mantenido, bajo la penumbra de los atavismos
ideoldgicos, vigentes, discretas y restringidas, pero vigentes. El Santo Daime, con
su cauda politica legal, representa un insumo bésico, una influencia sumamente
valiosa para lograr influir en los procesos de legalizacién o regulacién de otras
précticas religiosas que demandan el reconocimiento y aceptacién de la sociedad
y el Estado mexicano.

BIBLIOGRAFiA

AEDO, A. (2011). La dimension mds oscura de la existencia: indagaciones en torno al Kieri
de los huicholes. Distrito Federal, México: Instituto de Investigaciones Antropo-
légicas, Universidad Nacional Auténoma de México.

BAEz, L. (2012). El uso ritual de la Sanza Rosa entre los otomies orientales de Hidalgo:
el caso de Santa Ana Hueytlalpan. Cuicuilco, 19(53): 155-174. Recuperado de
https://www.revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/3945/3825

BELAUNDE, E. (2009). Kené, arte, ciencia ¥ tradicion en diseiio. Lima, Pert: Instituto
Nacional de Cultura.

CAICEDO-FERNANDEZ, A. (2015). La alteridad radical que cura: neochamanismos yaje-
ceros en Colombia. Bogotd, Colombia: Universidad de los Andes.

DE LA TORRE, R.; Gutiérrez Zuiga, C., y Judrez Huet, N. (coords.) (2013). Variaciones
yapropiaciones latinoamericanas del new age. Distrito Federal, México: Centro de
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, Publicaciones
de la Casa Chata.

DE LA TORRE, R; Gutiérrez Zuiga, C.; Patifio Lépez, M. E; Silva Medina, Y.; Sudrez
Sudrez, H. J., y Zalpa Ramirez, G. (2014). Creer y practicar en México: compara-
cidn de tres encuestas sobre religiosidad. Aguascalientes, Aguascalientes, México:
Universidad Auténoma de Aguascalientes, Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores en Antropologia Social, El Colegio de Jalisco.

FAGETTIL A. (2012). Cuando “habla” la semilla: adivinacién y curacién con enteégenos
en la Mixteca oaxaquefia. Cuicuilco, 19(53): 229-253. Recuperado de heeps://www.
revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/3948/3828

294
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



FAGETTL A. (coord.) (2010). Iniciaciones, trancesy sueios. Investigaciones sobre el chama-
nismo en México. Distrito Federal, México: Plaza y Valdés Editores, Benemérita
Universidad de Puebla.

FLORES MAGON, D. (2009). Curanderos teenck. Diversidad terapéutica en localidades
de Huhuetlin (Tesis de Maestria). El Colegio de San Luis. San Luis Potost, San
Luis Potosi, México.

GALINIER, J., y Molinié, A. (2006). Les néo-indiens. Une religion du Ille millénaire.
Paris, Francia: Odile Jacob.

GARciA CANCLINT, N. (2004). Diferentes, desiguales y desconectados: mapas de la inter-
culturalidad. Barcelona, Espana: Gedisa.

GARCIA, A, y Eastmond, A. (2012). Rituales de x-tdabentun (Turbina corymbosa) y
de los mayas yucatecos. Cuicuilco, 19(53): 257-282. Recuperado de https://www.
revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/3949/3829

GLOCKNER, J. (2010). Testimonios histéricos sobre el consumo de enteégenos. En A.
Fagetti (coord.). Iniciaciones, trances y sueios. Investigaciones sobre el chamanismo
en México (pp. 441-465). Puebla de Zaragoza, Puebla, México: Benemérita Uni-
versidad de Puebla, Plaza y Valdés.

GoNzALEz, L. (2012). Hueytlacatzintli. Entedgeno sagrado entre los nahuas de Guerrero.
Cuicuilco, 19(53): 301-324. Recuperado de https://www.revistas.inah.gob.mx/
index.php/cuicuilco/article/view/3951/3831

GUDRUN, K. (2014). Bandoleros santificados: las devociones a Pacho Villa y Jesiis Malverde.
San Luis Potosi, San Luis Potosi, México: El Colegio de San Luis, EI Colegio de
la Frontera Norte.

GUuzMAN, M. (2012). El culto del Santo Daime. Apuntes para lalegalizacion de sustancias
psicoactivas en contextos ceremoniales en México. Revista de El Colegio de San
Luis, 5(enero-junio): 56-89. Recuperado de hetp://revista.colsan.edu.mx/index.
php/COLSAN/article/view/544/44

GUzMAN, M. (2013). Discursos, saberes y practicas contemporaneas en torno al peyote
entre no indigenas. Alter. Enfoques Criticos, 8(julio-diciembre): 11-33. Recuperado
de https://staticl.squarespace.com/static/552c00efe4bOcdec4ea42d9t/t/557866
77e4b00fe50a28¢e16/1433953911971/ALTER8+-+03.pdf

GuzMAN, M., y Labate, B. (2018). Notas sobre ayahuasca e do peyote no México: un
campo enteogénico emergente. En: C. Steil, R. de la Torre y R. Toniol (orgs.). Entre
trépicos. Didlogos de estudios sobre Nueva Era entre México y Brasil (pp. 113-139).
Ciudad de México, México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologia Social, El Colegio de San Luis.

295
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



INEGI (Instituto Nacional de Estadistica y Geografia) (2011). Panorama de las religiones
en México 2010. Aguascalientes, Aguascalientes, México: Instituto Nacional de
Estadisticay Geografia, Secretarfa de Gobernacion. Recuperado de http://internet.
contenidos.inegi.org.mx/contenidos/productos/prod_serv/contenidos/espanol/
bvinegi/productos/censos/poblacion/2010/panora_religion/religiones_2010.pdf

LABATE, B. (2004). 4 reinvengio do uso da ayahuasca nos centros urbanos. Sio Paulo,
Brasil: Mercado das Letras.

LABATE, B. C., y Cavnar, C. (eds.) (2014). Ayahuasca Shamanism in the Amazon and
Beyond. Nueva York, Estados Unidos: Oxford University Press.

LABATE, B., y Aratjo, W. (orgs.) (2002). O uso ritual da ayahuasca. Sio Paulo, Brasil:
Mercado das Letras.

LABATE, B.,yJungabetle, E. (eds.) (2011). The internationalization of ayahuasca. Zurich,
Suiza: LIT Verlag,

LABATE, B.; Rose, I, y Santos, R. (2008). Ayahuasca religions. A comprebensive bibliogra-
phy and critical essays. Santa Cruz, California, Estados Unidos: Multidisciplinary
Association for Psychedelic Studies.

LuNa, L. E. (1984). The concept of plants as teachers among four mestizo shamans of
Iquitos, Northeastern Peru. Journal of Ethnopharmacology, 11(2): 135-156. DOL:
http://dx.doi.org/10.1016/0378-8741(84)90036-9

MCRAE, E. (1992). Guiado pela lua. Xamanismo e uso ritual de la ayahuasca no culto do
Santo Daime. Sao Paulo, Brasil: Brasiliense.

OTT, J. (1996). Pharmacotheon: Drogas enteogénicas, sus fuentes vegetales y su historia.
Barcelona, Espana: Los Libros de la Liebre de Marzo.

Rosk, L. de (2010). Tata endyrekoe — Fogo sagrado: Encontros entre os guarani, a ayahuasca
e 0 caminho vermelho (Tesis de Doctorado). Universidade Federal de Santa Ca-
tarina. Floriandpolis, Brasil.

Rosk, I. de, y Langdon, J. (2012) Neo-shamanic dialogues. Encounters between guaran
y ayahuasca. Nova Religion. The Journal of Alternative and Emergent Religion,
15(4): 36-59.

Ruck, C.; Bigwood, J.; Staples, D.; Wasson, R., y Ott, J. (1979). Entheogens. Journal of
Psychoactive Drugs, 11(1-2): 145-146. DOI: http://dx.doi.org/10.1080/0279107
2.1979.10472098

ScHULTES, R.,y Hofmann, A. (1982). Plantas de los dioses. Origenes del uso de los aluci-
ndgenos. Distrito Federal, México: Fondo de Cultura Econémica.

SCURO, J. (2016). Neochamanismo en América Latina. Una cartografia desde Uruguay
(Tesis de Doctorado). Universidade Federal de Rio Grande do Sul. Porto Alegte,
Brasil.

296
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



SCURO, J. (2018). Plantas sagradas en Brasil: entre neochamanismo vy religion y entre
nacionalizacion y trasnacionalizacion de identidades/alteridades. En C. Steil, R.
dela Torrey R. Toniol (orgs.). Entre trdpicos. Didlogos de estudios sobre Nueva Era
entre México y Brasil (pp. 83-111). Ciudad de México, México: Centro de Inves-
tigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, El Colegio de San Luis.

VALDES, G. (2017). Mujeres en circulos ecofeministas en Guadalajara: cuerpo, experiencia
y sanacién (Tesis de Doctorado). Centro de Investigaciones y Estudios Superiores
en Antropologia Social-Occidente. Guadalajara, Jalisco, México.

VIEGAS, D. (2012). Ayabuasca: medicina del alma. Buenos Aires, Argentina: Editorial
Biblos.

297
El Santo Daime ¢ Mauricio Genet Guzmén Chdvez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 20 o septiembre a diciembre de 2019 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19202019943 « ISSN IMPRESO:1665-899X



