NINOS, FIESTAS PATRONALES E IDENTIDAD LOCAL

Children, patron saint festivals and local identity

GUADALUPE REYES DOMINGUEZ*

RESUMEN

El objetivo de este articulo es analizar la participacién infantil en las fiestas patronales de
Yucatan, México, y mostrar laimportancia de esta participacion en la construccién de laiden-
tidad de los nifios. La investigacion etnografica realizada para el cumplimiento de tal objetivo
se orientd a la captacién de las voces infantiles en contextos cotidianos y festivos mediante
el didlogo y la convivencia. A pesar de que el articulo no profundiza en una fiesta patronal
en particular, da cuenta de la apropiacién infantil de este tipo de celebraciones y visibiliza
las formas infantiles de consumo, interpretacién y apropiacién del patrimonio, que han sido
descuidadas en estudios previos sobre el tema. Asi, se concluye que, en espacios ludicos, los
nifos resignifican el patrimonio festivo y lo cargan de afectos y emociones, lo cual refuerza
la identidad comunitaria de estos.

PALABRAS CLAVE: FIESTAS, PATRIMONIO, NINOS, IDENTIDAD, YUCATAN.

* Universidad Auténomade Yucatdn. Correo clectrénico: mardomin@correo.uady.mx.

325

Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis



ABSTRACT

The objective of this article is to analyze children's participation in the patron saint's festivals
of Yucatan, Mexico, and to show the importance of this participation in the construction of
children's identity. The ethnographic research carried out to achieve this objective was oriented
towards capturing children's voices in everyday and festive contexts through dialogue and
coexistence. Despite the fact that the article does not delve into a particular patron saint's
festival, it gives an account of children's appropriation of this type of celebrations and makes
visible the children's forms of consumption, interpretation and appropriation of heritage,
which have been neglected in previous studies on the subject. Thus, it is concluded that, in
playful spaces, children resignify the festive heritage and fill it with feelings and emotions,
thus reinforcing their community identity.

KEYWORDS: FESTIVALS, HERITAGE, CHILDREN, IDENTITY, YUCATAN.

Recepcidn: 16 de octubre de 2017.

Dictamen 1: 24 de julio de 2018.

Dictamen 2: 6 de agosto de 2018.

Dictamen 3: 14 de agosto de 2018.

DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952

326

Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis



INTRODUCCION

El presente trabajo tiene como objetivo analizar la participacion infantil en las fies-
tas patronales que se efectian en localidades yucatecas y mostrar la importancia de
estas celebraciones para la construccién de una de las dimensiones fundamentales
de la identidad de los ninos, aquella que los sittia como miembros de un grupo
amplio con el cual comparten un espacio de residencia y un patrimonio cultural.
Los nifios no son vistos aqui como seres pasivos que de manera mecinica imiten
o) reproduzcan précticas y normas de su entorno, sino como sujetos activos que, en
el marco de constrefiimientos diversos, resignifican la informacién cultural que
reciben y usan como base para dar sentido al mundo y para organizar su accién
sobre él (Hirschfield, 2002, p. 615). Sus identidades son consideradas representacio-
nes flexibles y méviles sobre si mismos y sobre los otros, compuestas por multiples
planos que se yuxtaponen y que, aun cuando presentan relativa consistencia, se
recomponen continuamente para adaptarse al entorno siempre cambiante (Huges
y Mac Naughton, 2005, p. 189). El patrimonio festivo, referente entrafiable de la
comunidad, no es algo dado ¢ inamovible; estd en permanente transformacién y
cruzado por intereses diversos (Prats, 1998, p. 63), y constituye un espacio donde
los nifios realizan multiples aprendizajes culturales que sirven de apoyo en la cons-
truccién de intensos sentimientos de pertenencia al grupo del que forman parte.
El primer apartado del articulo ofrece un panorama sobre las fiestas patronales
en Yucatdn (México). En el segundo expongo mi perspectiva acerca del patrimo-
nio cultural, del cual las fiestas forman parte. La tercera seccién da cuenta de la
participacion de los nifos en las celebraciones en honor de los santos patronos. Al
final muestro cémo la activa integracion de los nifios a las fiestas patronales incide
en la construccién de su sentido de pertenencia a la colectividad en que residen.
La informacion que sustenta este articulo proviene principalmente de investiga-
ciones etnograficas que desarrollé o dirigi entre 2007 y 2016 en varias localidades
yucatecas (en Chalmuch, Chabihau, Dzununcin y Oxcutzcab yo misma realicé
el trabajo de campo; en Mani, Tepich, Uman y Progreso fueron estudiantes de
antropologfa a los que asesoré para la elaboracion de tesis quienes reportaron
algunos aspectos aqui retomados). Me apoyo también en fuentes bibliogréficas
sobre fiestas tradicionales en Yucatdn.
Aunque las investigaciones que mis alumnos y yo desarrollamos tuvieron
como cje central otras temdticas relacionadas con la nifiez yucateca, permitieron
un acercamiento a las experiencias infantiles de las celebraciones patronales. Esta

327
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



aproximacion fue posible gracias ala convivencia cotidiana y prolongada (de al me-
nos un afio) entre ninos ¢ investigadores. En todos los escenarios de estudio usamos
una estrategia metodolégica que parte de las siguientes premisas: a) los nifios son
sujetos activos que tienen mucho que decir acerca de sus vidas y sus comunidades
de pertenencia; b) sus puntos de vista, silenciados con frecuencia, merecen ser con-
siderados por la antropologfa, y ¢) las voces de los nifios dialogan con las de otros
actores sociales, a quienes también debemos tener presentes en la investigacion.

Para acceder a los puntos de vista de nuestros principales interlocutores, los ni-
fios, consideramos necesario participar en sus actividades diarias y, ala vez, generar
espacios de convivencia relativamente horizontal con ellos, lejos de la mirada y el
control de sus cuidadores habituales, de manera que, mediante la charla casual, la
comparticién de historias y recuerdos, juegos y saberes, a través del “hacer cosas
juntos”, pudiéramos establecer un didlogo fecundo con ellos.' La amistad con los
chicos fue una base metodoldgica esencial; sin embargo, en nuestras investigaciones
recurrimos también a técnicas de investigacion mas formalizadas como entrevistas
semiestructuradas con adultos, dindmicas de fotointerpretacion con los nifos, ela-
boracién y presentacion infantil de dibujos e historietas. La revisién bibliografica
fue fundamental para la caracterizacion general de las fiestas.

LAS FIESTAS PATRONALES EN YUCATAN

En Yucatdn existe una larga tradicién de culto alos santos. Esta inici6 en los prime-
ros afios de la colonizacién, y, con diversas transformaciones, ha pervivido hastala
actualidad, de manera que hoy “la mayoria de las comunidades rurales, las ciudades
y los barrios tienen un santo patrén en cuyo honor se llevan a cabo, por lo general
anualmente, celebraciones de cardcter religioso y secular” (Qu’intal, 1993, p.7).2
Dichos festejos, que pueden durar desde tres hasta quince dias, se caracterizan por
su colorido, riqueza simbélica y complejidad organizativa.

La fiesta patronal es a la vez solemnidad religiosa y acontecimiento lidico
(Ferndndez y Negroe, 1997, p. 110). La devocién y la diversidn se entrecruzan y

I Unacercamiento més detallado ala perspectiva mctodol(’)gica que sustento el acceso a la informacién cmpl’rica
pucdc encontrarse en Reyes, 2018.

2 Aunquc las celebraciones anuales a los santos patronos delos pucblos resaltan en la mayorfa de estos, en algunas
localidades como Yaxun4, con ampli;l presencia de comunidades rcligiosas no catdlicas, son otros los eventos
festivos y rituales que operan como aglutinadores comunitarios (Quintal y Rejon, 2011, p. 106).

328
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



retroalimentan continuamente, sin que exista entre ambas una clara demarcacion.
No obstante, en ciertos momentos, el énfasis esta puesto en lo ludico, mientras que
en otras fases de la fiesta se subraya la dimensién devocional. Asi, en la vaqueria,’ la
corrida de toros, los bailes, la feria y la quema de productos pirotécnicos destacan
los elementos seculares. Por su parte, en las misas, los rosarios, “Las mafanitas™
con las que se inaugura el evento, la bajada y subida del santo patrono y la procesion
en su honor se enfatizan los aspectos religiosos (Angelotti, 2005, p. 146).

La dicotomia entre profano y sagrado, sin embargo, funciona solo grasso modo,
pues encontramos elementos religiosos entretejidos con las actividades ludicas
(Quintal, 1993, p. 13). Por ¢jemplo, es comiin que durante las corridas de toros:

[...]1os palqueros Oorguen permiso a grupos reh’giosos y colaboradoresdela parroquia local
paraque, acompaﬁados conlos estandartes delos gremios, recorran elruedosolicitando algu-
na contribucién en beneficio de las obras de la iglcsia del pucb]o, obien quese destine un dia
especial delacorrida...] donde todoslos aportes obtenidos por laventa de boletos ingresan
alasarcas de laiglesialocal en cardcter de ofrenda al santo patrono (Angelotti, 2005, p. 147).

Como promesa, hay familias que “donan” alguna res para la corrida, aunque, en
este caso, el animal no suele ser sacrificado, sino simplemente contribuye a dar
realce al espectéculo.

Hay que llamar la atencién, ademds, sobre el hecho de que unos dias antes del
inicio de la fiesta patronal, los palqueros construyen el tablado para las corridas®
y en el centro de la arena taurina plantan una ceiba o yazxhé (simbolo del drbol

3 La vaquerfa es un evento en cl quese bailan danzas rcgionalcs conmisicade jarana intcrprctadapor unaorquesta

jarancra (banda de musica o charanga formada por tarola, bombo, trompeta, saxofén alto y saxofén tenor). La
vaqueria, dice Rendn Irigoycn, “nacié en las haciendas. Dcspués delamarcadel ganado, las mujeres —vaqueras—
atendfan solicitamentealosinvitados yasusesposasy,como final de fiesta, danzaban viejos sones mayas influidos
por la musica espafiola o viceversa” (cit. en Quintal, 1993, p. 22).

En la actualidad, lajarana se considera el baile tipico dela pcm’nsula de Yucatédn, en el que se realiza un za-
pateado caracteristico que tiene un cierto aire de la jota aragonesa (Quintal, 1993, pp. 22-23). En dicho baile s
espera que los participantes vistan el traje rcgional, incluso los queya han cambiado su vestimenta cotidiana al
tipo occidental (Lara, 2007, p-177).

4 En estos contextos no suclen respetarse las ctapas clasicas de una corrida, sino que cl evento se realiza en forma
simplificada, con toros que no son de lidia y toreros inexpertos (Quintal, 1993, p. 25).

5 Pieza musical que se acostumbra cantar en México para homcnajcar alas personas cldiadesu cumplcaﬁos. Enlas
fiestas patronalcs, “Lasmafanitas”se cantan tempranocn lamafanacenel tcmplo que alojaal santo quese descahonrar.

6 Para construir el ruedo se utilizan troncos, bcjucos y pa[mas traidas del monte, asi como SOgas. En algu Nos €asos
se cmplcan liminas y lonas de pla’stica El tablado tiene dos pisos: uno al ras del suclo y otro construido sobre el
anterior. Encada pisoencontramos varias secciones o palcos. De ahl’quc sus constructores scanllamados palqucros.
Ellos colocansillas en sus respectivos palcos y cobran a vecinos y visitantes las entradas paraver la corrida.

329
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



primigenio entre los mayas). “La plantacion del yazxhé puede ser un acto ritual
complejo, incluso tabu para las mujeres” (%intal, 1993, p. 23). Esta actividad da
cuenta también de la articulacién entre lo sagrado y las actividades que podrian
parecer exclusivamente seculares.

Un ejemplo més de la permeabilidad entre lo ludico y lo devocional puede verse
en los bailes de jarana realizados en el contexto de la fiesta patronal; estos pueden
ser vistos, en cierto sentido, como una practica ceremonial religiosa, ya que “las
muchachas visitan la iglesia durante el rosario que anticipa la vaqueria, y alli pro-
meten al santo celebrado representar la jarana en su honor [...] Ejecutar la jarana
es [para ellas] algo serio [...] conscientes de que estén efectuando una ofrenda en
forma coreogréfica” (Jardow-Pedersen, cit. en Tejrovskd, 2012, p. 15). La jarana
denominada “El toro” es la que suele bailarse al final de la vaqueria como pago de
alguna promesa al santo (Quintal, 1993, p. 14).

Respecto de la feria, parte comercial de la fiesta relacionada con la instalaciéon
de juegos mecénicos y puestos temporales donde se expenden diversos productos,
es comun la venta de imdgenes religiosas que los vecinos adquieren para colocar
en los altares hogarenos. Como puede verse, lo sagrado se incrusta en espacios,
actividades y eventos que para ¢l observador inexperto podrian parecer la parte
profana de la fiesta.

En cuanto a las actividades consideradas eminentemente sagradas, estas, como
veremos mds adelante, estan atravesadas por lo lidico. Dichas actividades son im-
pulsadas por los gremios, que son las organizaciones sociales més representativas
del catolicismo popular en Yucatdn. El fin principal de tales asociaciones es realizar
actos devocionales para el santo patrén de la localidad donde se ubican. Los gre-
mios suelen estar constituidos a partir de afinidades de oficio, profesién o estado
social (Duarte, 2012, p. 68).” La participacion es voluntaria y no es promovida
por la jerarquia eclesidstica, aunque comiinmente cuenta con la anuencia de esta
(Ferndndez y Negroe, 1997, p. 122). Cada dfa, un gremio diferente estd a cargo de
homenajear al santo con rezos, ofrendas y procesiones, para ello recauda dinero
entre agremiados y vecinos, y con los fondos reunidos se contrata la orquesta que
acompafia las procesiones, se pagan misas, se compran flores para decorar el templo
y se adquieren articulos pirotécnicos, que, ademds de hacer vistosa la fiesta, sirven
como sefiales sonoras que indican el inicio o el término de las diversas actividades.

7la mayorfa de los gremios estdn aglutimdos por oficios (campcsinos, artesanos, albaniles, etcérera), aunque
también los hay por géncro y edad, como el de senoras, el de seforitas o el de nifios.

330
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



Los presidentes de los gremios son quienes asumen la mayor parte de la coor-
dinacién de las actividades, los gastos y las obligaciones rituales. El dia en que un
gremio estd a cargo de homenajear al patrono del pueblo, se sirve comida festiva
en la casa de quien preside la organizacién, amenizando el evento con algunas
jaranas.® Luego, cargando los emblemas del gremio y seguidos por la orquesta y
por los responsables de lanzar los voladores, los agremiados y sus acompanantes se
dirigen en procesion hacia el templo, donde son recibidos por el sacerdote. A esto
se le conoce como la “entrada del gremio”.

Después de la misa, los socios del gremio festejante se retiran, dejando en el
interior de la iglesia escudos, estandartes y pabellones de su agrupacion. Al dia
siguiente se realiza la “salida del gremio™ los agremiados recogen los emblemas
del grupo y, acompafiados por la musica de la orquesta jaranera, se encaminan a
la casa del presidente electo para organizar las actividades del afio siguiente. Ahi,
ademds de escuchar el informe de gastos y de actividades del ano ritual que culmina
(%intal, 1993), comen, beben, conversan y oyen misica, lo cual muestra, de nueva
cuenta, las interrelaciones entre lo ludico y lo devocional.

Mas alla de las actividades religiosas organizadas por los gremios en el templo
y en las casas, la gente de las localidades espera con ilusion las corridas, vaquerias y
bailes populares. Las primeras resultan emocionantes y divertidas para los asisten-
tes debido a las situaciones peligrosas y chuscas que se dan por la inexperiencia de
algunos toreros, por los esponténeos que se lanzan al ruedo o por las embestidas de
algtin asustado toro a los vendedores de golosinas (Quintal, 1993, p. 25). Durante
la quema de juegos pirotécnicos (en el parque central o en algtin espacio cercano
al templo) son particularmente atractivos los toritos’ (vuakax k’dak’, en lengua
maya) que se distinguen por estimular la participacién y el relajo entre el publico
al corretear a los asistentes a través de un espacio abierto (Angelotti, 2005, p. 128).

Finalmente, cabe mencionar que, por las noches, durante el periodo de la fiesta
patronal, se realizan dos tipos de eventos dancisticos: por un lado, la vaquerfa (nor-
malmente es gratuita), ala que las muchachas y, en menor medida, los varones asisten

8 En el caso de Kanxoc, Yucatin, por cjcmplo, sc acostumbra ofrecer una magna comida “ala que estdn invitados
todoslos que detentan algfm cargo durantelafiesta, asi como amigos, vecinos, allcgadosy todo aqucl simpatizante
conelsanto que deseeasistir’; ensu mayorfaes gente delalocalidad, pero llcgan también personas deotros pucblos
dela region, ¢ incluso de lugarcs alcjados, que son parientes o amigos delos celebrantes (Lara, 2012, p. 98).

9 El torito consiste en una estructura de madera sobre la cual se distribuycn y $€ atan NUMErosos productos pi-
rotécnicos, que Iucgo son montados sobre un muneco forrado con papcl de colores que simula la ﬁgura deun
toro. El torito es arrastrado sobre un dispositivo con ruedas o bien es c;ll'gado por una persona con la finalidad
de corretearala concurrencia.

331

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



portando el traje regional de gala. Caracteristico de este tipo de eventos es la presencia
de bailadores de otras localidades que acuden para socializar y mostrar sus destrezas
en la ¢jecucion de las jaranas. Por otro lado, los bailes son amenizados por conjuntos o
empresas de “luzy sonido” que tocan o reproducen mediante grabaciones piezas musi-
cales con ritmos bailables diversos (entre otros, cumbias, reguetén y danzén). Vaqueria
y bailes nunca se realizan de forma simultinea; por lo general, la primera noche esta
dedicada a la vaquerta y las otras noches del periodo festivo se realizan los bailes.

LAS FIESTAS PATRONALES VISTAS COMO PATRIMONIO CULTURAL

En el uso comun, cuando se habla de patrimonio cultural suele hacerse referenciaa
un conjunto de elementos considerados valiosos porque se les supone representati-
vos de la cultura de un grupo o sociedad en particular (etnia, nacién, comunidad,
pueblo), de ahi la idea de que el patrimonio “remite a ‘lo que es nuestro’, ‘lo que
nos pertenece’, como comunidad, grupo, colectividad” (Muriel, 2015, p. 264). En
esta acepcion se enfatiza que el patrimonio no es toda la cultura de un grupo, sino
solo “algunas muestras representativas de la totalidad que se pretende abarcar”
(Machuca, 1998, p. 28); se trata de “una parte seleccionada que funge como refe-
rente de sus valores ms entraiables y emblematicos” (Tzuc, 2008, p. 30). Visto
de esta forma, lo central del patrimonio es que se trata de una construccion social
con capacidad para representar a un grupo social, mediante la manipulacién y
recapitulacién simbdlica de su pasado en funcién del presente (Garcta, 2008, p. 3).

Al respecto, no es raro encontrar que los habitantes de los pueblos y de los barrios
antiguos en Yucatdn hablen de las fiestas patronales de los lugares donde residen
como algo muy representativo de estos, y con lo cual se sienten identificados, como
me comentd un sefior en Oxcutzcab: “Nunca me lo pierdo, cada afio salimos [vamos
alos festejos], ast lo tenemos acostumbrado todos por acd; hasta los que viven del
otro lado [Estados Unidos] muchos vienen en estas fechas”.

Sin embargo, existen variadas formas de entender lo propio. “Diversos grupos se
apropian de formas diferentes y desiguales de la herencia cultural” (Garcfa, 1999,
p- 17). Ademds, no todos los subgrupos tienen las mismas posibilidades de definir
cudles elementos se integran al patrimonio; algunos sectores de la poblacién dis-
ponen de medios econdmicos, politicos ¢ intelectuales para expandir laidea de que
ciertos bienes son superiores y merecen ser conservados. Resulta dificil, incluso,
lograr acuerdos sobre los criterios que deben usarse para definir aquello que ha de

332

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



conservarse. Por ello, el patrimonio es un campo de confrontacién simbélica y
de reproduccién de diferencias al interior de la comunidad (Burgos, 2012, p. 28;
Garcfa, 2008, p. 7; Tzuc, 2008, pp. 33-36).

Con frecuencia se piensa que han de preservarse objetos, costumbres o pric-
ticas que son valiosas porque han resistido el paso del tiempo, por ser exclusivas
del grupo o resultantes de la creatividad extraordinaria de alguno(s) de su(s)
miembro(s). Pero ¢cudndo algo es digno de preservacién?, ¢quién lo decide? (Prats,
1998, p. 66; Cruces, 1998, p. 77). No siempre se logran consensos al respecto. No
ha de extranar, entonces, que en torno a las fiestas patronales surjan diferencias y
tensiones cuando se trata de afadir, modificar o eliminar algin componente de
estas. Por e¢jemplo, una mujer de avanzada edad me dijo durante las celebraciones
ala patrona de su pueblo:

Yalas sefioras de hoy son ﬂojas, asinosirve [la comidaritual], nolo quicren hacer como debe
ser. Mi mamd asi no me ensend. Era muy exigente ella. Pero hoy yano,yaquicren todo facil.
Tambié¢n hay unos que ya no quiere dar, trabaj an, ganan su dinero yno quicren dar, poquito
que den, pero no, no dan; no se ponen a pensar que NO €s para NOSOLIos, €s para la Virgcn,
para que luzca su fiesta.

Los procesos de reconocimiento y legitimacion de elementos culturales como
patrimonio estdn atravesados por relaciones de poder. Es a través de la hegemonia
y la autoridad como se determina entre el inmenso conjunto o poo/ de cosas que
hipotéticamente podrian representar a un grupo, esto es, entre aquello “patrimo-
nializable”, cudles elementos y précticas habrdn de conservarse por considerarlos
simbolos que, en forma condensada, representen las ideas, emociones y valores de un
grupo (Prats, 1998, pp. 66-67). Las generaciones jovenes discrepan con frecuencia
de las personas mayores a este respecto.

Los agentes que disputan por la determinacién de los elementos constitutivos
del patrimonio y por la activacién de este tienen intereses concretos y posiciones
diferentes de autoridad y poder; cuando cuentan con algtin soporte (recursos eco-
némicos, politicos, influencia ideoldgica) tienen un papel relevante en la seleccién
cultural que se propone como patrimonio y en la conservacion de practicas, valores
¢ intereses especificos (Prats, 1998, pp. 63-69). Por lo general, los nifios tienen un
rol secundario en la definicidn de los elementos especificos que se han de conservar
como patrimonio festivo de sus comunidades, pero, como mostraré mas adelante,
no por ello son sujetos pasivos en la reproduccion de este.

333

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



Ya que todo lo considerado como patrimonio pasa por procesos de seleccion y
de legitimizacién de lo seleccionado, €l patrimonio debe ser visto como una cons-
truccion social en permanente transformacion, y no como algo dado e inamovible
(Prats, 1998, pp. 63-64). De hecho, como sefialan Tzuc (2008, p. 32) y Garcfa
(2008, p- 9), el patrimonio no es estdtico; se constituye por aportaciones de quie-
nes anteceden, retomadas por los que viven el presente, quienes, a su vez, afiaden
nuevos elementos, resigniﬁcan los anteriores y buscan transmitirlos a generaciones
futuras. Algunos elementos son portadores de una gran carga simbélica que se les
otorgd en el pasado, han acumulado numerosos significados alo largo de la historia,
pero siempre hay un nuevo “trabajo cultural” a través del cual ese bien adquiere
nuevos usos y significaciones (Ribeiro, 1998, p. 135). Desde la perspectiva aqui
adoptada, los nifios pueden también afadir usos y significados al patrimonio de sus
comunidades de pertenencia, tal como mostraré en otros apartados de este trabajo.

Profundizando en la idea de que el patrimonio nunca queda cristalizado ¢ in-
movil, Machuca (1998) sefiala que, en unos casos, lo intangible (valores, elementos
cognitivos, ideas) subsiste a pesar de que los artefactos materiales o componentes
fisicos que los representaban (musica, danza, comida, objetos rituales, etcétera)
hayan desaparecido. En otros casos, lo material persiste desarticulado del sistema
social de significados en el cual se origind. La pérdida o la adhesion de elementos
patrimoniales tangibles ¢ intangibles afectardn la construccién de subjetividadesy,
por lo tanto, la construccién de identidades colectivas (Machuca, 1998, pp. 34-35).

Sabemos que paralas identidades resultan relevantes las relaciones de los sujetos
con el tiempo y el espacio. La representacion que, a partir de lo reconocido como
patrimonio, se haga de lo “tipico” de un lugar influye en la reflexién que el grupo
hace de si mismo y en las maneras en que este tiene de presentarse ante los “otros™;
se relaciona también con las imagenes que los agentes externos tienen sobre el
grupo en cuestion y con lo que una generacién trata de transmitir a la siguiente
para orientar su presente y su futuro. Asi, a través del patrimonio se establecen
relaciones dialdgicas entre las distintas generaciones al interior del grupo y entre
el “nosotros” y “los otros” (los que no pertenecen al colectivo en cuestién). Con
no poca frecuencia, los sectores hegeménicos intentan apropiarse del patrimonio
de los subalternos ¢ imponer una imagen estereotipada y rigida acerca de estos.

Cabe destacar que en la época actual, de multiples conexiones globales y de inter-
cambios culturales y econémicos acelerados, nos hemos acostumbrado a convertir
en espectdculo y mercancialos elementos culturales que han sido reconocidos como
patrimonio de algin grupo (Ranisio, 1998). Las fiestas patronales de Yucatdn no

334

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



han sido ajenas a este proceso. Mis interlocutores en campo comentan la creciente
importancia de la feria comercial que acompafia a las celebraciones tradicionales;
la compra de estandartes manufacturados por encargo, en vez de la elaboracion
casera de estos por integrantes de los gremios, la utilizacién de maestros de danza
para desarrollar en las jovenes generaciones las destrezas requeridas para ejecutar
el baile de jarana; la presencia cada vez mas comiin de empresas que se encargan de
organizar, con criterios mercantiles, los bailes y las corridas; la visita de animadores
de algin programa de television para difundir regionalmente la celebracién y pro-
mover a artistas de la zona. Por todos estos cambios, las personas mayores suelen
quejarse de que la fiesta “ya no es como de antes”, “ya no se hace bien”.

Pese ala permanente transformacion de las celebraciones, las comunidades han
preservado a través de la fiesta anual de cada pueblo muchas creencias, formas orga-
nizativas y valores propios, no siempre evidentes en el nivel tangible. Por ¢jemplo,
en el trabajo de campo he encontrado que la idea de reciprocidad entre los santos y
los devotos sigue teniendo fuerza, lo cual ha inspirado la conservacién de los festejos
para agradecer los favores recibidos y evitar que “el santo se enoje” en caso de que
la celebracién en su honor no “esté a la altura” de los dones que este ha otorgado
a sus fieles. Prevalece, asimismo, el respaldo y la solidaridad que los parientes dan
alos organizadores de las celebraciones, aun cuando tales parientes no sean parte
formalmente de los gremios e incluso hayan emigrado; este apoyo suele reforzar
los lazos que unen a la parentela. Por otra parte, el nimero y la calidad de ofrendas
en el templo y la abundancia de comidas festivas durante los festejos siguen siendo
clementos importantes para otorgar prestigio y distincién en las comunidades.

Son justamente las mencionadas creencias y significaciones las que estan ausentes
delos performances culturales promovidos por agentes de gobierno, empresas turis-
ticas, asociaciones civiles y hasta agrupaciones de la élite regional que, inspirados en
las celebraciones patronales de los pueblos yucatecos, escenifican sus trajes, danzas
y musica fuera de su contexto festivo; con ello intentan construir una imagen de
la sociedad yucateca como unida y hermanada por practicas comunes. Los ninos
alos que me referiré en este trabajo participan en tales performancesy representa-
ciones de las fiestas a los santos a través de festivales escolares y, en algunos casos,
de presentaciones de grupos folkléricos promovidos por los municipios o casas de
cultura locales; sin embargo, en tales casos muestran menor entusiasmo y gusto
por participar, dado que su integracion a estos estd més controlada y supervisada
por los adultos, por lo que se les ha dejado menos espacios para la movilidad au-
ténoma y la creatividad.

335

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



Por rebasar los objetivos planteados en este trabajo, dejaré de lado la incorpo-
racion infantil en las mencionadas escenificaciones de las fiestas, y en el siguiente
apartado examinaré exclusivamente la forma en que nifios y nifias se integran a
los festejos patronales de sus pueblos y barrios. Més adelante, en la tltima seccién
del articulo, mostraré cémo ellos resignifican activamente estas celebraciones y
las convierten en apoyo importante para la construccion de sus identidades. Debo
aclarar que al enfocarme en las formas de relacion de los nifos con el patrimonio
festivo sigo los planteamientos de Herndndez y Ruiz (2017), quienes sostienen que
los procesos relacionados con el patrimonio deben abordarse desde el consumo
diferencial que de este realizan los diversos sectores sociales. De acuerdo con estos
autores, “el patrimonio se conforma realmente en tanto se consume” (Herndndez y
Ruiz, 2017, p. 2), y este consumo siempre es heterogéneo entre los actores sociales.
En el caso aquianalizado, me centro en los usos que los nifios hacen del patrimonio
festivo y en sus contribuciones para reproducirlo (por ejemplo, al recolectar mate-
riales para la construccion del tablado, al bailar para el santo patrono y participar
en las procesiones, al hacer los mandados que se requieran durante la preparacion
de la comida ritual, al grabar y compartir mediante teléfonos celulares aspectos de
los distintos eventos, al construir narraciones sobre lo sucedido en estos o al repro-
ducir en sus juegos, de manera simbdlica, algunos componentes de la celebracion ).

LA PARTICIPACION INFANTIL
EN LAS FIESTAS PATRONALES DE YUCATAN

Los estudiosos de las fiestas han subrayado que estas operan como marcadores
temporales de la vida social, ya que interrumpen la sucesion lineal del tiempo
estableciendo periodos y ciclos (Velasco, 1982, p. 9). Para los nifios de las comu-
nidades rurales y periurbanas de Yucatdn, dos tipos de eventos sobresalen como
ordenadores de ciclos temporales: los festejos y ceremonias escolares y las fiestas
patronales de sus pueblos. Estas tltimas son esperadas con gran ilusién, como
describi en un trabajo anterior:

Desde los dias previos se puede observar el entusiasmo con que aguardan la celebracién, y
en particular, las corridas de toros. Los nifios estin pcndicntcs de los avances de sus padrcs
v familiares en la construccién del ruedo taurino; las pléticas sobre los toros y becerros que

336

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



poseen sus familias Yy que participardn en las corridas' estan a la orden del dfa. Una escena
tipica de los dfas que anteceden a la fiesta patronal es la de varoncitos de entre seis y nueve
anos jugando a “la corrida’

Por su parte, las chiquﬂlas platican sobre la ropa que quicren que les compren para la
ocasion, pucs saben queesees el momento delafo enel que las familias adquicren prcndas
nuevas para que sus hijos estrenen en los festejos [..].

Concluidalafiesta patronal, los acontecimientos ocurridos durante los dfas de la celebra-
cion siguen siendo motivo de conversacion entre los nifos (Diario de campo. Fragmcnto

reproducido tambi¢n en Reyes, 2012, p. 174).

La participacién infantil en las fiestas patronales abarca los diversos eventos des-
critos al principio de este trabajo. En ninguno de los casos los nifios son pasivos
receptores del patrimonio. En las péginas siguientes mostraré cémo los nifios, al
igual que otros agentes, dan sentido a los bienes culturales, los usan como referentes
para construir las imagenes que tienen de si mismos y de otras personas; ademds
adhieren nuevos elementos y significados a la herencia patrimonial, con lo cual
contribuyen a su transformacion.

La participacion infantil en las actividades religiosas

Los nifosy nifias se incorporan de manera paulatina a todas las practicas y creencias
del catolicismo popular, religion mayoritaria en los pueblos yucatecos, que tiene
como ¢je la devocion a los santos. Asi, desde bebés se les ve en misas, procesiones
y novenas."! Conforme crecen, van teniendo un papel més activo en estos even-
tos, y durante las fiestas patronales se integran a las actividades organizadas por
los gremios. Las agrupaciones mas grandes logran reunir a una gran cantidad de
nifos y es comun que los pequenios encabecen las procesiones, ataviados con el
traje regional de Yucatdn.

10 Algunas familias, como promesa por alguna bendicion recibida del santo o \'irgcn desudevocion, ofrecen llevar
auno de sus animales a la fiesta taurina para que esta luzca mas. Poco antes de la corrida, pintan en ellomo del
toro un letrero que indica qui¢n “dond” al animal. Estos toros no son sacrificados.

Eventos que se llevan a cabo durante nueve dias consecutivos. En ellos se reza el rosario y s¢ entonan cdnticos
rcligiosos, bien sea como agradccimicnto a un santo por algl’m tavor recibido o bien para prcscntarlc ;11gu na
peticion. Escomun que las novenas se realicen enlos hogarcs dela poblacién. Cadanocheuna persona (llamado
nochero o nochera) organiza los rezos y s¢ encarga de ofrecer comida y bebida, tanto al santo como a la gente
que tue invitada paraunirse a las plcgarias y cantos.

337

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



En muchas localidades existe un gremio que es especificamente de nifos. A
su paso por las calles, camino al templo, los ninos suelen llevar objetos relativos a
las actividades productivas de su localidad (por ¢jemplo, un barco para aludirala
pesca, un toro para hacer referencia a actividades agropecuarias, etcétera) u obje-
tos que den colorido a la procesién (banderitas, globos, flores, listones) (Duarte,
2012, pp. 83-87). También es comtin verlos llevando los estandartes del gremio o
ayudando a que la imagen venerada no se caiga cuando es trasladada en vehiculo
de una localidad a otra.

En las actividades realizadas en el interior del templo, como misas y rosarios,
los nifios muestran un comportamiento similar al descrito por Poot (2011, p. 395)
respecto de los nifios de la iglesia de la Profecia durante los servicios religiosos:
juguetean consigo mismos o con los compafieros de junto, platican con ellos,
cambian continuamente de postura corporal, en sintesis, se muestran distraidos,
por lo que son llamados por los adultos a mantenerse quietos, a no pararse o a
salir del templo.

En las novenas, los menores de edad cuidan a sus hermanitos, en tanto que
sus mamds y abuelas rezan, participan a ratos en los cantos y oraciones y, en otros
momentos, juegan en el solar de la casa donde se lleva a cabo el homenaje al santo.
Cabe mencionar que la preparacion de cada novena comienza desde las primeras
horas del dia. A lo largo de la jornada, los ninos y, sobre todo, las nifias colaboran
en actividades como barrer el patio, lavar trastes, desmenuzar la carne que se
usard en tacos y repartir el #00x'* a los asistentes. De hecho, el reparto del #00x
es un momento ansiado por ellos. Durante todas las tardes que dura el homenaje
al santo/a es comun escuchar a los nifos preguntindose unos a otros si iran en la
noche a la casa donde se rezara el rosario o interrogando a sus compaferos sobre
el #00x del dia anterior, pues este suele consistir en algtin postre o alimento que
no acostumbran comer en los dias ordinarios.

Participacidn infantil en los eventos nocturnos en espacios pitblicos

Por las noches, los nifios y nifias procuran no perderse las quemas de productos
pirotécnicos. Angelotti describe en los siguientes términos sus observaciones du-
rante ¢l encendido de la vistosa “cascada o lluvia de fuego™

12 Sencilla 40 CON- ;
SCHLIHO dgde pam [dS PCLSOH&S qUC Pdl’UClPdl’Oll cn la novena.

338

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



[...] conunos cartones colocados sobre sus cabezas (amodo de escudo), [los nifos] comien-
zan a correr entre los chorros de fuegos la algarabia es total. Luego, cuando ¢l fuego de las
velas se ha Cxtinguido, los nifios se disputan las velas romanas no encendidas de la cascada N
amodo de trofeo, las queman con sus compaiieros (Angelotti, 2003, p. 125).

Asimismo, los eventos dancisticos resultan atractivos para los nifios. En mis tra-
bajos de campo he observado que los varones que ya se acercan a la adolescencia
deambulan en grupo por los alrededores de la fiesta a fin de ver a las muchachas
que se encuentran en la vaquerfa o en los bailes de luz y sonido. Las nifias suelen
acompariar a alguna mujer adulta de su familia para ser “chaperonas” de hermanas
o primas jévenes que participan en estas diversiones. En algunos pueblos, las ninas
y los varones mds chicos estén a cargo de ejecutar alguno de los bailes regionales
que se ofrendan al santo, y asi comienzan a adquirir experiencia en el zapateado
caracteristico de estas danzas. Ataviarse para tal ocasion llena de entusiasmo a las
nifnas: les encanta ser maquilladas para resaltar sus rasgos faciales, usar los collares
y aretes que las adultas les prestan para complementar los vistosos trajes, ensayar
algunos gestos de coqueteo y competir entre si intentando definir quién luce mds
bonita y elegante.

Actividades infantiles vinculadas con las corridas

Aunque todos los eventos hasta aqui descritos despiertan el interés de los nifios,
ninguno resulta tan atractivo para ellos como las corridas de toros. Conforme la
construccion del tablado avanza, su entusiasmo crece. En la edificacién del ruedo,
cllos son atentos aprendices y a la vez gustosos colaboradores, pues en el proceso
de levantar la estructura o esqueleto del palco participan tanto los propietarios
como sus hijos, nictos o algun otro familiar. Nifos y jévenes aprenden “ayudando
y haciendo” (Rosado, 2008, pp. 108). Asi adquieren habilidades y conocimientos
necesarios para armar correctamente el tablado.

La participacion activa y directa de los menores, sobre todo de los varones,
puede darse en las diversas etapas que la corrida involucra: ya sea en la recoleccion
y eleccidon de la madera en el monte, en el traslado de los materiales hasta el espacio
destinado para la realizacién de las corridas, en la recoleccién del guano que se
usard como recubrimiento del palco. Puede verse también a los ninos observando
c6mo deben realizarse los amarres para que estos sean seguros y resistentes (Rosado,
2008, p. 85) o actuando como mensajeros encargados de llevar algo de beber o

339

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



comer a los mayores responsables de esta pesada tarea. Los momentos en que las
nuevas generaciones adquieren los conocimientos y las habilidades necesarios para

armar el tablado son una buena ocasién para socializar con los adultos y aprender

las obligaciones y normas consuetudinarias que rigen a los palqueros.”

Elruedo, a medio construir o ya terminado, se convierte en un espacio de juego

para los nifios, quienes lo usan para escenificar de manera simbdlica las corridas.
Sirva como ejemplo lo que anoté en mi diario de campo cuando realizaba una
investigacién con nifios de una pequena localidad en la periferia de Mérida:

A pesar del terrible sol y del calor insoportable del medio dia, los nifios [cuatro varones de
entreseisy ochoaros]se pusicronajugara lacorrida. Un pcdazo de caja de cartédn se convirtié
en capote, unasramas cafdas de los drboles se volvieron cuernos yun palito demaderafueuna
adecuada banderilla. Los ninos iban intercambiando el papcl detoro Y tOreros. Correteaban
descalzos y felices por elruedo. Chucho sevefa muy simpdtico simulando ser un toro enfure-
cido: hacfacarade Cnojado y arrastraba con fuerzasu pic derecho sobre el piso, moviéndolo
de adelante hacia atrds, a la vez que detenfa dos varas sobre su cabeza aparentando tener
cuernos. Carlos se acercaba con su capote de cartdn sucio, imitando los pases de un torero
v luego corrfaatodavelocidad perseguido por Chucho. Emmanuel gritaba irépido, corran
ala guardcrl’a! v “los toreros” se escondian tras la barrera. Cristian abandon¢ la corrida por
Uun rato porque se le habfa cncajado un espino en la planta del pic; al poco tiempo regresd
al ruedo y aunque cojeando siguié corriendo como toro embravecido. Permanecieron
absortos en el juego por un buen raro, lucgo se sentaron a descansar y me cxplicaron por
dénde entraban los toros al ruedo, me contaron que en la ceiba™ plantada en el centro del
€050 taurino amarran al ganado antes del inicio de la corrida y me sefialaron cudles palcos
son de sus familiares, mientras tanto subfan y bajaban constantemente del tablado (Diario

de campo, Chalmuch, Yucatén, 17 de mayo de 2008).

Laconstrucciondel tablado implica un trabajo colectivoenel que deben estar claroslos derechos y obligacioncs de
cadacual. Un cjcmplo detalesderechoses que los palqucros de mayor edad,al pcrdcr la energfa, fucrzay agilidad
necesarias para levantar el tablado, cedana algtm familiar mas joven la prerrogativa de participar anualmenteenla
construcciondelruedo y de cobrarpor clusodelassillas colocadasencel palco que le corrcspondc (dadalaposibi—
lidad de obtener ingresos por el alquilcr delos palcos, €SLOS SON Vistos como un patrimonio que pucdc heredarse
alos descendientes). En contmpartida alos derechos, los palqucros tienen la obligaci(’)n de rotar anualmente la
ubicacion de sus palcos, demanera quesienuna ocasion les tocarecibir el sol de la tarde, al afo siguicntc qucdcn
en sombra (véase Rosado, 2008).

La ceiba es elemento importante en los ruedos construidos en los pucblos yucatecos. Como senalé antes, este
drbolsimbolizaal arbol primigcnio enlacosmovision maya. Los nifios ;1prcndcn que debe serunaceiba, ynootro
arbol, el colocado dentro del ruedo.

340
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



Las representaciones de la fiesta taurina son comunes también en el espacio escolar.
En su descripcion sobre el juego de los alumnos de un jardin de ninos en Tahmek,
Yucatdn, Nancy Villanueva plantea que los chicos recrean simbdlicamente el
ruedo, ¢l corral y el palco, que asocian a tres tipos de jugadores: “los toreros, los
toros y las espectadoras” (Villanueva, 2000). Mediante el juego, dice esta autora,
los pequenios no solo representan la corrida, sino ademds participan activamente
en la construccidn de roles de género y manifiestan ideas interiorizadas en torno
a lo masculino y lo femenino. Como ejemplo narra el siguiente didlogo con una
de las nifas que la habfa invitado a jugar a la corrida:

Yo [Villanueval: ;Tu qué vas a ser? {Torero?

Fanny: No. Los nifnos son los toreros.

Yo: ; Entonces vas a ser ¢l toro?

Fanny: No. Los nifnos son toros tambi¢n.

Yo:jAh! ;Y entonces, como vamos a jugar ala corrida?

Fannyyano me contestd. Simplemente me senalé que fuéramos al drea donde habitualmente

Yy [ q

juegan los ninosala corriday nos sentamos donde habia yaotras ninas sentadas. A través del

didlogo anterior y con su comportamiento, Fanny me indicé que, como muijeres, nuestra
g Y P y q )

participacion en el jucgo sc reducta a observarlo, a ser cspcctadoras (Villanueva, 2000).

Por su parte, Fermin Puc (2014) muestra cémo la representacién de la fiesta taurina
deriva ocasionalmente en otro tipo de juegos. Asi, por ejemplo, narra una ocasién
en la que después de escenificar la etapa final de la corrida, en la que aparecen los
“vaqueros” con sus “caballos” para arriar al “novillo” hasta el corral, este salié del
espacio acordado parala corrida e inicié un nuevo juego, uno de persecucién en el
que los nifos-caballos se alejaron varias calles del “ruedo” intercambiando los roles
de perseguidores y perseguidos. Las nifias, por su parte, excluidas de este juego,
pero inspiradas en ¢, encontraron, unos dias después, la forma de cabalgar, pero
esta vez convertidas en ponis y pegasos como los de una serie de television infantil.
Situaciones como esta dan cuenta de que, al tiempo que se apropian del patrimonio
festivo, los nifios y las nifias realizan un nuevo trabajo de creacién cultural; lo ha-
cen ensamblando objetos y practicas provenientes de ambitos variados en formas
distintas a las que legitima la tradicién.

Miésalld de la representacién simbélica de las corridas y de los juegos inspirados
en estas, los nifos y las ninas disfrutan intensamente asistir a ellas. Poco antes de

341
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



que inicie el evento, se acercan a observar los toros mientras estos permanecen en
los camiones en los que han sido trasladados; observan cémo les ponen los monos
o les pintan el letrero indicando quién doné o prest6 al animal como pago de una
promesa. Se entretienen también viendo a los jinetes y toreros que aguardan fuera
del ruedo el momento de iniciar su actuacién. Unos mds esperan ansiosos sentados
en las barandas,” con las piernas colgando, a que dé comienzo el espectaculo.

Cuando al fin inicia el espectdculo, nifios y nifias suelen hacer comentarios
sobre el tamafo y bravura de los toros. Observan extasiados la entrada de los ji-
netes haciendo suertes con sus lazos. Con la mirada siguen atentamente los pases
del torero y las persecuciones del toro al matador. Cuando el animal se acercaala
baranda, el griterio no se hace esperar, asi como los aplausos cuando, por tltimo,
el toro es sacrificado, o cuando entre varios jinetes lazan a la res, la derriban y la
sacan a rastras del ruedo. Les divierten también muchisimo las “charlotadas” o
corridas burlescas, realizadas por payasos-toreros; estas generalmente se incluyen
el tltimo dia de la fiesta como parte del programa.

Cuando el periodo festivo concluye, los nifios se entretienen recordando momen-
tos de las corridas, ya sea mediante su sola memoria o apoyandose en grabaciones
hechas con teléfonos celulares.'® Los menores saben de multiples situaciones ocu-
rridas en la region en torno a la aficién taurina; “se entusiasman relatando que en
tal lado el toro se brincd, correte6 ala gente y le ‘sacé las tripas’ a alguien, que mds
alld el toro enterrd su cuerno en la pierna del torero, que en tal lugar la res derrib6
y corned a un jinete” (Reyes, 2011, p. 41). Incluso, llegan a conocer los nombres
de toros legendarios, famosos en la zona por su bravura.

Por otra parte, la asistencia a las corridas de toros y fiestas patronales que se
llevan a cabo en otras poblaciones de la region constituye una de las pocas oportu-
nidades que los ninos de las localidades rurales yucatecas tienen de salir de su lugar
de residencia. En esas ocasiones, los adultos acuden a pueblos cercanos para visitar
parientes, disfrutar de las celebraciones y, en muchos casos, corresponder al apoyo
que gremios asociados han brindado a la fiesta local (ya que las agrupaciones gre-
miales tejen redes de reciprocidad y ayuda en torno al culto a los santos). Al acudir
a los festejos de los otros pueblos, los nifios van formandose una idea del espacio

15 Se trata de una parte de la estructura del ruedo, formada por tablones (colocados de forma horizontal) en la
circunferencia interior del tablado, por delante de las sillas de los palcos del primer piso.

16 Debemos recordar que en el patrimonio conviven lo arcaico, lo residual ylo emergente (Garefa, 1998, p.28). En
este caso, antiguas costumbres como las corridas de toros en las fiestas patronales searticulan anuevas teenologfas
de comunicacion.

342
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



regional y van adquiriendo nociones acerca de los compromisos rituales que vinculan
a sus familias con otras que residen més all de la localidad en la que ellos viven.

En el caso de los chicos con los que he trabajado, he observado que sus ideas
sobre ellos mismos y sobre personas ajenas a su lugar de residencia se entretejen con
experiencias derivadas de su participacién en fiestas patronales. En cierta ocasion,
mientras los nifos y las nifias de una de las comisarias cercanas a Mérida elaboraban
colectivamente un plano de su localidad, escuché expresiones como la siguiente:
“Este caminito va a Tixcacal, el otro de acd va a Xcum [Oxcum], fui a Xcum con
mi papé parala corrida [durante la fiesta patronal]”. Otro dfa, al comentar una foto
de ninos ajenos a su comunidad, me decian: “estos se ve que no son asi de por acd
[lalocalidad y pueblos vecinos], no creo que sean de pueblo, no creo que tengan su
fiesta”.”” Comentarios como los anteriores dan cuenta de que la fiesta es empleada
como criterio de cercanfa o de extrafieza cultural, de inclusién y exclusion.

Sintetizando lo dicho hasta aqui, quiero enfatizar que los nifnos, mediante su par-
ticipacion en las fiestas patronales, se apropian del patrimonio local y aprehenden un
conjunto de referentes culturales de su grupo, esto es, adquieren conocimientos™y
nociones relativos, entre otras cosas, a: a) los marcadores comunitarios del tiempo;
b) los indicadores geograficos que hacen del espacio fisico regional un territorio
cercano, afectiva y simbdlicamente reconocido; ¢) los cantos y las plegarias que en
el contexto local se consideran adecuados para comunicarse con lo divino; ¢) las
formas de elaboracion de elementos centrales de las celebraciones comunitarias (por
ejemplo, la preparacién de comidas festivas o las técnicas para la construccién de
tablados); d) la manera de ejecutar las danzas regionales tradicionales y los bailes
comerciales modernos, y ¢) el sentido estético y el ezhos de su grupo.

A través de las fiestas, mientras participan y observan, los nifios refuerzan
también sus conocimientos sobre: 1) la division local del trabajo por sexos; 2) los
canones que regulan las relaciones entre hombres y mujeres en el espacio ptblicos
3) la expresién material y simbélica de las jerarquias existentes en la comunidad;
4) las normas consuetudinarias que rigen la organizacion de tareas colectivas en
sulocalidad, y 5) los compromisos de reciprocidad entre grupos familiares y entre
agrupaciones locales.

17 Comentario infantil en una dindmica de ﬁ)tointcrprctacién alhablardela fotogmﬁ'a deun grupo de ninos efec-
tivamente ajenos a la rcgién y al sector socioeconémico de los nifios participantes en este ¢jercicio colectivo.

18 Como argumcntaMarcos, enlatransmision gcncracional del patrimonio culturallo importante “nosontanto los
productos comolos procesos, es decirlatransmisién del conocimiento, antes que la conservacién de los objcms"

(2010, p. 4).

343
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



Si consideramos la diversidad de formas de participacion de los nifos en las fiestas
patronales, la reiteracion ciclica de estas y los multiples aprendizajes asociados a las
celebraciones, no nos resultara extrafia la vinculacion entre ellas y la construccién
de identidades infantiles. De esto me ocupo en el siguiente apartado.

NINOS E IDENTIDAD LOCAL

Hablar de identidad es referirse a clasificaciones sociales. Los nifios, como todo suje-
to social, tienen la capacidad de ordenar los rasgos que desde horizontes especificos
y cambiantes captan en las personas, de agrupar y reagrupar constantemente a los
seres humanos en funcion de similitudes y diferencias que observan, de formular
representaciones flexibles y moviles sobre si mismos y sobre los otros, en sintesis, de
construir y atribuir identidades. Asi, establecen distinciones respecto de diversos
¢jes de ordenamiento de personas tales como edad, género, religion, clase social,
origen €tnico o lugar de residencia. De esta manera, se sitian como miembros de
unas categorias y se perciben ajenos a otras. En unas ocasiones subrayardn su per-
tenencia a una de estas categorias, pero en otras situaciones haran énfasis en una
distinta. A partir de la yuxtaposicion e interjuego de sus diversas autoadscripciones
se generan distintos planos de la identidad infantil.

En estos diversos planos se renuevan constantemente el “yo” y el “nosotros’;
nunca quedan establecidos como algo estatico e inmodificable, sino, més bien, se
recomponen adaptdndose al entorno y a las situaciones cambiantes, a los contextos
particulares y a los “otros” especificos con quienes se interacttia (Hughes y Mac
Naughton, 2005). Pese a esta flexibilidad y dinamismo, las identidades tienen una
consistencia relativa, un cierto grado de continuidad (Giménez, 2002, pp. 42-43).

En el caso de los nifios, algunas dimensiones de su identidad tienden a destacarse
con mayor continuidad y consistencia que otras capas identitarias. A partir de las
primeras desarrollan intensos sentimientos de pertenencia y solidaridad. Tales
sentimientos estan muy relacionados con el uso que ellos hacen del tiempo y el
espacio, tanto en su vida cotidiana como en las ocasiones festivas que interrumpen
la rutina diaria (Reyes, 2012, pp. 199-243).

En las observaciones, charlas y convivencia que he tenido con menores de diversas
localidades he podido percatarme de que una de las dimensiones més relevantes
en la identidad de los nifos rurales y periurbanos yucatecos, después de la que se
refiere al nucleo familiar, es la que alude a la comunidad residencial, a la localidad

344

Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



donde viven. El orgullo de pertenecer a esta suele asociarse con la fiesta patronal,
lo cual no es de extranar si se considera que ella tiene para los chicos una gran car-
ga emocional.”” Durante charlas orientadas a recoger experiencias de su vida que
les hubieran hecho sentir muy alegres, ilusionados, enojados o tristes, no faltaron
las referencias a la fiesta de su pueblo: “;Vas a venir a la fiesta? Ya me compraron
mi vestido. Todos los del salén salen [los companeros de clase participan en los
eventos de la fiesta]”; “Para la fiesta viene mi padrino de Mérida y trae a sus hijos
y jugamos; siempre viene, la pasamos chido porque acé si se pone buena”; “Me
molesté en que mi mam4 no me dejé que salga, me castigd porque pegué a mi
hermanito, solo llorar hice”.

En mis conversaciones con los nifios he encontrado que para ellos la fiesta del
pueblo es el lugar por excelencia de la diversién, de departir con aquellos a los que
quieren, momento de comer lo que mas les gusta, de estrenar ropa, de mirar los
espectdculos que mds les entusiasman (las corridas), de coleccionar anéedotas que
vale la pena recordar. En pocas palabras, la fiesta condensa en un tiempo y lugar
la alegria de compartir con otros el presente.

Conviene enfatizar que las identidades infantiles no suelen buscar anclajes
pretéritos, vinculos con la memoria colectiva ni proyectos de largo plazo; tienen
su principal soporte en el presente (Reyes, 2012, pp. 410-411). La fiesta, con sus
abundantes elementos simbélicos y su fuerte carga emotiva, permite a los nifios
reforzar el reconocimiento de si mismos como integrantes de una colectividad
personalmente interrelacionada, que comparte un espacio y unas tradiciones, como
miembros de “un mundo conocidoy de conocidos” (Prats, 2005, p. 25), formado por
quienes gustan de cosas similares y disfrutan de los mismos momentos especiales.

REFLEXIONES FINALES

Las discusiones antropoldgicas contemporaneas en torno al patrimonio cultural
suelen centrarse en las disputas que durante el proceso de patrimonializacién se
sostienen entre instituciones y agentes adultos. Se analizan también con relativa
frecuencia las puestas en escena de patrimonios locales con usos turisticos, se

19 Debemos tener presente que la fiesta forma parte de su patrimonio, y este, como ha enfatizado Muricl (2015, p.
275), siempre tiene que ver con tocar los afectos y transmitir emociones. Garcfa (2008, p. 6) senala que para la

seleccion que los grupos hacen de los referentes simbolicos que intcgran su patrimonio, un criterio fundamental
essu capacidad de expresar de forma sintética y emocionalmente efectiva una identidad colectiva.

345
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



deconstruyen discursos hegeménicos que postulan autenticidad o arcaismo de
referentes patrimoniales a fin de reforzar propuestas ideoldgicas. Se habla de lo
patrimonializado como algo que pasa de una generacion a otra, pero la apropiacion
que los més jévenes hacen de los bienes patrimoniales se da por sentada, como si
fuera mecénica y pasiva, cuando en realidad los nifios se acercan al patrimonio de
maneras creativas.

Los ninos integran los referentes patrimoniales a espacios lidicos que son
exclusivamente infantiles (por ejemplo, el juego de la corrida de toros, las bromas
y narraciones entre compaieros sobre los distintos eventos, la movilidad inde-
pendiente en torno a la fiesta, salpicada de risas, amistad y camaraderfa); en estos
espacios, ellos tienen sus propios cddigos de comunicacién, sus formas particula-
res de organizarse, sus rituales compartidos, sus normas especificas de inclusién
y exclusién. Como dirfa Corsaro (2005), los nifios no solo interacttian con los
adultos, ni simplemente se la pasan imitando a los mayores, sino que también
crean ambientes propios, con relativa autonomia respecto del mundo adulto y ahi
desarrollan producciones colectivas propias.

Alintegrar elementos vinculados con las celebraciones patronales en sus juegos,
en sus platicas, en sus primeros coqueteos, en sus desplazamientos independientes,
los nifios cargan el patrimonio festivo de intensos afectos y emociones, y estos se
vuelven catalizadores del proceso de construccién de su identidad local y soporte
de los fuertes sentimientos de pertenencia a ese “mundo conocido y de conocidos”
(Prats, 2005) constituido por su localidad o barrio de residencia. En mi opinién,
estas emociones asociadas a la celebracion estin en la base de la aprehension y
apropiacion infantil del patrimonio festivo; son ellas las que impulsarédn después a
los nifios a reproducir la herencia patrimonial recibida, aun cuando la significacion
infantil de los festejos difiera de la de sus mayores.

La fiesta local tiene un significado menos devocional para los nifios que paralos
adultos; la idea de obligacién o compromiso ritual estd ausente entre los menores,
pero no por eso las celebraciones patronales resultan menos relevantes en sus vidas.
Por el contrario, paralos nifios y las ninas a los que se refiere este trabajo, el periodo
festivo es el més esperado del ciclo anual, es ante todo un espacio de construccion
y ¢jercicio de la amistad, a la vez que lapso para ensayar autonomia; por ello, a
veces se muestran reticentes a participar en las actividades que subrayan el aspecto
religioso de la festividad. No es excepcional que estos diferentes significados que
ninos y adultos dan a los festejos patronales generan conflictos entre ambos y que
los mayores intenten forzar a los chicos a priorizar las manifestaciones de gratitud

346
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



con el santo y el apoyo a las tareas de la comunidad celebrante. Estas tensiones nos
recuerdan que, en torno al uso del patrimonio, como lo sefalé paginas atrés, se
crean campos de confrontacion, atravesados por relaciones de poder y autoridad.

Miés alld del consumo patrimonial realizado por los nifios durante las fiestas,
del significado que atribuyen alas celebraciones y del enriquecimiento afectivo con
que nutren a estas, se requicere enfatizar que ellos tienen una contribucion practica
en la produccién misma de los festejos. Como sucedié con el trabajo femenino
realizado para la reproduccién familiar y comunitaria que por mucho tiempo fue
invisibilizado, las labores que llevan a cabo los nifios para el desarrollo de la fiesta
suelen tener poco reconocimiento en la mayorfa de las etnografias sobre fiestas
patronales, las cuales suelen omitir sus aportes como cuidadores de bebés durante
los rezos, como mensajeros que van de una casa a otra, trayendo y llevando enseres
necesarios para la celebracion, como ayudantes de los padres en la construccion
del ruedo taurino y la preparacion de la comida festiva o como guardianes de las
imdgenes sagradas cuando estas son trasladadas de un sitio a otro. Frente a este
olvido de su activa participacion, bien puede decirse que tenemos una deuda con
los ninos. Se hace necesario un reconocimiento mas amplio de su rol como produc-
tores, consumidores y enriquecedores de los patrimonios locales, tanto materiales
como inmateriales.

BIBLIOGRAFiA

ANGELOTTI PASTEUR, G. (2005). Artesania probibida. Zamora, Michoacin, México:
El Colegio de Michoacan, Consejo Nacional parala Culturaylas Artes, Instituto
Nacional de Antropologia e Historia, Universidad Auténoma de Yucatdn.

BURGOS ESTRADA, L. (2012). Consumiendo el patrimonio de Muchucuxcah, Yucatdan (Tesis
de Licenciatura). Universidad Auténoma de Yucatan. Mérida, Yucatdn, México.

CoRSARO, W. (2005). The sociology of childhood. Thousands Oaks, California, Estados
Unidos: Pine Forge Press.

Crucgs, F. (1998). Problemas en torno a la restitucién del patrimonio. Una visién desde
laantropologia. Alteridades, 8(16): 75-84. Recuperado de https://alteridades.izt.
uam.mx/index.php/Alte/article/view/475/474

DUARTE AKE, M. (2012). Ritual religioso e infancia: Los gremios de San Telmoy las misas
de Progreso, Yucatdn (Tesis de Licenciatura). Universidad Auténoma de Yucatdn.
Meérida, Yucatan, México.

347
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



FERNANDEZ REPETTO, F., y Negroe Sierra, G. (1997). Caminando y “paseando” con la
Virgen. Précticas de la religion popular e identidades sociales en el noroccidente
de Yucatdn. En C. Lara (comp.). Identidades sociales en Yucatin (pp. 99-131).
Meérida, Yucatdn, México: Universidad Auténoma de Yucatdn.

GARcia CANCLINT, N. (1999). Los usos sociales del patrimonio cultural. En E. Aguilar
(ed.). Patrimonio etnoldgico. Nuevas perspectivas de estudio (pp. 16-33). Granada,
Espana: Consejerfa de Cultura de la Junta de Andalucia, Editorial Comares.

GARCIA LOPEZ, A. (2008). Patrimonio cultural: Diferentes perspectivas. Arqueoweb, 9(2):
1-36. Recuperado de https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2557507

GIMENEZ MONTIEL, G. (2002). Paradigmas de identidad. En A. Chihu (coord.). Socio-
logia de la identidad (pp. 35- 61). Distrito Federal, México: Miguel Angel Porriia,
Universidad Auténoma Metropolitana.

HERNANDEZ-RAMIREZ, M.,y Ruiz-Ballesteros, E. (2017). Consumo patrimonial: Entre
el mercado y la cultura. Chungara. Revista de Antropologia Chilena, 49(1): I-12.
Recuperado de http://www.scielo.cl/pdf/chungara/2016nahead/aop3416.pdf

HIRSCHFELD, L. (2002). Why don’t anthropologists like children? American Anthro-
polagist, 104(2): 611-627. Recuperado de https://www.jstor.org/stable/684009

HuGHEs, P.,y Mac Naughton, G. (2005). Fracturadas o manufacturadas. Las identidades
y la cultura de los géneros en los primeros afios. En S. Grieshaber y G. Cannella
(eds.). Las identidades en la educacién temprana. Diversidad y posibilidades (pp.
177-200). Distrito Federal, México: Fondo de Cultura Econdmica.

LarA CEBADA, C. (2007). Bailes y consumo de signos religiosos en una comunidad
milpera del oriente yucateco. En I. Ayora Diaz (ed.). Globalizacién y consumo
de la cultura en Yucatan (pp. 163-191). Mérida, Yucatdn, México: Universidad
Auténoma de Yucatdn.

LArA CEBADA, C. (2012). Practicas religiosas del catolicismo maya en Kanxoc. En
E. Iturriaga Acevedo y L. Virguez Pasos (eds.). Yucatdn al inicio del siglo XXI.
Identidad, religion y trabajo (pp. 93-120). Mérida, Yucatdn, México: Universidad
Autbénoma de Yucatdn.

MacHucA RAMIREZ, A. (1998). Percepciones de la cultura en la posmodernidad. Alze-
ridades, 8(16): 27-41. Recuperado de https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/
Alte/article/view/472/471

MARCOS AREVALO,]. (2010). El patrimonio como representacion colectiva. La intangi-
bilidad de los bienes culturales. Gazeta de Antropologia, 26(1): 1-14. Recuperado
de http://hdf.handle.net/10481/6799

348
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



MuRIEL, D. (2015). La mediacién experta en la construccién del patrimonio cultural
como produccién contempordnea de “lo nuestro”. Revista de Antropologia Ibe-
roamericana, 10(2): 259-288. Recuperado de http://www.aibr.org/antropologia/
netesp/numeros/1002/100206.pdf

Poot Campos, L. (2011). Précticas y creencias religiosas en los imaginarios y relaciones
entre los nifos y las ninas de Blanca Flor, Quintana Roo. En A. Higuera Bon-
fil (coord.). Religion y culturas contempordneas (pp. 391-401). Aguascalientes,
Aguascalientes, México: Universidad de Aguascalientes, Red de Investigadores
del Fendmeno Religioso en México.

PrATs, L. (1998). El concepto de patrimonio cultural. Politica y Sociedad (27): 63-76.

PRrATS, L. (2005). Concepto y gestién del patrimonio local. Cuadernos de Antropologia So-
cial (21): 17-35. Recuperado de http://www.scielo.org.ar/pdf/cas/n21/n21a02.pdf

Puc SARABIA, F. (2014). Juegos, nisios y juguetes en la hacienda de Tepich Carrillo,
Acanceh, Yucatin (Tesis de Licenciatura). Universidad Auténoma de Yucatin.
Meérida, Yucatdn, México.

QUINTAL AVILES, E. F. (1993). Fiestasy gremios en el oriente de Yucatdn. Mérida, Yucatan,
Meéxico: Gobierno del Estado de Yucatdn, CULTUR.

QUINTAL AVILES, E. F., y Rejon Patrén, L. (2011). Historia, estructura y pluralidad
religiosa en Yucatén. En A. Higuera Bonfil (coord.). Religion y culturas contem-
pordneas (pp. 95-114). Aguascalientes, Aguascalientes, México: Universidad de
Aguascalientes, Red de Investigadores del Fendmeno Religioso.

RaNIs10, G. (1998). Infancia y practicas de proteccién en la cultura popular de la Iralia
meridional: Los abitini (escapularios). Alteridades, 8(16): 121-128. Recuperado
de https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/Alte/article/view/479/478

REYES DOMINGUEZ, G. (2011). Agresiones, violencia y juegos rudos entre nifios de pri-
maria en una comisarfa de Mérida, Yuc. En L. Mantilla Gutiérrez (coord.). Juego
rudo y violencia en las escuelas de Yucatdan (pp. 25-78). Mérida, Yucatdn, México:
Universidad Auténoma de Yucatdn.

REYES DOMINGUEZ, G. (2012). Construccion de la niviez y las identidades infantiles en un
contexto de rupturas. Dos colectivos infantiles con ascendiente maya en el municipio
de Mérida (Tesis doctoral). Universidad Auténoma Metropolitana. Ciudad de
México, México.

REYES DOMINGUEZ, G. (2018). Azar, empatia y reciprocidad. Andanzas en el acerca-
miento a las voces infantiles. En G. Angelotti, C. Lara, G. Reyes, V. Guzman y L.
Varguez (eds.). Experiencias etnogrdficas en Yucatdn (pp. 78-103). Mérida, Yucatdn,
Meéxico: Universidad Auténoma de Yucatan.

349
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



RiBEIRO DURHAM, E. (1998). Cultura, patrimonio, preservacion. Alreridades, 8(16):
131-136. Recuperado de https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/Alte/article/
view/480/479

RosADO PRIETO, S. (2008). Tradicién, poder y conflicto: La Unidn Sindical de Palqueros
en Conkal, Yucatin (Tesis de Licenciatura). Universidad Auténoma de Yucatan.
Meérida, Yucatdn, México.

TEJROVSKA, P. (2012). Danzas hibridas: El cuerpo, la jaranay el regionalismo en Yucatin
(Tesis de Maestria). Universidad Auténoma de Yucatan. Mérida, Yucatan, México.

TERAN CONTRERAS, S., y Rasmussen, Ch. (2004). E/ diario del comisario Gaspar Canul
Nahuat. Mérida, Yucatdn, México: Universidad Auténoma de Yucatan.

Tzuc SALINAS, H. (2008). Patrimonio cultural, identidad y turismo en Chacchoben,
Quintana Roo. (Tesis de Licenciatura). Universidad Auténoma de Yucatdn. M¢é-
rida, Yucatin, México.

VELASCO MAILLO, H. (1982). Ensayos antropoldgicos sobre las fiestas en Espaia. Madrid,
Espana: Tres Catorce Diecisiete.

VILLANUEVA VILLANUEVA, N. (2000). Cultura, identidad de género y simbolizacién
en los juegos infantiles: “La corrida de toros”. Temas Antropoldgicos, 22(1): 25-53.
Recuperado de http://www.mayas.uady.mx/articulos/temas.html

350
Nifios, fiestas patronales ¢ identidad local ¢ Guadalupe Reyes Dominguez
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio IX, niimero 19 » mayo a agosto de 2019 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcs19192019952 ¢ ISSN IMPRESO:1665-899X



