
325
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis

Niños, fiestas patronales e identidad local

Children, patron saint festivals and local identity

Guadalupe Reyes Domínguez*

Resumen
El objetivo de este artículo es analizar la participación infantil en las fiestas patronales de 
Yucatán, México, y mostrar la importancia de esta participación en la construcción de la iden-
tidad de los niños. La investigación etnográfica realizada para el cumplimiento de tal objetivo 
se orientó a la captación de las voces infantiles en contextos cotidianos y festivos mediante 
el diálogo y la convivencia. A pesar de que el artículo no profundiza en una fiesta patronal 
en particular, da cuenta de la apropiación infantil de este tipo de celebraciones y visibiliza 
las formas infantiles de consumo, interpretación y apropiación del patrimonio, que han sido 
descuidadas en estudios previos sobre el tema. Así, se concluye que, en espacios lúdicos, los 
niños resignifican el patrimonio festivo y lo cargan de afectos y emociones, lo cual refuerza 
la identidad comunitaria de estos.

Palabras clave: fiestas, patrimonio, niños, identidad, Yucatán.

	 *	Universidad Autónoma de Yucatán. Correo electrónico: mardomin@correo.uady.mx.



326
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis

Recepción: 16 de octubre de 2017.
Dictamen 1: 24 de julio de 2018.
Dictamen 2: 6 de agosto de 2018.
Dictamen 3: 14 de agosto de 2018.
DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952

Abstract
The objective of this article is to analyze children's participation in the patron saint's festivals 
of Yucatan, Mexico, and to show the importance of this participation in the construction of 
children's identity. The ethnographic research carried out to achieve this objective was oriented 
towards capturing children's voices in everyday and festive contexts through dialogue and 
coexistence. Despite the fact that the article does not delve into a particular patron saint's 
festival, it gives an account of children's appropriation of this type of celebrations and makes 
visible the children's forms of consumption, interpretation and appropriation of heritage, 
which have been neglected in previous studies on the subject. Thus, it is concluded that, in 
playful spaces, children resignify the festive heritage and fill it with feelings and emotions, 
thus reinforcing their community identity.

Keywords: festivals, heritage, children, identity, Yucatan.



327
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

Introducción

El presente trabajo tiene como objetivo analizar la participación infantil en las fies-
tas patronales que se efectúan en localidades yucatecas y mostrar la importancia de 
estas celebraciones para la construcción de una de las dimensiones fundamentales 
de la identidad de los niños, aquella que los sitúa como miembros de un grupo 
amplio con el cual comparten un espacio de residencia y un patrimonio cultural.

Los niños no son vistos aquí como seres pasivos que de manera mecánica imiten 
o reproduzcan prácticas y normas de su entorno, sino como sujetos activos que, en 
el marco de constreñimientos diversos, resignifican la información cultural que 
reciben y usan como base para dar sentido al mundo y para organizar su acción 
sobre él (Hirschfield, 2002, p. 615). Sus identidades son consideradas representacio-
nes flexibles y móviles sobre sí mismos y sobre los otros, compuestas por múltiples 
planos que se yuxtaponen y que, aun cuando presentan relativa consistencia, se 
recomponen continuamente para adaptarse al entorno siempre cambiante (Huges 
y Mac Naughton, 2005, p. 189). El patrimonio festivo, referente entrañable de la 
comunidad, no es algo dado e inamovible; está en permanente transformación y 
cruzado por intereses diversos (Prats, 1998, p. 63), y constituye un espacio donde 
los niños realizan múltiples aprendizajes culturales que sirven de apoyo en la cons-
trucción de intensos sentimientos de pertenencia al grupo del que forman parte.

El primer apartado del artículo ofrece un panorama sobre las fiestas patronales 
en Yucatán (México). En el segundo expongo mi perspectiva acerca del patrimo-
nio cultural, del cual las fiestas forman parte. La tercera sección da cuenta de la 
participación de los niños en las celebraciones en honor de los santos patronos. Al 
final muestro cómo la activa integración de los niños a las fiestas patronales incide 
en la construcción de su sentido de pertenencia a la colectividad en que residen.

La información que sustenta este artículo proviene principalmente de investiga-
ciones etnográficas que desarrollé o dirigí entre 2007 y 2016 en varias localidades 
yucatecas (en Chalmuch, Chabihau, Dzununcán y Oxcutzcab yo misma realicé 
el trabajo de campo; en Maní, Tepich, Umán y Progreso fueron estudiantes de 
antropología a los que asesoré para la elaboración de tesis quienes reportaron 
algunos aspectos aquí retomados). Me apoyo también en fuentes bibliográficas 
sobre fiestas tradicionales en Yucatán.

Aunque las investigaciones que mis alumnos y yo desarrollamos tuvieron 
como eje central otras temáticas relacionadas con la niñez yucateca, permitieron 
un acercamiento a las experiencias infantiles de las celebraciones patronales. Esta 



328
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

aproximación fue posible gracias a la convivencia cotidiana y prolongada (de al me-
nos un año) entre niños e investigadores. En todos los escenarios de estudio usamos 
una estrategia metodológica que parte de las siguientes premisas: a) los niños son 
sujetos activos que tienen mucho que decir acerca de sus vidas y sus comunidades 
de pertenencia; b) sus puntos de vista, silenciados con frecuencia, merecen ser con-
siderados por la antropología, y c) las voces de los niños dialogan con las de otros 
actores sociales, a quienes también debemos tener presentes en la investigación.

Para acceder a los puntos de vista de nuestros principales interlocutores, los ni-
ños, consideramos necesario participar en sus actividades diarias y, a la vez, generar 
espacios de convivencia relativamente horizontal con ellos, lejos de la mirada y el 
control de sus cuidadores habituales, de manera que, mediante la charla casual, la 
compartición de historias y recuerdos, juegos y saberes, a través del “hacer cosas 
juntos”, pudiéramos establecer un diálogo fecundo con ellos.1 La amistad con los 
chicos fue una base metodológica esencial; sin embargo, en nuestras investigaciones 
recurrimos también a técnicas de investigación más formalizadas como entrevistas 
semiestructuradas con adultos, dinámicas de fotointerpretación con los niños, ela-
boración y presentación infantil de dibujos e historietas. La revisión bibliográfica 
fue fundamental para la caracterización general de las fiestas.

Las fiestas patronales en Yucatán

En Yucatán existe una larga tradición de culto a los santos. Esta inició en los prime-
ros años de la colonización, y, con diversas transformaciones, ha pervivido hasta la 
actualidad, de manera que hoy “la mayoría de las comunidades rurales, las ciudades 
y los barrios tienen un santo patrón en cuyo honor se llevan a cabo, por lo general 
anualmente, celebraciones de carácter religioso y secular” (Quintal, 1993, p. 7).2 
Dichos festejos, que pueden durar desde tres hasta quince días, se caracterizan por 
su colorido, riqueza simbólica y complejidad organizativa.

La fiesta patronal es a la vez solemnidad religiosa y acontecimiento lúdico 
(Fernández y Negroe, 1997, p. 110). La devoción y la diversión se entrecruzan y 

	 1	 Un acercamiento más detallado a la perspectiva metodológica que sustentó el acceso a la información empírica 
puede encontrarse en Reyes, 2018.

	 2	 Aunque las celebraciones anuales a los santos patronos de los pueblos resaltan en la mayoría de estos, en algunas 
localidades como Yaxuná, con amplia presencia de comunidades religiosas no católicas, son otros los eventos 
festivos y rituales que operan como aglutinadores comunitarios (Quintal y Rejón, 2011, p. 106).



329
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

retroalimentan continuamente, sin que exista entre ambas una clara demarcación. 
No obstante, en ciertos momentos, el énfasis está puesto en lo lúdico, mientras que 
en otras fases de la fiesta se subraya la dimensión devocional. Así, en la vaquería,3 la 
corrida de toros,4 los bailes, la feria y la quema de productos pirotécnicos destacan 
los elementos seculares. Por su parte, en las misas, los rosarios, “Las mañanitas”5 
con las que se inaugura el evento, la bajada y subida del santo patrono y la procesión 
en su honor se enfatizan los aspectos religiosos (Angelotti, 2005, p. 146).

La dicotomía entre profano y sagrado, sin embargo, funciona solo grosso modo, 
pues encontramos elementos religiosos entretejidos con las actividades lúdicas 
(Quintal, 1993, p. 13). Por ejemplo, es común que durante las corridas de toros:

[…] los palqueros otorguen permiso a grupos religiosos y colaboradores de la parroquia local 
para que, acompañados con los estandartes de los gremios, recorran el ruedo solicitando algu-
na contribución en beneficio de las obras de la iglesia del pueblo, o bien que se destine un día 
especial de la corrida […] donde todos los aportes obtenidos por la venta de boletos ingresan 
a las arcas de la iglesia local en carácter de ofrenda al santo patrono (Angelotti, 2005, p. 147).

Como promesa, hay familias que “donan” alguna res para la corrida, aunque, en 
este caso, el animal no suele ser sacrificado, sino simplemente contribuye a dar 
realce al espectáculo.

Hay que llamar la atención, además, sobre el hecho de que unos días antes del 
inicio de la fiesta patronal, los palqueros construyen el tablado para las corridas6 
y en el centro de la arena taurina plantan una ceiba o ya’ax’ché (símbolo del árbol 

	 3	 La vaquería es un evento en el que se bailan danzas regionales con música de jarana interpretada por una orquesta 
jaranera (banda de música o charanga formada por tarola, bombo, trompeta, saxofón alto y saxofón tenor). La 
vaquería, dice Renán Irigoyen, “nació en las haciendas. Después de la marca del ganado, las mujeres —vaqueras— 
atendían solícitamente a los invitados y a sus esposas y, como final de fiesta, danzaban viejos sones mayas influidos 
por la música española o viceversa” (cit. en Quintal, 1993, p. 22).

En la actualidad, la jarana se considera el baile típico de la península de Yucatán, en el que se realiza un za-
pateado característico que tiene un cierto aire de la jota aragonesa (Quintal, 1993, pp. 22-23). En dicho baile se 
espera que los participantes vistan el traje regional, incluso los que ya han cambiado su vestimenta cotidiana al 
tipo occidental (Lara, 2007, p. 177). 

	 4	 En estos contextos no suelen respetarse las etapas clásicas de una corrida, sino que el evento se realiza en forma 
simplificada, con toros que no son de lidia y toreros inexpertos (Quintal, 1993, p. 25).

	 5	 Pieza musical que se acostumbra cantar en México para homenajear a las personas el día de su cumpleaños. En las 
fiestas patronales, “Las mañanitas” se cantan temprano en la mañana en el templo que aloja al santo que se desea honrar.

	 6	 Para construir el ruedo se utilizan troncos, bejucos y palmas traídas del monte, así como sogas. En algunos casos 
se emplean láminas y lonas de plástico. El tablado tiene dos pisos: uno al ras del suelo y otro construido sobre el 
anterior. En cada piso encontramos varias secciones o palcos. De ahí que sus constructores sean llamados palqueros. 
Ellos colocan sillas en sus respectivos palcos y cobran a vecinos y visitantes las entradas para ver la corrida.



330
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

primigenio entre los mayas). “La plantación del ya’ax’ché puede ser un acto ritual 
complejo, incluso tabú para las mujeres” (Quintal, 1993, p. 23). Esta actividad da 
cuenta también de la articulación entre lo sagrado y las actividades que podrían 
parecer exclusivamente seculares.

Un ejemplo más de la permeabilidad entre lo lúdico y lo devocional puede verse 
en los bailes de jarana realizados en el contexto de la fiesta patronal; estos pueden 
ser vistos, en cierto sentido, como una práctica ceremonial religiosa, ya que “las 
muchachas visitan la iglesia durante el rosario que anticipa la vaquería, y allí pro-
meten al santo celebrado representar la jarana en su honor […] Ejecutar la jarana 
es [para ellas] algo serio […] conscientes de que están efectuando una ofrenda en 
forma coreográfica” (Jardow-Pedersen, cit. en Tejrovská, 2012, p. 15). La jarana 
denominada “El toro” es la que suele bailarse al final de la vaquería como pago de 
alguna promesa al santo (Quintal, 1993, p. 14).

Respecto de la feria, parte comercial de la fiesta relacionada con la instalación 
de juegos mecánicos y puestos temporales donde se expenden diversos productos, 
es común la venta de imágenes religiosas que los vecinos adquieren para colocar 
en los altares hogareños. Como puede verse, lo sagrado se incrusta en espacios, 
actividades y eventos que para el observador inexperto podrían parecer la parte 
profana de la fiesta.

En cuanto a las actividades consideradas eminentemente sagradas, estas, como 
veremos más adelante, están atravesadas por lo lúdico. Dichas actividades son im-
pulsadas por los gremios, que son las organizaciones sociales más representativas 
del catolicismo popular en Yucatán. El fin principal de tales asociaciones es realizar 
actos devocionales para el santo patrón de la localidad donde se ubican. Los gre-
mios suelen estar constituidos a partir de afinidades de oficio, profesión o estado 
social (Duarte, 2012, p. 68).7 La participación es voluntaria y no es promovida 
por la jerarquía eclesiástica, aunque comúnmente cuenta con la anuencia de esta 
(Fernández y Negroe, 1997, p. 122). Cada día, un gremio diferente está a cargo de 
homenajear al santo con rezos, ofrendas y procesiones, para ello recauda dinero 
entre agremiados y vecinos, y con los fondos reunidos se contrata la orquesta que 
acompaña las procesiones, se pagan misas, se compran flores para decorar el templo 
y se adquieren artículos pirotécnicos, que, además de hacer vistosa la fiesta, sirven 
como señales sonoras que indican el inicio o el término de las diversas actividades.

	 7	 La mayoría de los gremios están aglutinados por oficios (campesinos, artesanos, albañiles, etcétera), aunque 
también los hay por género y edad, como el de señoras, el de señoritas o el de niños.



331
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

Los presidentes de los gremios son quienes asumen la mayor parte de la coor-
dinación de las actividades, los gastos y las obligaciones rituales. El día en que un 
gremio está a cargo de homenajear al patrono del pueblo, se sirve comida festiva 
en la casa de quien preside la organización, amenizando el evento con algunas 
jaranas.8 Luego, cargando los emblemas del gremio y seguidos por la orquesta y 
por los responsables de lanzar los voladores, los agremiados y sus acompañantes se 
dirigen en procesión hacia el templo, donde son recibidos por el sacerdote. A esto 
se le conoce como la “entrada del gremio”.

Después de la misa, los socios del gremio festejante se retiran, dejando en el 
interior de la iglesia escudos, estandartes y pabellones de su agrupación. Al día 
siguiente se realiza la “salida del gremio”: los agremiados recogen los emblemas 
del grupo y, acompañados por la música de la orquesta jaranera, se encaminan a 
la casa del presidente electo para organizar las actividades del año siguiente. Ahí, 
además de escuchar el informe de gastos y de actividades del año ritual que culmina 
(Quintal, 1993), comen, beben, conversan y oyen música, lo cual muestra, de nueva 
cuenta, las interrelaciones entre lo lúdico y lo devocional.

Más allá de las actividades religiosas organizadas por los gremios en el templo 
y en las casas, la gente de las localidades espera con ilusión las corridas, vaquerías y 
bailes populares. Las primeras resultan emocionantes y divertidas para los asisten-
tes debido a las situaciones peligrosas y chuscas que se dan por la inexperiencia de 
algunos toreros, por los espontáneos que se lanzan al ruedo o por las embestidas de 
algún asustado toro a los vendedores de golosinas (Quintal, 1993, p. 25). Durante 
la quema de juegos pirotécnicos (en el parque central o en algún espacio cercano 
al templo) son particularmente atractivos los toritos9 (uuakax k’ áak’, en lengua 
maya) que se distinguen por estimular la participación y el relajo entre el público 
al corretear a los asistentes a través de un espacio abierto (Angelotti, 2005, p. 128).

Finalmente, cabe mencionar que, por las noches, durante el periodo de la fiesta 
patronal, se realizan dos tipos de eventos dancísticos: por un lado, la vaquería (nor-
malmente es gratuita), a la que las muchachas y, en menor medida, los varones asisten 

	 8	 En el caso de Kanxoc, Yucatán, por ejemplo, se acostumbra ofrecer una magna comida “a la que están invitados 
todos los que detentan algún cargo durante la fiesta, así como amigos, vecinos, allegados y todo aquel simpatizante 
con el santo que desee asistir”; en su mayoría es gente de la localidad, pero llegan también personas de otros pueblos 
de la región, e incluso de lugares alejados, que son parientes o amigos de los celebrantes (Lara, 2012, p. 98). 

	 9	 El torito consiste en una estructura de madera sobre la cual se distribuyen y se atan numerosos productos pi-
rotécnicos, que luego son montados sobre un muñeco forrado con papel de colores que simula la figura de un 
toro. El torito es arrastrado sobre un dispositivo con ruedas o bien es cargado por una persona con la finalidad 
de corretear a la concurrencia.



332
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

portando el traje regional de gala. Característico de este tipo de eventos es la presencia 
de bailadores de otras localidades que acuden para socializar y mostrar sus destrezas 
en la ejecución de las jaranas. Por otro lado, los bailes son amenizados por conjuntos o 
empresas de “luz y sonido” que tocan o reproducen mediante grabaciones piezas musi-
cales con ritmos bailables diversos (entre otros, cumbias, reguetón y danzón). Vaquería 
y bailes nunca se realizan de forma simultánea; por lo general, la primera noche está 
dedicada a la vaquería y las otras noches del periodo festivo se realizan los bailes.

Las fiestas patronales vistas como patrimonio cultural

En el uso común, cuando se habla de patrimonio cultural suele hacerse referencia a 
un conjunto de elementos considerados valiosos porque se les supone representati-
vos de la cultura de un grupo o sociedad en particular (etnia, nación, comunidad, 
pueblo), de ahí la idea de que el patrimonio “remite a ‘lo que es nuestro’, ‘lo que 
nos pertenece’, como comunidad, grupo, colectividad” (Muriel, 2015, p. 264). En 
esta acepción se enfatiza que el patrimonio no es toda la cultura de un grupo, sino 
solo “algunas muestras representativas de la totalidad que se pretende abarcar” 
(Machuca, 1998, p. 28); se trata de “una parte seleccionada que funge como refe-
rente de sus valores más entrañables y emblemáticos” (Tzuc, 2008, p. 30). Visto 
de esta forma, lo central del patrimonio es que se trata de una construcción social 
con capacidad para representar a un grupo social, mediante la manipulación y 
recapitulación simbólica de su pasado en función del presente (García, 2008, p. 3).

Al respecto, no es raro encontrar que los habitantes de los pueblos y de los barrios 
antiguos en Yucatán hablen de las fiestas patronales de los lugares donde residen 
como algo muy representativo de estos, y con lo cual se sienten identificados, como 
me comentó un señor en Oxcutzcab: “Nunca me lo pierdo, cada año salimos [vamos 
a los festejos], así lo tenemos acostumbrado todos por acá; hasta los que viven del 
otro lado [Estados Unidos] muchos vienen en estas fechas”.

Sin embargo, existen variadas formas de entender lo propio. “Diversos grupos se 
apropian de formas diferentes y desiguales de la herencia cultural” (García, 1999, 
p. 17). Además, no todos los subgrupos tienen las mismas posibilidades de definir 
cuáles elementos se integran al patrimonio; algunos sectores de la población dis-
ponen de medios económicos, políticos e intelectuales para expandir la idea de que 
ciertos bienes son superiores y merecen ser conservados. Resulta difícil, incluso, 
lograr acuerdos sobre los criterios que deben usarse para definir aquello que ha de 



333
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

conservarse. Por ello, el patrimonio es un campo de confrontación simbólica y 
de reproducción de diferencias al interior de la comunidad (Burgos, 2012, p. 28; 
García, 2008, p. 7; Tzuc, 2008, pp. 33-36).

Con frecuencia se piensa que han de preservarse objetos, costumbres o prác-
ticas que son valiosas porque han resistido el paso del tiempo, por ser exclusivas 
del grupo o resultantes de la creatividad extraordinaria de alguno(s) de su(s) 
miembro(s). Pero ¿cuándo algo es digno de preservación?, ¿quién lo decide? (Prats, 
1998, p. 66; Cruces, 1998, p. 77). No siempre se logran consensos al respecto. No 
ha de extrañar, entonces, que en torno a las fiestas patronales surjan diferencias y 
tensiones cuando se trata de añadir, modificar o eliminar algún componente de 
estas. Por ejemplo, una mujer de avanzada edad me dijo durante las celebraciones 
a la patrona de su pueblo:

Ya las señoras de hoy son flojas, así no sirve [la comida ritual], no lo quieren hacer como debe 
ser. Mi mamá así no me enseñó. Era muy exigente ella. Pero hoy ya no, ya quieren todo fácil. 
También hay unos que ya no quiere dar, trabajan, ganan su dinero y no quieren dar, poquito 
que den, pero no, no dan; no se ponen a pensar que no es para nosotros, es para la Virgen, 
para que luzca su fiesta.

Los procesos de reconocimiento y legitimación de elementos culturales como 
patrimonio están atravesados por relaciones de poder. Es a través de la hegemonía 
y la autoridad como se determina entre el inmenso conjunto o pool de cosas que 
hipotéticamente podrían representar a un grupo, esto es, entre aquello “patrimo-
nializable”, cuáles elementos y prácticas habrán de conservarse por considerarlos 
símbolos que, en forma condensada, representen las ideas, emociones y valores de un 
grupo (Prats, 1998, pp. 66-67). Las generaciones jóvenes discrepan con frecuencia 
de las personas mayores a este respecto.

Los agentes que disputan por la determinación de los elementos constitutivos 
del patrimonio y por la activación de este tienen intereses concretos y posiciones 
diferentes de autoridad y poder; cuando cuentan con algún soporte (recursos eco-
nómicos, políticos, influencia ideológica) tienen un papel relevante en la selección 
cultural que se propone como patrimonio y en la conservación de prácticas, valores 
e intereses específicos (Prats, 1998, pp. 63-69). Por lo general, los niños tienen un 
rol secundario en la definición de los elementos específicos que se han de conservar 
como patrimonio festivo de sus comunidades, pero, como mostraré más adelante, 
no por ello son sujetos pasivos en la reproducción de este.



334
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

Ya que todo lo considerado como patrimonio pasa por procesos de selección y 
de legitimización de lo seleccionado, el patrimonio debe ser visto como una cons-
trucción social en permanente transformación, y no como algo dado e inamovible 
(Prats, 1998, pp. 63-64). De hecho, como señalan Tzuc (2008, p. 32) y García 
(2008, p. 9), el patrimonio no es estático; se constituye por aportaciones de quie-
nes anteceden, retomadas por los que viven el presente, quienes, a su vez, añaden 
nuevos elementos, resignifican los anteriores y buscan transmitirlos a generaciones 
futuras. Algunos elementos son portadores de una gran carga simbólica que se les 
otorgó en el pasado, han acumulado numerosos significados a lo largo de la historia, 
pero siempre hay un nuevo “trabajo cultural” a través del cual ese bien adquiere 
nuevos usos y significaciones (Ribeiro, 1998, p. 135). Desde la perspectiva aquí 
adoptada, los niños pueden también añadir usos y significados al patrimonio de sus 
comunidades de pertenencia, tal como mostraré en otros apartados de este trabajo.

Profundizando en la idea de que el patrimonio nunca queda cristalizado e in-
móvil, Machuca (1998) señala que, en unos casos, lo intangible (valores, elementos 
cognitivos, ideas) subsiste a pesar de que los artefactos materiales o componentes 
físicos que los representaban (música, danza, comida, objetos rituales, etcétera) 
hayan desaparecido. En otros casos, lo material persiste desarticulado del sistema 
social de significados en el cual se originó. La pérdida o la adhesión de elementos 
patrimoniales tangibles e intangibles afectarán la construcción de subjetividades y, 
por lo tanto, la construcción de identidades colectivas (Machuca, 1998, pp. 34-35).

Sabemos que para las identidades resultan relevantes las relaciones de los sujetos 
con el tiempo y el espacio. La representación que, a partir de lo reconocido como 
patrimonio, se haga de lo “típico” de un lugar influye en la reflexión que el grupo 
hace de sí mismo y en las maneras en que este tiene de presentarse ante los “otros”; 
se relaciona también con las imágenes que los agentes externos tienen sobre el 
grupo en cuestión y con lo que una generación trata de transmitir a la siguiente 
para orientar su presente y su futuro. Así, a través del patrimonio se establecen 
relaciones dialógicas entre las distintas generaciones al interior del grupo y entre 
el “nosotros” y “los otros” (los que no pertenecen al colectivo en cuestión). Con 
no poca frecuencia, los sectores hegemónicos intentan apropiarse del patrimonio 
de los subalternos e imponer una imagen estereotipada y rígida acerca de estos.

Cabe destacar que en la época actual, de múltiples conexiones globales y de inter-
cambios culturales y económicos acelerados, nos hemos acostumbrado a convertir 
en espectáculo y mercancía los elementos culturales que han sido reconocidos como 
patrimonio de algún grupo (Ranisio, 1998). Las fiestas patronales de Yucatán no 



335
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

han sido ajenas a este proceso. Mis interlocutores en campo comentan la creciente 
importancia de la feria comercial que acompaña a las celebraciones tradicionales; 
la compra de estandartes manufacturados por encargo, en vez de la elaboración 
casera de estos por integrantes de los gremios, la utilización de maestros de danza 
para desarrollar en las jóvenes generaciones las destrezas requeridas para ejecutar 
el baile de jarana; la presencia cada vez más común de empresas que se encargan de 
organizar, con criterios mercantiles, los bailes y las corridas; la visita de animadores 
de algún programa de televisión para difundir regionalmente la celebración y pro-
mover a artistas de la zona. Por todos estos cambios, las personas mayores suelen 
quejarse de que la fiesta “ya no es como de antes”, “ya no se hace bien”.

Pese a la permanente transformación de las celebraciones, las comunidades han 
preservado a través de la fiesta anual de cada pueblo muchas creencias, formas orga-
nizativas y valores propios, no siempre evidentes en el nivel tangible. Por ejemplo, 
en el trabajo de campo he encontrado que la idea de reciprocidad entre los santos y 
los devotos sigue teniendo fuerza, lo cual ha inspirado la conservación de los festejos 
para agradecer los favores recibidos y evitar que “el santo se enoje” en caso de que 
la celebración en su honor no “esté a la altura” de los dones que este ha otorgado 
a sus fieles. Prevalece, asimismo, el respaldo y la solidaridad que los parientes dan 
a los organizadores de las celebraciones, aun cuando tales parientes no sean parte 
formalmente de los gremios e incluso hayan emigrado; este apoyo suele reforzar 
los lazos que unen a la parentela. Por otra parte, el número y la calidad de ofrendas 
en el templo y la abundancia de comidas festivas durante los festejos siguen siendo 
elementos importantes para otorgar prestigio y distinción en las comunidades.

Son justamente las mencionadas creencias y significaciones las que están ausentes 
de los performances culturales promovidos por agentes de gobierno, empresas turís-
ticas, asociaciones civiles y hasta agrupaciones de la élite regional que, inspirados en 
las celebraciones patronales de los pueblos yucatecos, escenifican sus trajes, danzas 
y música fuera de su contexto festivo; con ello intentan construir una imagen de 
la sociedad yucateca como unida y hermanada por prácticas comunes. Los niños 
a los que me referiré en este trabajo participan en tales performances y representa-
ciones de las fiestas a los santos a través de festivales escolares y, en algunos casos, 
de presentaciones de grupos folklóricos promovidos por los municipios o casas de 
cultura locales; sin embargo, en tales casos muestran menor entusiasmo y gusto 
por participar, dado que su integración a estos está más controlada y supervisada 
por los adultos, por lo que se les ha dejado menos espacios para la movilidad au-
tónoma y la creatividad.



336
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

Por rebasar los objetivos planteados en este trabajo, dejaré de lado la incorpo-
ración infantil en las mencionadas escenificaciones de las fiestas, y en el siguiente 
apartado examinaré exclusivamente la forma en que niños y niñas se integran a 
los festejos patronales de sus pueblos y barrios. Más adelante, en la última sección 
del artículo, mostraré cómo ellos resignifican activamente estas celebraciones y 
las convierten en apoyo importante para la construcción de sus identidades. Debo 
aclarar que al enfocarme en las formas de relación de los niños con el patrimonio 
festivo sigo los planteamientos de Hernández y Ruiz (2017), quienes sostienen que 
los procesos relacionados con el patrimonio deben abordarse desde el consumo 
diferencial que de este realizan los diversos sectores sociales. De acuerdo con estos 
autores, “el patrimonio se conforma realmente en tanto se consume” (Hernández y 
Ruiz, 2017, p. 2), y este consumo siempre es heterogéneo entre los actores sociales. 
En el caso aquí analizado, me centro en los usos que los niños hacen del patrimonio 
festivo y en sus contribuciones para reproducirlo (por ejemplo, al recolectar mate-
riales para la construcción del tablado, al bailar para el santo patrono y participar 
en las procesiones, al hacer los mandados que se requieran durante la preparación 
de la comida ritual, al grabar y compartir mediante teléfonos celulares aspectos de 
los distintos eventos, al construir narraciones sobre lo sucedido en estos o al repro-
ducir en sus juegos, de manera simbólica, algunos componentes de la celebración ).

La participación infantil  
en las fiestas patronales de Yucatán

Los estudiosos de las fiestas han subrayado que estas operan como marcadores 
temporales de la vida social, ya que interrumpen la sucesión lineal del tiempo 
estableciendo periodos y ciclos (Velasco, 1982, p. 9). Para los niños de las comu-
nidades rurales y periurbanas de Yucatán, dos tipos de eventos sobresalen como 
ordenadores de ciclos temporales: los festejos y ceremonias escolares y las fiestas 
patronales de sus pueblos. Estas últimas son esperadas con gran ilusión, como 
describí en un trabajo anterior:

Desde los días previos se puede observar el entusiasmo con que aguardan la celebración, y 
en particular, las corridas de toros. Los niños están pendientes de los avances de sus padres 
y familiares en la construcción del ruedo taurino; las pláticas sobre los toros y becerros que 



337
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

poseen sus familias y que participarán en las corridas10 están a la orden del día. Una escena 
típica de los días que anteceden a la fiesta patronal es la de varoncitos de entre seis y nueve 
años jugando a “la corrida”.

Por su parte, las chiquillas platican sobre la ropa que quieren que les compren para la 
ocasión, pues saben que ese es el momento del año en el que las familias adquieren prendas 
nuevas para que sus hijos estrenen en los festejos […].

Concluida la fiesta patronal, los acontecimientos ocurridos durante los días de la celebra-
ción siguen siendo motivo de conversación entre los niños (Diario de campo. Fragmento 
reproducido también en Reyes, 2012, p. 174).

La participación infantil en las fiestas patronales abarca los diversos eventos des-
critos al principio de este trabajo. En ninguno de los casos los niños son pasivos 
receptores del patrimonio. En las páginas siguientes mostraré cómo los niños, al 
igual que otros agentes, dan sentido a los bienes culturales, los usan como referentes 
para construir las imágenes que tienen de sí mismos y de otras personas; además 
adhieren nuevos elementos y significados a la herencia patrimonial, con lo cual 
contribuyen a su transformación.

La participación infantil en las actividades religiosas
Los niños y niñas se incorporan de manera paulatina a todas las prácticas y creencias 
del catolicismo popular, religión mayoritaria en los pueblos yucatecos, que tiene 
como eje la devoción a los santos. Así, desde bebés se les ve en misas, procesiones 
y novenas.11 Conforme crecen, van teniendo un papel más activo en estos even-
tos, y durante las fiestas patronales se integran a las actividades organizadas por 
los gremios. Las agrupaciones más grandes logran reunir a una gran cantidad de 
niños y es común que los pequeños encabecen las procesiones, ataviados con el 
traje regional de Yucatán.

	 10	 Algunas familias, como promesa por alguna bendición recibida del santo o virgen de su devoción, ofrecen llevar 
a uno de sus animales a la fiesta taurina para que esta luzca más. Poco antes de la corrida, pintan en el lomo del 
toro un letrero que indica quién “donó” al animal. Estos toros no son sacrificados.

	 11	 Eventos que se llevan a cabo durante nueve días consecutivos. En ellos se reza el rosario y se entonan cánticos 
religiosos, bien sea como agradecimiento a un santo por algún favor recibido o bien para presentarle alguna 
petición. Es común que las novenas se realicen en los hogares de la población. Cada noche una persona (llamado 
nochero o nochera) organiza los rezos y se encarga de ofrecer comida y bebida, tanto al santo como a la gente 
que fue invitada para unirse a las plegarias y cantos.



338
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

En muchas localidades existe un gremio que es específicamente de niños. A 
su paso por las calles, camino al templo, los niños suelen llevar objetos relativos a 
las actividades productivas de su localidad (por ejemplo, un barco para aludir a la 
pesca, un toro para hacer referencia a actividades agropecuarias, etcétera) u obje-
tos que den colorido a la procesión (banderitas, globos, flores, listones) (Duarte, 
2012, pp. 83-87). También es común verlos llevando los estandartes del gremio o 
ayudando a que la imagen venerada no se caiga cuando es trasladada en vehículo 
de una localidad a otra.

En las actividades realizadas en el interior del templo, como misas y rosarios, 
los niños muestran un comportamiento similar al descrito por Poot (2011, p. 395) 
respecto de los niños de la iglesia de la Profecía durante los servicios religiosos: 
juguetean consigo mismos o con los compañeros de junto, platican con ellos, 
cambian continuamente de postura corporal, en síntesis, se muestran distraídos, 
por lo que son llamados por los adultos a mantenerse quietos, a no pararse o a 
salir del templo.

En las novenas, los menores de edad cuidan a sus hermanitos, en tanto que 
sus mamás y abuelas rezan, participan a ratos en los cantos y oraciones y, en otros 
momentos, juegan en el solar de la casa donde se lleva a cabo el homenaje al santo. 
Cabe mencionar que la preparación de cada novena comienza desde las primeras 
horas del día. A lo largo de la jornada, los niños y, sobre todo, las niñas colaboran 
en actividades como barrer el patio, lavar trastes, desmenuzar la carne que se 
usará en tacos y repartir el t’oox12 a los asistentes. De hecho, el reparto del t’oox 
es un momento ansiado por ellos. Durante todas las tardes que dura el homenaje 
al santo/a es común escuchar a los niños preguntándose unos a otros si irán en la 
noche a la casa donde se rezará el rosario o interrogando a sus compañeros sobre 
el t’oox del día anterior, pues este suele consistir en algún postre o alimento que 
no acostumbran comer en los días ordinarios.

Participación infantil en los eventos nocturnos en espacios públicos
Por las noches, los niños y niñas procuran no perderse las quemas de productos 
pirotécnicos. Angelotti describe en los siguientes términos sus observaciones du-
rante el encendido de la vistosa “cascada o lluvia de fuego”:

	 12	 Sencillo ágape para las personas que participaron en la novena.



339
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

[…] con unos cartones colocados sobre sus cabezas (a modo de escudo), [los niños] comien-
zan a correr entre los chorros de fuego; la algarabía es total. Luego, cuando el fuego de las 
velas se ha extinguido, los niños se disputan las velas romanas no encendidas de la cascada y, 
a modo de trofeo, las queman con sus compañeros (Angelotti, 2005, p. 125).

Asimismo, los eventos dancísticos resultan atractivos para los niños. En mis tra-
bajos de campo he observado que los varones que ya se acercan a la adolescencia 
deambulan en grupo por los alrededores de la fiesta a fin de ver a las muchachas 
que se encuentran en la vaquería o en los bailes de luz y sonido. Las niñas suelen 
acompañar a alguna mujer adulta de su familia para ser “chaperonas” de hermanas 
o primas jóvenes que participan en estas diversiones. En algunos pueblos, las niñas 
y los varones más chicos están a cargo de ejecutar alguno de los bailes regionales 
que se ofrendan al santo, y así comienzan a adquirir experiencia en el zapateado 
característico de estas danzas. Ataviarse para tal ocasión llena de entusiasmo a las 
niñas: les encanta ser maquilladas para resaltar sus rasgos faciales, usar los collares 
y aretes que las adultas les prestan para complementar los vistosos trajes, ensayar 
algunos gestos de coqueteo y competir entre sí intentando definir quién luce más 
bonita y elegante.

Actividades infantiles vinculadas con las corridas
Aunque todos los eventos hasta aquí descritos despiertan el interés de los niños, 
ninguno resulta tan atractivo para ellos como las corridas de toros. Conforme la 
construcción del tablado avanza, su entusiasmo crece. En la edificación del ruedo, 
ellos son atentos aprendices y a la vez gustosos colaboradores, pues en el proceso 
de levantar la estructura o esqueleto del palco participan tanto los propietarios 
como sus hijos, nietos o algún otro familiar. Niños y jóvenes aprenden “ayudando 
y haciendo” (Rosado, 2008, pp. 108). Así adquieren habilidades y conocimientos 
necesarios para armar correctamente el tablado.

La participación activa y directa de los menores, sobre todo de los varones, 
puede darse en las diversas etapas que la corrida involucra: ya sea en la recolección 
y elección de la madera en el monte, en el traslado de los materiales hasta el espacio 
destinado para la realización de las corridas, en la recolección del guano que se 
usará como recubrimiento del palco. Puede verse también a los niños observando 
cómo deben realizarse los amarres para que estos sean seguros y resistentes (Rosado, 
2008, p. 85) o actuando como mensajeros encargados de llevar algo de beber o 



340
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

comer a los mayores responsables de esta pesada tarea. Los momentos en que las 
nuevas generaciones adquieren los conocimientos y las habilidades necesarios para 
armar el tablado son una buena ocasión para socializar con los adultos y aprender 
las obligaciones y normas consuetudinarias que rigen a los palqueros.13

El ruedo, a medio construir o ya terminado, se convierte en un espacio de juego 
para los niños, quienes lo usan para escenificar de manera simbólica las corridas. 
Sirva como ejemplo lo que anoté en mi diario de campo cuando realizaba una 
investigación con niños de una pequeña localidad en la periferia de Mérida:

A pesar del terrible sol y del calor insoportable del medio día, los niños [cuatro varones de 
entre seis y ocho años] se pusieron a jugar a la corrida. Un pedazo de caja de cartón se convirtió 
en capote, unas ramas caídas de los árboles se volvieron cuernos y un palito de madera fue una 
adecuada banderilla. Los niños iban intercambiando el papel de toro y toreros. Correteaban 
descalzos y felices por el ruedo. Chucho se veía muy simpático simulando ser un toro enfure-
cido: hacía cara de enojado y arrastraba con fuerza su pie derecho sobre el piso, moviéndolo 
de adelante hacia atrás, a la vez que detenía dos varas sobre su cabeza aparentando tener 
cuernos. Carlos se acercaba con su capote de cartón sucio, imitando los pases de un torero 
y luego corría a toda velocidad perseguido por Chucho. Emmanuel gritaba ¡rápido, corran 
a la guardería! y “los toreros” se escondían tras la barrera. Cristian abandonó la corrida por 
un rato porque se le había encajado un espino en la planta del pie; al poco tiempo regresó 
al ruedo y aunque cojeando siguió corriendo como toro embravecido. Permanecieron 
absortos en el juego por un buen rato, luego se sentaron a descansar y me explicaron por 
dónde entraban los toros al ruedo, me contaron que en la ceiba14 plantada en el centro del 
coso taurino amarran al ganado antes del inicio de la corrida y me señalaron cuáles palcos 
son de sus familiares, mientras tanto subían y bajaban constantemente del tablado (Diario 
de campo, Chalmuch, Yucatán, 17 de mayo de 2008).

	 13	 La construcción del tablado implica un trabajo colectivo en el que deben estar claros los derechos y obligaciones de 
cada cual. Un ejemplo de tales derechos es que los palqueros de mayor edad, al perder la energía, fuerza y agilidad 
necesarias para levantar el tablado, cedan a algún familiar más joven la prerrogativa de participar anualmente en la 
construcción del ruedo y de cobrar por el uso de las sillas colocadas en el palco que le corresponde (dada la posibi-
lidad de obtener ingresos por el alquiler de los palcos, estos son vistos como un patrimonio que puede heredarse 
a los descendientes). En contrapartida a los derechos, los palqueros tienen la obligación de rotar anualmente la 
ubicación de sus palcos, de manera que si en una ocasión les toca recibir el sol de la tarde, al año siguiente queden 
en sombra (véase Rosado, 2008).

	 14	 La ceiba es elemento importante en los ruedos construidos en los pueblos yucatecos. Como señalé antes, este 
árbol simboliza al árbol primigenio en la cosmovisión maya. Los niños aprenden que debe ser una ceiba, y no otro 
árbol, el colocado dentro del ruedo.



341
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

Las representaciones de la fiesta taurina son comunes también en el espacio escolar. 
En su descripción sobre el juego de los alumnos de un jardín de niños en Tahmek, 
Yucatán, Nancy Villanueva plantea que los chicos recrean simbólicamente el 
ruedo, el corral y el palco, que asocian a tres tipos de jugadores: “los toreros, los 
toros y las espectadoras” (Villanueva, 2000). Mediante el juego, dice esta autora, 
los pequeños no solo representan la corrida, sino además participan activamente 
en la construcción de roles de género y manifiestan ideas interiorizadas en torno 
a lo masculino y lo femenino. Como ejemplo narra el siguiente diálogo con una 
de las niñas que la había invitado a jugar a la corrida:

Yo [Villanueva]: ¿Tú qué vas a ser? ¿Torero?
Fanny: No. Los niños son los toreros.
Yo: ¿Entonces vas a ser el toro?
Fanny: No. Los niños son toros también.
Yo: ¡Ah! ¿Y entonces, cómo vamos a jugar a la corrida?

Fanny ya no me contestó. Simplemente me señaló que fuéramos al área donde habitualmente 
juegan los niños a la corrida y nos sentamos donde había ya otras niñas sentadas. A través del 
diálogo anterior y con su comportamiento, Fanny me indicó que, como mujeres, nuestra 
participación en el juego se reducía a observarlo, a ser espectadoras (Villanueva, 2000).

Por su parte, Fermín Puc (2014) muestra cómo la representación de la fiesta taurina 
deriva ocasionalmente en otro tipo de juegos. Así, por ejemplo, narra una ocasión 
en la que después de escenificar la etapa final de la corrida, en la que aparecen los 
“vaqueros” con sus “caballos” para arriar al “novillo” hasta el corral, este salió del 
espacio acordado para la corrida e inició un nuevo juego, uno de persecución en el 
que los niños-caballos se alejaron varias calles del “ruedo” intercambiando los roles 
de perseguidores y perseguidos. Las niñas, por su parte, excluidas de este juego, 
pero inspiradas en él, encontraron, unos días después, la forma de cabalgar, pero 
esta vez convertidas en ponis y pegasos como los de una serie de televisión infantil. 
Situaciones como esta dan cuenta de que, al tiempo que se apropian del patrimonio 
festivo, los niños y las niñas realizan un nuevo trabajo de creación cultural; lo ha-
cen ensamblando objetos y prácticas provenientes de ámbitos variados en formas 
distintas a las que legitima la tradición.

Más allá de la representación simbólica de las corridas y de los juegos inspirados 
en estas, los niños y las niñas disfrutan intensamente asistir a ellas. Poco antes de 



342
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

que inicie el evento, se acercan a observar los toros mientras estos permanecen en 
los camiones en los que han sido trasladados; observan cómo les ponen los moños 
o les pintan el letrero indicando quién donó o prestó al animal como pago de una 
promesa. Se entretienen también viendo a los jinetes y toreros que aguardan fuera 
del ruedo el momento de iniciar su actuación. Unos más esperan ansiosos sentados 
en las barandas,15 con las piernas colgando, a que dé comienzo el espectáculo.

Cuando al fin inicia el espectáculo, niños y niñas suelen hacer comentarios 
sobre el tamaño y bravura de los toros. Observan extasiados la entrada de los ji-
netes haciendo suertes con sus lazos. Con la mirada siguen atentamente los pases 
del torero y las persecuciones del toro al matador. Cuando el animal se acerca a la 
baranda, el griterío no se hace esperar, así como los aplausos cuando, por último, 
el toro es sacrificado, o cuando entre varios jinetes lazan a la res, la derriban y la 
sacan a rastras del ruedo. Les divierten también muchísimo las “charlotadas” o 
corridas burlescas, realizadas por payasos-toreros; estas generalmente se incluyen 
el último día de la fiesta como parte del programa.

Cuando el periodo festivo concluye, los niños se entretienen recordando momen-
tos de las corridas, ya sea mediante su sola memoria o apoyándose en grabaciones 
hechas con teléfonos celulares.16 Los menores saben de múltiples situaciones ocu-
rridas en la región en torno a la afición taurina; “se entusiasman relatando que en 
tal lado el toro se brincó, correteó a la gente y le ‘sacó las tripas’ a alguien, que más 
allá el toro enterró su cuerno en la pierna del torero, que en tal lugar la res derribó 
y corneó a un jinete” (Reyes, 2011, p. 41). Incluso, llegan a conocer los nombres 
de toros legendarios, famosos en la zona por su bravura.

Por otra parte, la asistencia a las corridas de toros y fiestas patronales que se 
llevan a cabo en otras poblaciones de la región constituye una de las pocas oportu-
nidades que los niños de las localidades rurales yucatecas tienen de salir de su lugar 
de residencia. En esas ocasiones, los adultos acuden a pueblos cercanos para visitar 
parientes, disfrutar de las celebraciones y, en muchos casos, corresponder al apoyo 
que gremios asociados han brindado a la fiesta local (ya que las agrupaciones gre-
miales tejen redes de reciprocidad y ayuda en torno al culto a los santos). Al acudir 
a los festejos de los otros pueblos, los niños van formándose una idea del espacio 

	 15	 Se trata de una parte de la estructura del ruedo, formada por tablones (colocados de forma horizontal) en la 
circunferencia interior del tablado, por delante de las sillas de los palcos del primer piso. 

	 16	 Debemos recordar que en el patrimonio conviven lo arcaico, lo residual y lo emergente (García, 1998, p. 28). En 
este caso, antiguas costumbres como las corridas de toros en las fiestas patronales se articulan a nuevas tecnologías 
de comunicación.



343
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

regional y van adquiriendo nociones acerca de los compromisos rituales que vinculan 
a sus familias con otras que residen más allá de la localidad en la que ellos viven.

En el caso de los chicos con los que he trabajado, he observado que sus ideas 
sobre ellos mismos y sobre personas ajenas a su lugar de residencia se entretejen con 
experiencias derivadas de su participación en fiestas patronales. En cierta ocasión, 
mientras los niños y las niñas de una de las comisarías cercanas a Mérida elaboraban 
colectivamente un plano de su localidad, escuché expresiones como la siguiente: 
“Este caminito va a Tixcacal, el otro de acá va a Xcum [Oxcum], fui a Xcum con 
mi papá para la corrida [durante la fiesta patronal]”. Otro día, al comentar una foto 
de niños ajenos a su comunidad, me decían: “estos se ve que no son así de por acá 
[la localidad y pueblos vecinos], no creo que sean de pueblo, no creo que tengan su 
fiesta”.17 Comentarios como los anteriores dan cuenta de que la fiesta es empleada 
como criterio de cercanía o de extrañeza cultural, de inclusión y exclusión.

Sintetizando lo dicho hasta aquí, quiero enfatizar que los niños, mediante su par-
ticipación en las fiestas patronales, se apropian del patrimonio local y aprehenden un 
conjunto de referentes culturales de su grupo, esto es, adquieren conocimientos18 y 
nociones relativos, entre otras cosas, a: a) los marcadores comunitarios del tiempo; 
b) los indicadores geográficos que hacen del espacio físico regional un territorio 
cercano, afectiva y simbólicamente reconocido; c) los cantos y las plegarias que en 
el contexto local se consideran adecuados para comunicarse con lo divino; c) las 
formas de elaboración de elementos centrales de las celebraciones comunitarias (por 
ejemplo, la preparación de comidas festivas o las técnicas para la construcción de 
tablados); d) la manera de ejecutar las danzas regionales tradicionales y los bailes 
comerciales modernos, y e) el sentido estético y el ethos de su grupo.

A través de las fiestas, mientras participan y observan, los niños refuerzan 
también sus conocimientos sobre: 1) la división local del trabajo por sexos; 2) los 
cánones que regulan las relaciones entre hombres y mujeres en el espacio público; 
3) la expresión material y simbólica de las jerarquías existentes en la comunidad; 
4) las normas consuetudinarias que rigen la organización de tareas colectivas en 
su localidad, y 5) los compromisos de reciprocidad entre grupos familiares y entre 
agrupaciones locales.

	 17	 Comentario infantil en una dinámica de fotointerpretación al hablar de la fotografía de un grupo de niños efec-
tivamente ajenos a la región y al sector socioeconómico de los niños participantes en este ejercicio colectivo.

	 18	 Como argumenta Marcos, en la transmisión generacional del patrimonio cultural lo importante “no son tanto los 
productos como los procesos, es decir la transmisión del conocimiento, antes que la conservación de los objetos” 
(2010, p. 4).



344
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

Si consideramos la diversidad de formas de participación de los niños en las fiestas 
patronales, la reiteración cíclica de estas y los múltiples aprendizajes asociados a las 
celebraciones, no nos resultará extraña la vinculación entre ellas y la construcción 
de identidades infantiles. De esto me ocupo en el siguiente apartado.

Niños e identidad local

Hablar de identidad es referirse a clasificaciones sociales. Los niños, como todo suje-
to social, tienen la capacidad de ordenar los rasgos que desde horizontes específicos 
y cambiantes captan en las personas, de agrupar y reagrupar constantemente a los 
seres humanos en función de similitudes y diferencias que observan, de formular 
representaciones flexibles y móviles sobre sí mismos y sobre los otros, en síntesis, de 
construir y atribuir identidades. Así, establecen distinciones respecto de diversos 
ejes de ordenamiento de personas tales como edad, género, religión, clase social, 
origen étnico o lugar de residencia. De esta manera, se sitúan como miembros de 
unas categorías y se perciben ajenos a otras. En unas ocasiones subrayarán su per-
tenencia a una de estas categorías, pero en otras situaciones harán énfasis en una 
distinta. A partir de la yuxtaposición e interjuego de sus diversas autoadscripciones 
se generan distintos planos de la identidad infantil.

En estos diversos planos se renuevan constantemente el “yo” y el “nosotros”; 
nunca quedan establecidos como algo estático e inmodificable, sino, más bien, se 
recomponen adaptándose al entorno y a las situaciones cambiantes, a los contextos 
particulares y a los “otros” específicos con quienes se interactúa (Hughes y Mac 
Naughton, 2005). Pese a esta flexibilidad y dinamismo, las identidades tienen una 
consistencia relativa, un cierto grado de continuidad (Giménez, 2002, pp. 42-43).

En el caso de los niños, algunas dimensiones de su identidad tienden a destacarse 
con mayor continuidad y consistencia que otras capas identitarias. A partir de las 
primeras desarrollan intensos sentimientos de pertenencia y solidaridad. Tales 
sentimientos están muy relacionados con el uso que ellos hacen del tiempo y el 
espacio, tanto en su vida cotidiana como en las ocasiones festivas que interrumpen 
la rutina diaria (Reyes, 2012, pp. 199-248).

En las observaciones, charlas y convivencia que he tenido con menores de diversas 
localidades he podido percatarme de que una de las dimensiones más relevantes 
en la identidad de los niños rurales y periurbanos yucatecos, después de la que se 
refiere al núcleo familiar, es la que alude a la comunidad residencial, a la localidad 



345
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

donde viven. El orgullo de pertenecer a esta suele asociarse con la fiesta patronal, 
lo cual no es de extrañar si se considera que ella tiene para los chicos una gran car-
ga emocional.19 Durante charlas orientadas a recoger experiencias de su vida que 
les hubieran hecho sentir muy alegres, ilusionados, enojados o tristes, no faltaron 
las referencias a la fiesta de su pueblo: “¿Vas a venir a la fiesta? Ya me compraron 
mi vestido. Todos los del salón salen [los compañeros de clase participan en los 
eventos de la fiesta]”; “Para la fiesta viene mi padrino de Mérida y trae a sus hijos 
y jugamos; siempre viene, la pasamos chido porque acá sí se pone buena”; “Me 
molesté en que mi mamá no me dejó que salga, me castigó porque pegué a mi 
hermanito, solo llorar hice”.

En mis conversaciones con los niños he encontrado que para ellos la fiesta del 
pueblo es el lugar por excelencia de la diversión, de departir con aquellos a los que 
quieren, momento de comer lo que más les gusta, de estrenar ropa, de mirar los 
espectáculos que más les entusiasman (las corridas), de coleccionar anécdotas que 
vale la pena recordar. En pocas palabras, la fiesta condensa en un tiempo y lugar 
la alegría de compartir con otros el presente.

Conviene enfatizar que las identidades infantiles no suelen buscar anclajes 
pretéritos, vínculos con la memoria colectiva ni proyectos de largo plazo; tienen 
su principal soporte en el presente (Reyes, 2012, pp. 410-411). La fiesta, con sus 
abundantes elementos simbólicos y su fuerte carga emotiva, permite a los niños 
reforzar el reconocimiento de sí mismos como integrantes de una colectividad 
personalmente interrelacionada, que comparte un espacio y unas tradiciones, como 
miembros de “un mundo conocido y de conocidos” (Prats, 2005, p. 25), formado por 
quienes gustan de cosas similares y disfrutan de los mismos momentos especiales.

Reflexiones finales

Las discusiones antropológicas contemporáneas en torno al patrimonio cultural 
suelen centrarse en las disputas que durante el proceso de patrimonialización se 
sostienen entre instituciones y agentes adultos. Se analizan también con relativa 
frecuencia las puestas en escena de patrimonios locales con usos turísticos, se 

	 19	 Debemos tener presente que la fiesta forma parte de su patrimonio, y este, como ha enfatizado Muriel (2015, p. 
275), siempre tiene que ver con tocar los afectos y transmitir emociones. García (2008, p. 6) señala que para la 
selección que los grupos hacen de los referentes simbólicos que integran su patrimonio, un criterio fundamental 
es su capacidad de expresar de forma sintética y emocionalmente efectiva una identidad colectiva.



346
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

deconstruyen discursos hegemónicos que postulan autenticidad o arcaísmo de 
referentes patrimoniales a fin de reforzar propuestas ideológicas. Se habla de lo 
patrimonializado como algo que pasa de una generación a otra, pero la apropiación 
que los más jóvenes hacen de los bienes patrimoniales se da por sentada, como si 
fuera mecánica y pasiva, cuando en realidad los niños se acercan al patrimonio de 
maneras creativas.

Los niños integran los referentes patrimoniales a espacios lúdicos que son 
exclusivamente infantiles (por ejemplo, el juego de la corrida de toros, las bromas 
y narraciones entre compañeros sobre los distintos eventos, la movilidad inde-
pendiente en torno a la fiesta, salpicada de risas, amistad y camaradería); en estos 
espacios, ellos tienen sus propios códigos de comunicación, sus formas particula-
res de organizarse, sus rituales compartidos, sus normas específicas de inclusión 
y exclusión. Como diría Corsaro (2005), los niños no solo interactúan con los 
adultos, ni simplemente se la pasan imitando a los mayores, sino que también 
crean ambientes propios, con relativa autonomía respecto del mundo adulto y ahí 
desarrollan producciones colectivas propias.

Al integrar elementos vinculados con las celebraciones patronales en sus juegos, 
en sus pláticas, en sus primeros coqueteos, en sus desplazamientos independientes, 
los niños cargan el patrimonio festivo de intensos afectos y emociones, y estos se 
vuelven catalizadores del proceso de construcción de su identidad local y soporte 
de los fuertes sentimientos de pertenencia a ese “mundo conocido y de conocidos” 
(Prats, 2005) constituido por su localidad o barrio de residencia. En mi opinión, 
estas emociones asociadas a la celebración están en la base de la aprehensión y 
apropiación infantil del patrimonio festivo; son ellas las que impulsarán después a 
los niños a reproducir la herencia patrimonial recibida, aun cuando la significación 
infantil de los festejos difiera de la de sus mayores.	

La fiesta local tiene un significado menos devocional para los niños que para los 
adultos; la idea de obligación o compromiso ritual está ausente entre los menores, 
pero no por eso las celebraciones patronales resultan menos relevantes en sus vidas. 
Por el contrario, para los niños y las niñas a los que se refiere este trabajo, el periodo 
festivo es el más esperado del ciclo anual, es ante todo un espacio de construcción 
y ejercicio de la amistad, a la vez que lapso para ensayar autonomía; por ello, a 
veces se muestran reticentes a participar en las actividades que subrayan el aspecto 
religioso de la festividad. No es excepcional que estos diferentes significados que 
niños y adultos dan a los festejos patronales generan conflictos entre ambos y que 
los mayores intenten forzar a los chicos a priorizar las manifestaciones de gratitud 



347
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

con el santo y el apoyo a las tareas de la comunidad celebrante. Estas tensiones nos 
recuerdan que, en torno al uso del patrimonio, como lo señalé páginas atrás, se 
crean campos de confrontación, atravesados por relaciones de poder y autoridad.

Más allá del consumo patrimonial realizado por los niños durante las fiestas, 
del significado que atribuyen a las celebraciones y del enriquecimiento afectivo con 
que nutren a estas, se requiere enfatizar que ellos tienen una contribución práctica 
en la producción misma de los festejos. Como sucedió con el trabajo femenino 
realizado para la reproducción familiar y comunitaria que por mucho tiempo fue 
invisibilizado, las labores que llevan a cabo los niños para el desarrollo de la fiesta 
suelen tener poco reconocimiento en la mayoría de las etnografías sobre fiestas 
patronales, las cuales suelen omitir sus aportes como cuidadores de bebés durante 
los rezos, como mensajeros que van de una casa a otra, trayendo y llevando enseres 
necesarios para la celebración, como ayudantes de los padres en la construcción 
del ruedo taurino y la preparación de la comida festiva o como guardianes de las 
imágenes sagradas cuando estas son trasladadas de un sitio a otro. Frente a este 
olvido de su activa participación, bien puede decirse que tenemos una deuda con 
los niños. Se hace necesario un reconocimiento más amplio de su rol como produc-
tores, consumidores y enriquecedores de los patrimonios locales, tanto materiales 
como inmateriales.

Bibliografía

Angelotti Pasteur, G. (2005). Artesanía prohibida. Zamora, Michoacán, México: 
El Colegio de Michoacán, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, Universidad Autónoma de Yucatán.

Burgos Estrada, I. (2012). Consumiendo el patrimonio de Muchucuxcah, Yucatán (Tesis 
de Licenciatura). Universidad Autónoma de Yucatán. Mérida, Yucatán, México.

Corsaro, W. (2005). The sociology of childhood. Thousands Oaks, California, Estados 
Unidos: Pine Forge Press.

Cruces, F. (1998). Problemas en torno a la restitución del patrimonio. Una visión desde 
la antropología. Alteridades, 8(16): 75-84. Recuperado de https://alteridades.izt.
uam.mx/index.php/Alte/article/view/475/474

Duarte Aké, M. (2012). Ritual religioso e infancia: Los gremios de San Telmo y las misas 
de Progreso, Yucatán (Tesis de Licenciatura). Universidad Autónoma de Yucatán. 
Mérida, Yucatán, México.



348
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

Fernández Repetto, F., y Negroe Sierra, G. (1997). Caminando y “paseando” con la 
Virgen. Prácticas de la religión popular e identidades sociales en el noroccidente 
de Yucatán. En C. Lara (comp.). Identidades sociales en Yucatán (pp. 99-131). 
Mérida, Yucatán, México: Universidad Autónoma de Yucatán.

García Canclini, N. (1999). Los usos sociales del patrimonio cultural. En E. Aguilar 
(ed.). Patrimonio etnológico. Nuevas perspectivas de estudio (pp. 16-33). Granada, 
España: Consejería de Cultura de la Junta de Andalucía, Editorial Comares.

García López, A. (2008). Patrimonio cultural: Diferentes perspectivas. Arqueoweb, 9(2): 
1-36. Recuperado de https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2557507

Giménez Montiel, G. (2002). Paradigmas de identidad. En A. Chihu (coord.). Socio-
logía de la identidad (pp. 35- 61). Distrito Federal, México: Miguel Ángel Porrúa, 
Universidad Autónoma Metropolitana.

Hernández-Ramírez, M., y Ruiz-Ballesteros, E. (2017). Consumo patrimonial: Entre 
el mercado y la cultura. Chungara. Revista de Antropología Chilena, 49(1): 1-12. 
Recuperado de http://www.scielo.cl/pdf/chungara/2016nahead/aop3416.pdf

Hirschfeld, L. (2002). Why don’t anthropologists like children? American Anthro-
pologist, 104(2): 611-627. Recuperado de https://www.jstor.org/stable/684009

Hughes, P., y Mac Naughton, G. (2005). Fracturadas o manufacturadas. Las identidades 
y la cultura de los géneros en los primeros años. En S. Grieshaber y G. Cannella 
(eds.). Las identidades en la educación temprana. Diversidad y posibilidades (pp. 
177-200). Distrito Federal, México: Fondo de Cultura Económica.

Lara Cebada, C. (2007). Bailes y consumo de signos religiosos en una comunidad 
milpera del oriente yucateco. En I. Ayora Díaz (ed.). Globalización y consumo 
de la cultura en Yucatán (pp. 163-191). Mérida, Yucatán, México: Universidad 
Autónoma de Yucatán.

Lara Cebada, C. (2012). Prácticas religiosas del catolicismo maya en Kanxoc. En 
E. Iturriaga Acevedo y L. Várguez Pasos (eds.). Yucatán al inicio del siglo XXI. 
Identidad, religión y trabajo (pp. 93-120). Mérida, Yucatán, México: Universidad 
Autónoma de Yucatán.

Machuca Ramírez, A. (1998). Percepciones de la cultura en la posmodernidad. Alte-
ridades, 8(16): 27-41. Recuperado de https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/
Alte/article/view/472/471

Marcos Arévalo, J. (2010). El patrimonio como representación colectiva. La intangi-
bilidad de los bienes culturales. Gazeta de Antropología, 26(1): 1-14. Recuperado 
de http://hdf.handle.net/10481/6799



349
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

Muriel, D. (2015). La mediación experta en la construcción del patrimonio cultural 
como producción contemporánea de “lo nuestro”. Revista de Antropología Ibe-
roamericana, 10(2): 259-288. Recuperado de http://www.aibr.org/antropologia/
netesp/numeros/1002/100206.pdf

Poot Campos, L. (2011). Prácticas y creencias religiosas en los imaginarios y relaciones 
entre los niños y las niñas de Blanca Flor, Quintana Roo. En A. Higuera Bon-
fil (coord.). Religión y culturas contemporáneas (pp. 391-401). Aguascalientes, 
Aguascalientes, México: Universidad de Aguascalientes, Red de Investigadores 
del Fenómeno Religioso en México.

Prats, L. (1998). El concepto de patrimonio cultural. Política y Sociedad (27): 63-76.
Prats, L. (2005). Concepto y gestión del patrimonio local. Cuadernos de Antropología So-

cial (21): 17-35. Recuperado de http://www.scielo.org.ar/pdf/cas/n21/n21a02.pdf
Puc Sarabia, F. (2014). Juegos, niños y juguetes en la hacienda de Tepich Carrillo, 

Acanceh, Yucatán (Tesis de Licenciatura). Universidad Autónoma de Yucatán. 
Mérida, Yucatán, México.

Quintal Avilés, E. F. (1993). Fiestas y gremios en el oriente de Yucatán. Mérida, Yucatán, 
México: Gobierno del Estado de Yucatán, CULTUR.

Quintal Avilés, E. F., y Rejón Patrón, L. (2011). Historia, estructura y pluralidad 
religiosa en Yucatán. En A. Higuera Bonfil (coord.). Religión y culturas contem-
poráneas (pp. 95-114). Aguascalientes, Aguascalientes, México: Universidad de 
Aguascalientes, Red de Investigadores del Fenómeno Religioso.

Ranisio, G. (1998). Infancia y prácticas de protección en la cultura popular de la Italia 
meridional: Los abitini (escapularios). Alteridades, 8(16): 121-128. Recuperado 
de https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/Alte/article/view/479/478

Reyes Domínguez, G. (2011). Agresiones, violencia y juegos rudos entre niños de pri-
maria en una comisaría de Mérida, Yuc. En L. Mantilla Gutiérrez (coord.). Juego 
rudo y violencia en las escuelas de Yucatán (pp. 25-78). Mérida, Yucatán, México: 
Universidad Autónoma de Yucatán.

Reyes Domínguez, G. (2012). Construcción de la niñez y las identidades infantiles en un 
contexto de rupturas. Dos colectivos infantiles con ascendiente maya en el municipio 
de Mérida (Tesis doctoral). Universidad Autónoma Metropolitana. Ciudad de 
México, México.

Reyes Domínguez, G. (2018). Azar, empatía y reciprocidad. Andanzas en el acerca-
miento a las voces infantiles. En G. Angelotti, C. Lara, G. Reyes, V. Guzmán y L. 
Várguez (eds.). Experiencias etnográficas en Yucatán (pp. 78-103). Mérida, Yucatán, 
México: Universidad Autónoma de Yucatán.



350
Niños, fiestas patronales e identidad local • Guadalupe Reyes Domínguez

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año IX, número 19 • mayo a agosto de 2019 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl9192019952 • ISSN IMPRESO:1665-899X

Ribeiro Durham, E. (1998). Cultura, patrimonio, preservación. Alteridades, 8(16): 
131-136. Recuperado de https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/Alte/article/
view/480/479

Rosado Prieto, S. (2008). Tradición, poder y conflicto: La Unión Sindical de Palqueros 
en Conkal, Yucatán (Tesis de Licenciatura). Universidad Autónoma de Yucatán. 
Mérida, Yucatán, México.

Tejrovská, P. (2012). Danzas híbridas: El cuerpo, la jarana y el regionalismo en Yucatán 
(Tesis de Maestría). Universidad Autónoma de Yucatán. Mérida, Yucatán, México.

Terán Contreras, S., y Rasmussen, Ch. (2004). El diario del comisario Gaspar Canul 
Nahuat. Mérida, Yucatán, México: Universidad Autónoma de Yucatán.

Tzuc Salinas, H. (2008). Patrimonio cultural, identidad y turismo en Chacchoben, 
Quintana Roo. (Tesis de Licenciatura). Universidad Autónoma de Yucatán. Mé-
rida, Yucatán, México.

Velasco Maillo, H. (1982). Ensayos antropológicos sobre las fiestas en España. Madrid, 
España: Tres Catorce Diecisiete.

Villanueva Villanueva, N. (2000). Cultura, identidad de género y simbolización 
en los juegos infantiles: “La corrida de toros”. Temas Antropológicos, 22(1): 25-53. 
Recuperado de http://www.mayas.uady.mx/articulos/temas.html


