MAURICIO GENET GUZMAN CHAVEZ*

Danitle Dehouve (2016). Antropologia de lo nefasto en comunidades
indigenas. San Luis Potosi, México: El Colegio de San Luis: San Luis

Potosi. 246 pp.

Antropologia de lo nefasto... es un volumen que afiade ala prolificay cons-
tante obra de su autora Danicle Dehouve, antropéloga y etnohistoriadora
francesa (con grados eméritos en el Centro Nacional de Investigaciones
Cientificas y en la Escuela Prctica de Altos Estudios, en Paris), sobre
los tlapanecos del estado de Guerrero, México. Los tlapanecos habitan
principalmente cinco municipios al sur de la ciudad de Tlapa, en el esta-
do de Guerrero: Malinaltepec, Iliatenco, Tlacopapa, Zapotitlin Tablas
y Acatepec. Suman cerca de 134 mil 148 hablantes de una lengua que
pertenece al tronco lingﬁistico otomangue.

En esta obra encontramos un analisis sofisticado de sus materiales
etnograficos, amasados desde 1967, fecha en que da inicio a su labor
como etnéloga, y una propuesta de andlisis comparativo con los re-
sultados obtenidos por otros investigadores (Aline Hémond, Marina
Goloubinoff; Emilio Torres Garcfa) igualmente interesados en las di-
mensiones politicas, estéticas y sociales del ritual en esa region.

El trazo destacado en esta reciente entrega de su trabajo, que, desde
luego, tiene como respaldo la calidad etnografica, se nota en el ¢jercicio
metodoldgico o epistemoldgico para traer a los 7ephaa (ast se auto-
designan los tlapanecos) al mundo contempordneo de las amenazas y
riesgos globales, en clara alusion al concepto propuesto por el socidlogo
aleman Ulrich Beck.

* ElColegio de San Luis. Correo clectrénico: mguzman@colsan.edu.mx.

371
Revista de El Colegio de San Luis
Nueva época e aiio VIIL, niimero 17 o septiembre a diciembre de 2018 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl8172018977 o ISSN IMPRESO:1665-899X



Antropologia de los nefasto estd dividido en nueve capitulos, una intro-
ducciény las conclusiones. La primera pregunta que nos plantea la autora
tiene que ver con una concepcion ontolégica de la humanidad: ;hay un
mal inscrito en nuestra naturaleza? Y si somos naturaleza, ¢qué tipos de
dispositivos rituales hemos creado o, mejor, qué dispositivos han ideado
las comunidades indigenas para atenuarlo, desviarlo o convivir con é?

En su original revisién teérica, la autora descubre dos tendencias
que contintan pendientes en la teorfa social contemporanea; la primera
negd un sustrato maléfico entre las sociedades y privilegi6 los principios
cohesionadores, de unidad y lazo social (Durkheim, Lévi-Strauss); la
segunda se concentrd en la idea del lazo social a partir de la eliminacién
del chivo expiatorio, es decir, la busqueda de un remedio que ponga
fin a los disturbios y las crisis que de vez en vez atacan el cuerpo social
(Girard). Laambivalencia latente entre las dos posturas, pero sobre todo
en la concepcidn de la violencia como dispositivo para eliminar el mal y
restablecer la paz y la armonfa social, fue extirpada de cierta forma de la
discusién tedrica en la version levistraussiana, en la que lo sagrado fue
enclaustrado en el todo simbdlico, y asi se ocultd su doble valencia: lo
sagrado puro/lo sagrado impuro.

Dehouve recurre a la obra de la antropéloga Mary Douglas y del
socidlogo aleman Ulrich Beck para hacernos reconocer, una vez mis,
la ruptura epistémica de la dualidad cultura/naturaleza. EI principio
disruptor, origen de los desastres y catdstrofes, los casquetes polares que
se derriten y amenazan territorios, los eventos climdticos extremos de
facturaantrépica se desnudan en la transposicion etioldgica del mal como
resultado de un no pago, de la renuncia moderna a la retribucién. En
ese sentido, el texto de Dehouve dice entre lineas que las comunidades
indigenas han sido incorporadas a la sociedad de riesgo, y, bajo sus prin-
cipios, han tenido que adaptar, en formas que no admiten calificativos
de eficacia, los rezos, invocaciones, rituales de sacrificio, para mantener
el mal a una distancia que siempre puede verse como mds cercana o mds
distante.

El tema de lo nefasto —esta es mi lectura a partir del texto de
Dehouve— nos remite directamente a las relaciones de dominacién, y
la subalternidad, entendida como la percepcién cultural y los dispositi-
vos rituales que los grupos indigenas, los tlapanecos de la montafia de

372
Revista de El Colegio de San Luis
Nueva época e afio VIII, niimero 17 e septiembre a diciembre de 2018 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl8172018977 o ISSN IMPRESO:1665-899X



Guerrero, en este caso, ponen en marcha para afrontar dicha condicion
y subvertirla o atenuarla de cierta forma.

En este sentido, me parece destacada y sumamente prolifica la
discusion sobre la ambivalencia ritual en los primeros capitulos y su
tratamiento a la vista de los datos etnograficos. En alusion a ello, los
rituales de expulsién del mal (lo nefasto) tienden hacia una integracién,
articulacién de dominios particulares al sistema politico mexicano, pero,
al mismo tiempo, suponen la distancia y la ruptura. Estos rituales en si
mismos constituyen esfuerzos paraevitar el contagio, la contaminacién
con un sistema en muchos sentidos ajeno, distante, corrupto, pero que,
sin embargo, permea la vida social de los tlapanecos.

No estoy seguro de si la autora concuerda con esta lectura: en el
subtexto, la geopolitica de los 72¢ phaa, expuesta en los diversos relatos
del poder intracomunitario (procesado desde las unidades domésticas),
que alude también ala cosmopolitica (agenciamiento politico relacional
entre humanos y no humanos), nos llevaa una via de acceso ala discusién
ctnia/nacién. Laamenaza, jefa de todas las amenazas, es la disolucién de
la constante étnica, de la identidad colectiva como fundamento del
espacio, de sus fronteras; la etnicidad como principio regulador de las
entradas y salidas y como principio asimilador de las diferencias y cam-
bios que operan en la condicién local de las culturas en la globalizacion.

Todos los rituales de expulsién del mal, de alejamiento de lo nefasto,
asumen, como en la obra de Girard, el principio de la violencia mimé-
tica. Convivir y vivir en armonia implica el rezo y los dispositivos que
permiten acechar los riesgos y amenazas cotidianas y que son parte
del flujo de eventos cosmicos. La sociedad tlapaneca estd, desde hace
mucho tiempo, conectada a su cosmologfa, pero cada dia adquiere una
comprension del significado o de las expresiones del cambio climatico
o lo que la teoria postula como sociedad del riesgo. Desde la perspectiva
de la ambivalencia, siempre existe lo bueno y bondadoso asociado con
lo nefasto y siniestro; la violencia se ¢jerce para provocar un ambiente
de bienestar (el chivo expiatorio); la comunidad reconoce los peligros
y amenazas que la acechan desde fuera; pero un peso constante de sus
preocupaciones, actos de expiacion y purificacion hacen alusion a las
pugnas internas, a las envidias y los sentimientos encontrados entre
familiares, vecinos y autoridades.

373
Revista de El Colegio de San Luis
Nueva época e aiio VIIL, niimero 17 o septiembre a diciembre de 2018 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl8172018977 o ISSN IMPRESO:1665-899X



Aunque Dehouve nos presenta informacion mds copiosa sobre el
municipio de Acatepec, en realidad debemos observar un tratamiento
general, comparativo, que ilustra la coherencia y la vigencia de los es-
quemas culturales americanos. Una postura que elude favorablemente
a consideraciones de tipo culturoldgico (por ejemplo, Mesoamérica) y
acierta en promover y hacer explicitos los procedimientos locales de una
necesidad universal: mantener constantemente a raya el mal.

Los rituales para expulsar el mal y atraer el bien, entre los pueblos de
Mesoamérica y de otras latitudes, funcionan bajo ldgicas similares, aun
cuando los procedimientos rituales nos estén informando de matices y
percepciones culturales y contextos histéricos particulares. El funda-
mento creativo de los rituales nativoamericanos, desde el norte hasta
el sur del continente, nos remiten, con su elegancia, ingenio y retdrica,
a la nominacion, distincién, catalogacion de todos y cada uno de los
clementos negativos, maléficos; la invocacion de todas y cada una de
las fuerzas, energfas, entidades de luz, curativas, protectoras. Y esto no
se realiza como férmula hueca, sino desde un /ocus concreto, enemigos
concretos, pensamientos y emotividades referidas y asociados a una
comprension situada en el mundo.

Asi me parece, por ¢jemplo, en las ontologias que se ponen en juego,
en el universo ayahuasquero. El principio axiolégico que ha cobrado
esta bebida en las tltimas décadas, de la Amazonia a todo el mundo,
nos dirigen al sagrado puro, a sus propiedades curativas enfatizadas en el
universo zew age, cuando en el fondo esta bebida invoca una arquitectura
ambivalente, pluriversa, su sagrario es polifénico, y se puede prestar al
mancjo de intencionalidades bélicas, o asociadas a la brujerfa. Pero son
los giros que adopta el ritual, aquello que visitan y conectan los cantos, lo
que viene configurando una determinada matriz en el juego de la fecunda
oscuridad origen de lo luminoso. Una suerte de relatividad ontolégica.

La antropologia de lo nefasto, por lo tanto, resume la concepcién que
los pueblos construyen sobre la dualidad permanente entre el bien y el
mal, lasalud ylaenfermedad, lo sucio y lo limpio. Esta construccién, como
lo demuestra Danicle, forma parte de los discursos y las practicas que
dan sentido a las relaciones entre los humanos y su medio ambiente,
que dan consistencia a las relaciones reciprocas entre dos dimensiones
discretas pero entreveradas: el territorio y la identidad.

374
Revista de El Colegio de San Luis
Nueva época e afio VIII, niimero 17 e septiembre a diciembre de 2018 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl8172018977 o ISSN IMPRESO:1665-899X



Cuando hablamos de reciprocidad en todo ¢l vasto conjunto de las
relaciones que los grupos indigenas de México tejen con su territorio,
al interior de los grupos familiares y en las relaciones interculturales,
distinguimos una constante primordial que desborda desde luego
el drea cultural mesoamericana. El don y el contradén, el préstamo y el
contrapréstamo, esa forma doblemente secular y sagrada de recibir y dar
siempre como una férmula de convivencia, de juego con el prestigio y de
btsqueda compensatoria en todas las relaciones entre humanos y entre
humanos y no humanos. Reciprocidad serfala otra palabra clave (ademds
de ambivalencia) que nos remite a la economia moral y la ecologfa politica
como dispositivo regulador de los intercambios. Intercambios que en
las sociedades campesinas tienen su epicentro en el ciclo agricola, pero
que, ala sazén, se ha ramificado en todas las esferas en las que el mundo
moderno ha permeado. Asi una parte central de los materiales etnogré-
ficos que emplea Dehouve, muestran que este intercambio consiste en
dar para propiciar el bien y en ofrecer para alejar el mal. Si tuviéramos
que responder en pocas palabras a la pregunta ¢qué es eso que la autora
nombra como antropologia de lo nefasto?, dirfamos que se refiere a los
dispositivos culturales para la expulsion del mal. Pero el mal, es decir, lo
nefasto, no es una categoria absoluta, que opere en todos los casos con
los mismos atributos. Lo fasto y lo nefasto son categorias relacionales
que trasmutan y cambian sus posiciones, pero su definicién estd pautada
por las percepciones, los contextos, los valores y las ideologias sobre lo
que se considera una amenaza, un riesgo o un peligro. Frente a ellos, las
sociedades expulsan, purifican, afrontan y, finalmente, deciden formas
y estrategias para lidiar con el mal (aceptabilidad del riesgo, en palabras
de Mary Douglas). En la concepcién de los tlapanecos, el mal nunca se
climina definitivamente; su acechanza es una via necesaria para respetar
principios morales comunitarios.

Danicle nos ofrece suficientes evidencias de aquello que los tlapane-
cos de la montafia de Guerrero piden en el rezo, las formas metaféricas
mediante las cuales el mal es concebido, antropomorfizado y constrefiido
dentro de modelos y pautas de intercambio. En el acto ritual, todo opera
articuladamente bajo principios de orden préctico y analégico: el agua
que cura y el animal del monte como representante (metonimia) de
todos los animales salvajes, etcétera. Es como en la Huasteca entre los

375
Revista de El Colegio de San Luis
Nueva época e aiio VIIL, niimero 17 o septiembre a diciembre de 2018 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl8172018977 o ISSN IMPRESO:1665-899X



tenck, quienes entregan comida para el duefio del monte, de los anima-
les silvestres, con la finalidad de que no coman todo el maiz, que sepan
respetar y entiendan una comunicacion, un diélogo.

Esto remite a la flexibilidad, a los intercambios y préstamos que se
observan tras varios siglos de mestizaje en las practicas religiosas y tera-
petiticas en diversas regiones del pais. En ese sentido, las comunidades
indigenas representan una fuente ritualistica inagotable, pues aun cuan-
do el mundo campesino se vea atropellado por los modelos y politicas
econdmicas que provocan el abandono de las milpas y la migracién de los
jovenes, la estructura basica (nticleo duro) destaca, entre otros elementos,
el didlogo, la negociacion entre humanos y no humanos como elemento
crucial en los procesos de cura-enfermedad y frente a las nuevas repre-
sentaciones politicas de la naturaleza; tal es el caso del movimiento de
defensa del Sitio Sagrado Natural de Wirikuta en contra de un proyecto
minero para la extraccién de plata en el estado de San Luis Potost.

Considero que Antropologia de lo nefasto es una obra notable y dife-
rente de muchos trabajos de corte etnografico, porque hace hincapié,
de una forma bastante sutil y elegante, en la relacién entre lo local y lo
global, superando con mucho la manida discusién entre modernidad
y tradicién. Con esto la autora evitard ser acusada de esencialista, o de
insistir en un enfoque estatico, ciegoa las dimensiones contemporéneas
del cambio. Definitivamente, afirma la autora, los tlapanecos pertenecen
alasociedad de riesgo, viven y se confrontan con ella mediante una serie
de rituales a través de los cuales se asignan posiciones, responsabilidades
y se explican las consecuencias bajo esquemas de reciprocidad y ambi-
valencia ontoldgica.

376
Revista de El Colegio de San Luis
Nueva época e afio VIII, niimero 17 e septiembre a diciembre de 2018 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 o DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl8172018977 o ISSN IMPRESO:1665-899X





