* CLAUDIA ROCHA VALVERDE

Las herederas contemporaneas de la Madre Tierra
Ser mujcr indl’gcna teenek, disyuntivas y desafios de las tradiciones femeninas
en la Huasteca potosina

RESUMEN

En este trabajo se exponen algunos de los cambios significativos en cuanto a dos tradiciones
) p g g
prehispénicas de los indigenas teenek de la Huasteca potosina, al oriente del estado de San Luis
Potosi. La primera es la actividad textil, prictica desarrollada mayormente en el émbito feme-
ninoyy, por otro lado, comparativamente se expone de manera breve el ritual de los voladores
de Tamaletom del municipio de Tancanhuitz, préctica ancestral en la que tradicionalmente
q
han participado solamente los varones y en la que en la actualidad empiezan a involucrarse
y
las mujeres de la comunidad. El objetivo del estudio comparativo entre el ritual mencionado
] )
y la tradicion textil es detectar algunos rasgos de cambio y procesos de adaptacion en las
tradiciones, para lo cual desempenan un papel determinante la movilidad y las migraciones,
de las que con caraala “modernidad” son parte las nuevas generaciones de jovenes indigenas.

PALABRAS CLAVE: HUASTECA POTOSINA, INDIGENAS TEENEK, ACTIVIDAD TEXTIL, VOLADORES DE
TAMALETOM, PROCESO DE ADAPTACION.

ABSTRACT

In this work we explain some of the important changes regarding two pre-Columbian tra-
ditions of the Teenck Indians of the Huasteca Potosina region located in the eastern part of
the State of San Luis. The first one is the textile craftsmanship, an activity performed mostly
by women. On the other hand, we explain briefly the ritual of the flyers of Tamaletom in
the municipality of Tancanhuitz, an ancestral tradition in which traditionally only males
have participated but in present days women within the community are becoming involved.
The objective of this comparative study between the ritual of the flyers mentioned above
and the textile tradition, is to find some features of change and adaptation processes in such
traditions, for which the mobility and migrations that involve the new generations of young
indigenous people facing “modernity” play a vital role.

KEYWORDS: HUASTECA POTOSINA, TEENEK INDIANS, TEXTILE CRAFTSMANSHIP, FLYERS OF TAMALETOM,
ADAPTATION PROCESSES.

Enviado a dictamen el 21 de agosto del 2012.
Recibido en forma definitiva el 28 de agosto y el 20 de octubre del 2012.

146

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



LAS HEREDERAS CONTEMPORANEAS DE LA MADRE TIERRA
SER MUJER INDIGENA TEENEK, DISYUNTIVAS Y DESAFIOS
DE LAS TRADICIONES FEMENINAS EN LA HUASTECA POTOSINA

CLAUDIA ROCHA VALVERDE*

INTRODUCCION

La regién Huasteca comprende los estados de Veracruz, Puebla, Hidalgo,
Querétaro, Tamaulipas y San Luis Potosi. Est4 ubicada al oriente del pais, entre la
costa norte del Golfo de México y la sierra Madre Oriental (véase la figura 1). En
esta region han cohabitado histéricamente distintos pueblos de diferentes cultu-
ras, entre los que cabe mencionar a los teenck (o huastecos de filiacién mayense),
otomies, nahuas, totonacos, tepchuas y grupos chichimecas.

La parte de esta vasta region a la que se hace referencia en este texto es la que
corresponde a San Luis Potos (véase la figura 2), estado que tiene en la actualidad
un porcentaje importante de poblacién teenck (o huasteca), nahuas y pames, en
mayor y menor proporci(')n, respectivamente. Estos pueblos indigenas mantienen a
la fecha tradiciones milenarias relacionadas con su cosmovisién. Aquiabordaremos
algunos aspectos relativos a practicas femeninas del pueblo teenck.

En este trabajo se exponen algunos de los cambios significativos en cuanto a la
actividad textil desarrollada mayormente en el dmbito femenino. Considero que
esta tarea es un tipo de termdmetro que permite identificar algunos aspectos de
transformacién en la vida cotidiana y ritual de las comunidades debido a influencias
exdgenas a éstas, entre otras cosas.

La confeccién y el uso de las vestimentas de origen prehispanico y la tradicion
oral a través de la cual suponemos que se transmite esta memoria estética son estu-
diadas en un periodo genealdgico contempordneo que comprende tres generaciones
de mujeres teenck del siglo XX: la abuela, la hija (generacién intermedia) y la nieta.

Por otro lado, comparativamente se expone de manera breve el ritual de los
voladores de Tamaletom del municipio de Tancanhuitz, una préctica ancestral
de los teenck en la que tradicionalmente han participado solamente los varones y
en la que en la actualidad empiezan a involucrarse las mujeres de la comunidad.

* Centro de Inv restigacion y Docencia en Humanidades del Estado de Morelos (CIDHEM).. Estuvo como investi-

gadora en El Colegio de San Luis de 201022012y en septiembre de 2013 regresard a hacer una estancia post
doctorral. Correo t[cctromco rochaclau@yahoo.com

4'ﬁ
147
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



FIGURA 1.
ESTADOS QUE CONFORMAN LA REGION HUASTECA

Ilustracion: Cristobal Martinez. Mayo 2010

FIGURA 2.
MUNICIPIOS DE LA HUASTECA POTOSINA

Ilustracion: Cristobal Martinez. Mayo 2010

El objetivo del estudio comparativo entre ¢l ritual mencionadoy la tradicién textil
es detectar algunos rasgos de cambio y procesos de adaptacion en las tradiciones
para los cuales desempenan un papel determinante la movilidad y las migracio-
nes, de las que ante la “modernidad” son parte las nuevas generaciones de jévenes
indigenas. Para ello se tomaron en cuenta algunos testimonios de los hombres y
mujeres participantes de dichas précticas, como se plantea a continuacion.

148

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



CONTEXTO HISTORICO

Las mujeres del pueblo teenck han mantenido durante milenios la confeccién
de la vestimenta tradicional, la cual se remonta a su pasado prehispanico. Esta
indumentaria ha tenido un papel preponderante no sélo por el hecho de que sirve
para proteger el cuerpo de la intemperie, sino también porque histdrica y cosmo-
légicamente se le ha asignado un valor simbdlico debido a que la actividad textil
ha estado relacionada con deidades importantes.

Un estudio en torno a textiles antiguos de México es el que hizo Aguilera sobre
la faja raldmuli, acerca de la cual describe: “Deidades del México prehispanico, como
Tlazolteotl-Ixcuina, Mayahuel, Chalchiuhuitlicue y Xoquiquetzal se asociaban
con la actividad de tejer y en sus representaciones incluian husos en el cabello o
en las manos” (Aguilera:34). Estas diosas que “hilaban la vida” eran generadoras
de la misma y tenfan una funcién de parteras, por lo que el acto de tejer puede
considerarse una metéfora del origen y del orden del cosmos. Las deidades del
tejido eran selénicas; es por ello que los ciclos agricolas lunares se atribufan a éstas,
significando el vinculo césmico entre la Tierra y la Luna.

El titulo de este texto hace referencia a las hijas de la Madre Tierra debido a la
importancia simbdlica que ha tenido esta deidad suprema desde su origen en los
antepasados prehispénicos que incluyen al pueblo teenck, entre otros. El concepto
de Madre Tierra se encuentra presente en la actualidad en el sistema mitoldgico
y ritual de este pueblo, relacionado con la fertilidad agricola principalmente y la
idea delo femenino. Un ¢jemplo se encuentra en la memoria oral de los teenck que
refiere que cuando una mujer usa la indumentaria tradicional se convierte en el
centro del universo y con ello reafirma sus cualidades de progenitora convirtién-
dose en simbolo de la fertilidad que da origen y sustento a la vida, personificando
ala Gran-Madre Tierra o Pulik Miim-Tsabaal, como la llaman en lengua teenek.

Otro ejemplo de laimportancia cosmoldgica de La Madre Tierra es que involucra
launién de los contrarios como lo femenino y lo masculino en su cualidad de numen
dual. En este sentido, Galinier (1990:543) sefiala “que las tradiciones locales de la
Sierra Madre coinciden en considerar a la Tierra a imagen de una mujer”. Por otro
lado, Tate (2003:37) apunta que el concepto de lo femenino se ha vinculado a la
condicién de humedad, frio, bajo, interior, receptividad y generacion entre pueblos
indigenas que comparten ciertas tradiciones mesoamericanas.

Las representaciones y alusiones a esta deidad en la Huasteca potosina se ma-
nifiestan de manera variada. Una es la que refiere Sudrez en cuanto a los bordados

149

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



principales de una de las prendas de la vestimenta femenina, el guechquemitl, de-
nominado dhayemlaab en teenck (véase la figura 3a y la 3b). El autor, en su trabajo
de recopilacién de mitos de este pueblo, senala que “la prenda tiene tres bordados
bésicos: el ‘Maamlaab’ (simbolo de dios), el ‘Arbol de la vida' y el simbolo de la
‘Madre Tierra™ (Sudrez, 2008: 49-50), con los cuales coinciden otros testimonios
de miembros de este pueblo.

Consideramos que ¢l contexto cosmolégico descrito anteriormente sirve de
referente para identificar algunos aspectos relevantes de la vision del mundo teenek.
Si bien las mujeres en particular tienen algunas décadas incursionando en el mer-
cado de artesanias con sus bordados, el uso y confeccion de sus textiles ha estado
destinado histéricamente a las ceremonias que consideran sagradas, a través de
las cuales establecen contacto con los ancestros, y para las cuales la indumentaria
tiene especial importancia.

FIGURA 3A.
Hija DETINA Y BRUNO DOMINGUEZ, EN CUYO DHAYEMLAAB APARECE BORDADA AL CENTRO UNA
ESTRELLA, QUE ES LA REPRESENTACION DE DI10S O MAAMLAAB,SEGUN LA TRADICION ORAL

Entrada ala Cueva Sagrada del Viento. Huichihuaydn, municipio de Huchuetldn. Diciembre de 2010.
Foto: Claudia Rocha

150
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



FIGURA 3B.
DHAYEMLAAB CON REPRESENTACION DE LA MADRE TIERRA AL CENTRO. BORDADO POR MARGARITA
ZUNIGA PEREZ, TEENEK DE LA COMUNIDAD DE SANTA BARBARA, AQUISMON

Noviembre de 2005. Foto: Claudia Rocha

CONTEXTO CONTEMPORANEO

Cabe preguntarse, ;qué sucede en la actualidad con los teenek y su origen ancestral
respecto de las transformaciones socioculturales a las que estan sujetos en medio
de un contexto globalizante?

En el caso de la tradicion textil, entre los teenck sigue fuertemente arraigada
una memoria estética que transmiten genealdgicamente. Esta actividad femenina
ha tenido importantes modificaciones a través de la historia; sin embargo, en la
actualidad permanece vigente el uso de la vestimenta ritual, contrariamente a
lo que sucede con el atuendo de los varones, quienes mestizaron més rdpido su
indumentaria.

Puede pensarse que las teenek en general tienen menor movilidad respecto de
los varones. Si éstos emigran, las mujeres permanecen en las comunidades cuidando
de los hijos, al menos en el caso de las mayores de treinta anos. Este puede ser un
motivo para que ciertas tradiciones se conserven, como la memoria oral, la lengua,
el quehacer textil, la cocina, entre otras. Para que una tradicién subsista, debe
haber una comunidad a quien hablar en lengua madre, a quien vestir y alimentar

151
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



de cierta manera; debe haber dioses a quienes rezar y ofrendar. De las tradiciones
mencionadas la mayorfa recae en el dmbito de lo femenino, en especifico, en el
concepto de madre, el cual tiene distintas connotaciones, entre las que destaca
el vinculo identitario con el territorio que identifica a los teeneck como pueblo.
La idea del “terruno” en términos fisicos es referida por Gonzélez como algo que
“independientemente de su extension y del tipo de relacién que con ¢l se mantiene,
es la porcién de naturaleza sobre la que vive la colectividad y en relacién con la
cual se teje su identidad” (2011:88-89). En este sentido, puede considerarse que
las teenek estdn enraizadas simbélicamente al “terruno”, y como hijas de la Madre
Tierra estan encargadas del resguardo del territorio sagrado manifiesto en ciertas
cuevas, montes y manantiales, donde habitan los ancestros.

LOS ROLES DE GENERO FEMENINO Y LA TRADICION
EN EL CONTEXTO CONTEMPORANEO

En el periodo actual se identifican algunas de las actividades que emprendian
hombres y mujeres en el pasado prehispanico, entre las cuales se aprecia una clara
diferenciacion de lo que correspondia a lo masculino y a lo femenino. En cuanto
a los quehaceres de las mujeres, Konieczna (2011:1) refiere, en su texto sobre La
ninia bien educada (época prebispanica), que “limpiar la casa, preparar los alimentos
e iniciarse en las actividades relacionadas con el telar de cintura eran todo un en-
trenamiento para el matrimonio, lo que solfa ocurrir en la adolescencia”. La autora
retoma a los cronistas Sahagin y Mendieta, quienes enumeraron algunas de las
virtudes que debia poseer una joven educada de la época, entre las que cabe destacar:

[...] no debe entrarsin propdsito en casa deotro, paraqueno le levanten algl’m testimo-
nio; si entra en casa de sus pariences, debe tenerles acatamiento y hacerles reverencia, y
lucgo tomar el huso y latela, 6lo que alliviera que conviene hacer.[...] Se debe levantar
tempranoen la madrugada para atender elaltar delos dioses. Lucgo debe ponersca moler
el maiz, tejer, hilar o Cualquier cosa de la casa. Debe tener buen cuidado de la hilaza v
dela tclay de lalabor, sabiendo poner hilos, colores y como unir las piezas (2011:1-2).

Con el testimonio de los cronistas constatamos la permanencia de tradiciones de
larga duracién que han prevalecido durante siglos. Para heredar las tareas y las
ceremonias rituales, uno de los medios mas efectivos ha sido la transmisién de la

152
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



memoria de manera oral. En términos generales, los roles de género no se han mo-
dificado sustancialmente desde el tiempo de los antepasados hasta el dia de hoy, si
tomamos en cuenta que las labores relacionadas con la preparacién de los alimentos
ylaactividad textil estan en manos de las mujeres desde que son muy jovenes. Esta
distribucién de actividades femeninas y masculinas son practicas histricamente
naturalizadas en las sociedades indigenas —aunque no exclusivas de éstas—.

Se ha visto ya la importancia de la actividad textil en términos précticos y
como destino cosmoldgico de lo femenino. Aqui cabe exponer un ejemplo de una
creencia chamula: “Cuando empezé el mundo, dicen que la Luna subié a un drbol./
‘Ustedes deben tejer’, les dijo a las primeras madres. / ‘Ustedes deben hilar’. Les
ensend a tejer desde alld arriba. /Asi fue que empez6 el tejido. / [...] Sino fuera por
la Luna no sabrfamos tejer. /Es que nos dejé dicho c6mo hacerlo [...]” (Jiménez,
1993:40). Segun este testimonio, la tarea de hilar y tejer se heredd por designio
de las deidades lunares, las cuales constituyen a la fecha parte de la memoria del
pensamiento simbélico. Este patrimonio estd presente de manera cotidiana sin que
se tenga conciencia de ello en cada uno de los actos en los que se manifiesta; es algo
que sucede de manera natural y se encuentra en constante transformacién como
resultado que es de una cultura viva y dindmica que necesariamente cambia sus
referentes culturales con el paso del tiempo. La cuestion es como se transforman
las tradiciones sin dejar de reafirmar la cohesion y la identidad colectiva indigena.
En este sentido, como refiere Gonzalez (2011:87): “Esta dialéctica entre cambio
y persistencia, devenir o ser, [...] adquiere una significacién peculiar en tiempos
recientes por la pretension de universalidad con que nace la cultura moderna”. Un
cjemplo de ello puede observarse en la gencalogia de tres mujeres del siglo XX de
la misma familia (véase la figura 4): la de 70 afios (abuela), la de 50 (hija) y la de 17
afios (nieta). Tienen en comun ser mujeres teenck y vivir en la misma comunidad,
entre otros aspectos. De una generacién a otra ha habido cambios sustanciales, entre
los que puede mencionarse uno primordial que es el acceso a la escolarizacién de
la hija (generacion intermedia) y de la nieta.

Estas mujeres comparten ademds un contexto semiurbanizado que les permite
ciertos beneficios, como el servicio eléctrico mediante el cual la abuela ha escuchado
“La voz de las Huastecas” de Radio Tancanhuitz; la hija de ésta escuchd el radio
y adquiri6 un televisor, y la nieta accedié a mas canales de television, a internet y
al teléfono celular. Al respecto puede plantearse una pregunta: ¢cé6mo influyen
estos emblemas de la modernidad en las tradiciones ancestrales de las sociedades
indigenas urbanizadas “a medias™?

153
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



FIGURA 4.
FAMILIA DE MUJERES TEENEK, LA ABUELA ES MA. ANTONIO JIMENEZ

Comunidad de Jopoy Tzac-Anam, municipio de Tancanhuitz. Febrero de 2010. Foto: Emma Viggiano

En el ¢jemplo genealdgico mencionado destaca que la abuela y la hija permanecen
en el solar (A. Garcfa de Ledn, comunicacién personal, 2010)" haciéndose cargo
dela familia. Ellas usan atin la vestimenta tradicional cuando participan en alguna
danza o para una boda. La més joven no borda ni danza, quiza debido, entre otras
cosas, a que debe desplazarse a la cabecera municipal para emplearse en el servicio
doméstico o como despachadora de algin negocio, lo cual le implica cubrir una
jornada completa o mas de trabajo.

Comparativamente a la gencalogfa femenina de Tancanhuitz, observamos otro
grupo de mujeres del municipio de Aquismén (véase la figura Sayla Sb). En este caso,
la abuela no tiene lazo consanguineo con las otras; sin embargo, se le llama “abuela”
0 aach (abuela Hilaria, comunicacién personal, 2010)* en tono reverencial como
es comun designar a los viejos de la comunidad, no sélo por la edad, sino también
porque son portadores de importantes conocimientos. En este caso, la abuela Hilaria

I Antonio Garcfa de Ledn incerpreta la palabra solar como terreno. Viene dellatiny del espanol antiguo; la usaron
los espanioles en el siglo X VI para designar un terreno urbano en que se construfa una casa: en los “solares que se
repartena losvecinos” en las ciudades quese fundaban. Enun diccionario del siglo XVl por solar se entendia un
terrenito que tienes al fondo de tu casa con verduras o frutas’, pero también ‘casa solar o solariega, lamds antigua
y noble de una familia’; m/ﬂrieg{) viene siendo “patrimoniaﬁ

2 Laabuela o zach Hilaria, en el momento de la entrevista, contaba con 97 anos. Ensend sus conocimientos sobre
cltejidoy el bordado a mujeres de distintas generaciones. Segtin su testimonio, ella conocio y usé la téenica del
telar de cinturay el tenido de hilos de algodén y lana con tintes naturales. En la fotogratfa en que ella aparece se
observa que su tocado (perob) estd thho con hilos de lana, lo cual es dificil enconerar en la Huasteca potosinacn
el siglo XX

154
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



ha compartido su sabiduria a mujeres de distintas generaciones en torno a saberes
antiguos relacionados con la elaboracion de los textiles. Ma. Eugenia y Juana son
hermanasy fueron sus discipulas (Ma. Eugenia, comunicacién personal, 2009).” Ellas
tres usan la vestimenta tradicional cotidianamente, no obstante usen el guechquemit!
especificamente para ciertas ceremonias, como la misa del domingo y las bodas teenck.

Ma. Eugenia y Juana bordan principalmente para vender su mercancia en los
mercados locales y en las ferias nacionales. Ellas representan un caso interesante de
las mujeres que se desplazan lejos de sus comunidades; incluso pasan noches fuera
de casa, lo cual no es habitual entre las teenek mds conservadoras. Al respecto, Ma.
Eugenia refiere: “Desde que mi marido quedd incapacitado después del accidente,
yo me hago cargo de mi casa, todo sale de mis bordados, pero no me alcanza, ya no
pude pagar los estudios de prepa de mi hijo” (comunicacién personal, 2009, jun.).
La situacion de Juana es diferente, ya que su marido es carpintero y su hija Flor de
Marfa trabaja en una oficina del municipio de Aquismon, lo cual hace que la nece-
sidades econémicas estén algo mds desahogadas. Cabe destacar que Flor de Marfa*
si heredd la tradicion del bordado por medio de su maméy en ciertas ocasiones usa
la vestimenta tradicional.

FIGURA 5A.
SESION DE HILADO TRADICIONAL CON HILARIA MATIAS, MA. EUGENIA (NO USA APELLIDO) Y JUANA CHAVEZ

Tampate 1* Seccién, municipio de Aquismén. Junio de 2009. Foto: Claudia Rocha

3 Ma. Eugenia dijo que no tiene apellido. Es hermana de Juana Chévez. La mujer joven es Flor de Marfa Chavez,
hija de Juana; todas son habitances de Tampatc 1" Seccion, municipio de Aquismén,

4 Flor de Marfa cumplié 23 afios en 2012. En ocasiones ha aportado informacion valiosa para esta investigacion
porinternet o por su teléfono celular.

155
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



FIGURA SB.
FLOR DE MAR{A MARTINEZ (HIJA DEJUANA)

Fuente: Los hijos del sol. 1990. México: Seguros América. Foto: José Pablo Ferndndez Cueto

Losanteriores son dos ejemplos de genealogias a través de las cuales se detectan cier-
tos cambios que enfrentan las teenek contempordneas en cuanto a sus tradiciones.
Este pueblo encara también casos mas radicales de negacion de la propia cultura
segun el testimonio de otro informante que refiere que “las mujeres jévenes ya no
quieren vestir como sus madres, no caminan junto a ellas, van adelante, vestidas
con pantalén de mezclilla y se avergiienzan de su lengua” (F. Martinez Terdn,
comunicacién personal, 2007, dic.).’ Este cambio adquiere notoriedad cuando las
jévenes empiezan a trabajar fuera de la comunidad. Al respecto, debe mencionarse
que en la regién Huasteca de San Luis Potosi también se ha observado movilizacién
y migracién de hombres adultos y jovenes de ambos sexos en edad escolar. Buscan
mejorar su condicidn econémica desplazdndose con frecuencia a las capitales més
cercanas, como Ql_erétaro, San Luis Potosi (capital) y Monterrey, principalmente.

Para reforzar lo anterior, Aquino (2012:47) refiere que “los medios masivos de
comunicacién en todos los rincones del planeta han difundido los estilos de vida
propios de las sociedades del primer mundo urbano, los cuales se caracterizan por

5 FlavioMartinez Teranes dirigcntc indl’gcna del Conscjo de Ancianos lndfgcnas dela Cultura Huasteca (CAICH)
de Huichihuayan, municipio de Huchuetldn.

156
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



un alto nivel de consumo y de movilidad espacial”. Asi se infiere que los hombres y
mujeres jovenes salen de sus comunidades impulsados no solamente por cuestiones
ccondmicas; sus aspiraciones son de indole diversa, ya que buscan cambiar su estilo
de vida, lo que se traduce en la adquisicién de bienes de consumo electrénicos y
digitales, la inversién en articulos suntuarios expresados en la manera de vestir, o el
simple deseo de salir de la comunidad, como lo muestran las palabras de una joven
zapoteca, citadas por Aquino (2012:48): “yo me fui por la simple necesidad de conocer
alla”. Este cambio de vida también les significa el reconocimiento de la comunidad.

DE VOLADORES Y VOLADORAS,
UN CAMBIO EN LOS RITUALES DE LOS ANCESTROS

En los ¢jemplos sefialados con anterioridad se ha hecho referencia ala practica textil
inmersa en el 4mbito femenino de las teencek y las generaciones que atn la llevan
a cabo. Ellas desempenan otras actividades que igual comparten con los hombres,
por ¢jemplo, la prictica de la medicina tradicional, en la que se observan activa-
mente a curanderos y curanderas, la cual significa un cargo de alto valor simbdlico
para la comunidad. En los rituales del pueblo teenck se observa regularmente la
presencia de hombres y mujeres que participan por igual; sin embargo, las mujeres
no desempenan el papel de capitanas de danza ni de voladoras, roles ocupados
histéricamente por los hombres.

Un ¢jemplo de lo anterior se observa en la comunidad de Tamaletom,® donde se
practica el ritual de la danza del volador, una tradicién de origen prehispénico en
distintos pueblos.” Este ritual, en la Huasteca potosina, estd dedicado a Dhipaak
(dios maiz); constituye una ceremonia compleja que dura varios dfas y que, por lo
tanto, se estructura en varias etapas. Una de éstas es la danza del volador, en la que
participan cinco varones que trepan al palo volantin;® uno de ellos es el capitin
de la misma danza, quien desempena el papel central en ésta (véase la figura 6).
Segun Esteban Enriquez Romdn’ (comunicacién personal, 2012, marzo), cada

6 Esta comunidad se divide en tres secciones. Es en la primera seccién donde se localiza el centro ceremonial de
los voladores (maam 15 itsin inik) al quese hace referencia, en el municipio de Tancanhuitz, Huasteca potosina.

7 Totonacos, nahuas, mayas, huastecos, entre otros.

8 Palo volantin s el nombre que dan al arbol que usan para este ricual, el cual se caracteriza por su resistencia y
dureza. Tiene trece metros de aleo aproximadamente.

9 En2012,Esteban Enriquez Roman tenia 19anos de cdad,cmpczé avolaralos 14.Esel capitdn dedanza madsjoven
delricual delvolador, de los tres grupos que existen. Vive en Tamaletom 1 seccion, municipio de Tancanhuitz.

<~
157
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



volador representa uno de los rumbos cdsmicos, y en su descenso simulan el vuelo
de un gavildn."

FIGURA 6.
VOLADORES DE TAMALETOM, MUNICIPIO DE TANCANHUITZ

Foto: Emma Viggiano. Marzo de 2010.

En Tamaletom se dice que tres mujeres jovenes empiezan a volar. Al respecto, el
comisariado de la comunidad comenta: “S¢é que estan volando, pero yo no las he
visto” (B. Robles, comunicacién personal, 2012, marzo). Por otro lado, uno de los
capitanes mds jovenes de la danza de los voladores menciona lo siguiente:

Don Agustfn” dice que las mujeres van a podcr volar pero con otro tipo de ritual.
Todo el ritual es propio paranosotros los hombres porque los abuelos dicen quenocs
la misma fuerza Cspiritual que tienen los hombres de las mujeres [...] Tu conocimiento
scvaaponer fuerte silo alimentas con los conocimientos de los abuelos, silo alimentas

10 Elgavilin es unave referida en uno de los mitos de origen del pueblo teenck.

1 En el tiempo en que se hizo el trabajo de campo, Agustin Crisostomo Zapata tenfa 85 aos de edad y erauna de
lasauroridades masimportantes por tener todo el conocimiento sobre el ritual, tanto técnico como LOSmOlO%ILO.
El pertencce a una familia de capitanes de danza voladores, que erala forma ms natural de heredar la eradicion.

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



conelritual [...] porque si t nomas vuelas y quicres demostrar quc cres valiente, o que
también te puedes subir, estds pobre cn conocimiento, porque realmente no eres capaz
paracso [..]Las mujeres forman parte delritual pero dcspués delvuelo deloshombres,
entran las csposas de los voladores que bajaron. Entran con un son cspccial ¥ bailan
alrededor del pic del palo con una cuerda floreada (véase la ﬁgura 7).

FIGURA 7.
MUJERES TEENEK BAILANDO ALREDEDOR DEL PALO VOLANTIN. TAMALETOM,
MUNICIPIO DE TANCANHUITZ

Foto: Emma Viggiano. Marzo de 2010

Esta explicacion refleja varios aspectos significativos que deben tomarse en cuenta.
El primero es que la danza de los voladores es sefialada como una tradicién mas-
culina; el segundo implica, al parecer, cierta apertura de la comunidad, pues el
informante refiere que las mujeres tendran la oportunidad de volar si una nueva
ritualidad se adapta o se propicia. Este testimonio define con claridad que el acto
de volar no sélo requiere valentia, sino también implica un tipo de “iniciacién” ala
que Ginicamente accedian los familiares varones de los voladores. En la actualidad,
no todos los herederos consanguineos de esta tradicion se encuentran disponibles
para ser iniciados; por lo tanto, las autoridades comunitarias permiten que otros
jovenes interesados en el ritual empiecen a capacitarse. Quizé es por ello que se
muestran receptivos a la incorporacion reciente de las mujeres, pese a que en tiempos
de los ancestros no era posible ni fue previsto.

159
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



El informante continta dando su testimonio: “Los abuelos tienen que decir
‘nosotros otorgamos el permiso de nuestras deidades y este equipo de vuelo vaa ser
para ustedes’ [...] Tiene que salir una que va a ser la capitana del grupo; ese interés
tiene que nacer de ellas [...] El grupo ya estd, pero tiene que salir de ellas hablar con
los abuelos” (E. Enriquez Romdn, comunicacién personal, 2010).

PRIMERAS HORAS DE VUELO

Hilaria proviene de una familia de capitanes de danza de voladores; es nieta de don
Agustin. Ella es una de las tres mujeres que ha iniciado “el vuelo”, sobre lo que refiere:

Sivolé, pero me vine parada [...] Mi papd s capitdn de danza; es Rodrigo Martinez
Zapata. Me llamé la atencién volar porque mi abuelito le decfaa mis hermanos queno
deben de pcrdcr la tradicion. Nos cmpezo a llamar la atencién de ver que ellos venfan
volando yquerfamos saber quées lo que sesiente al baj ar. Mihermana Florencia también
vuelaconmi papdy mis tres hermanos|[...] Mi papdnos habia platicado que esoviene de
generacion tras generacion, porque mi bisabuelo era capitan delosvoladores y ahorami
abuelo también es capitdn, pero yanosc sube |...] De hecho también se subié una prima,
pero dice que leda vergiienza subir porque hay mis hombres. Me gustarfa buscar més
mujeres que sientan elvalor de subirse. Unas dicen que quieren, pero dcspués dicen que
les da miedo (H. Martinez Santos, comunicacion personal, 2012, jul.).”

El testimonio de Hilaria permite inferir que posee los requisitos y las cualidades
para pertenecer a la danza del volador. Desciende de una familia de capitanes y
voladores, ademds de su manifiesto interés por participar del ritual.

Como se menciond, los referentes culturales cambian y, por lo tanto, se modi-
fican las précticas y el concepto de “destino”, o aquello que se asumia como tarea
irrevocable designada desde el tiempo de los dioses. Es interesante el desafio que
afrontardn las jévenes teenck de Tamaletom al formar un grupo de voladoras.
Tendrén que hablar con los abuelos y apresurarse a visitar a don Agustin, quien
ha formado a las altimas generaciones de voladores. No sélo les ha infundido el
valor para hacerlo, sino que también es la autoridad que les hablara a las mujeres
sobre los dioses que se encuentran en cada uno de los rumbos cdsmicos. Es ¢l, el

12 En2012, HilariaMartinez Santos tenfa 21 afios de edad. Ellaprovicnc deunatamiliadevoladores de Tamaletom
1* Seccion, municipio de Tancanhuicz.

160

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



mas viejo de la comunidad, quien resguarda la memoria y puede mantener el hilo
delgadisimo entre los ancestros y las nuevas generaciones.

REFLEXIONES FINALES

A pesar de la resistencia de la memoria colectiva indigena, debe mencionarse que
en la Huasteca potosina se observan en casos muy raros el hilado con algodény el
tejido en telar de cintura, tradiciones femeninas de origen prehispénico. Mediante
las entrevistas a las mujeres y el trabajo de campo nos hemos dado cuenta de que
son muy pocas las mujeres que han usado estas técnicas, incluidas las de mds
avanzada edad. Es el bordado la técnica que se preserva de manera generalizada
en esta region.

Las costumbres se modifican y en ciertos casos empiezan a debilitarse de manera
significativa debido a varios factores, entre los que cabe mencionar, en primer lugar,
la modificacion paulatina de la tradicion oral, en parte por la presencia contundente
de los medios de comunicacién masiva, en particular de la televisién. No todos
los abuelos y abuelas cuentan mitos; en la actualidad los viejos platican menos,
quizd porque en muchos casos han dejado de ser autoridad, en este sentido, hay
cambios importantes en las relaciones intergeneracionales. Otro factor que influye
en las tradiciones es el cambio en la relacidn con la tierra, el paisaje natural de la
Huasteca también ha modificado su fisonomia cediendo su territorio ala ganaderia
y al crecimiento urbano.

En este periodo contempordneo corresponde a las nuevas generaciones teenck
reconsiderar los conceptos ‘Madre Tierra’, ‘destino’, ‘tiempo y espacio’, ‘individuo
y colectividad’, ‘modernidad y atraso’, asi como los que corresponden al terreno
de lo ‘masculino y lo femenino’.

BIBLIOGRAFiA

AGUILERA MADRIGAL, S. (2004). “La faja raldmuli, un entramado cosmoldgico”. Tesis
de grado. ENAH.

AQUINO MORESCHI, A. (2012). “Cultura, género y generaciones en las migraciones”.
En: Neira Yerko Castro (coord.). La migracién y sus efectos en la cultura. México:
Conaculta, pp. 43-60.

161

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



GALINIER,]. (1990). La mitad del mundo. Cuerpo’y cosmos de los rituales oromies. México:
UNAM-CEMCA-INI.

GONZALEZ Martinez, . L. (2011). La fuerza de la identidad. Religion popular, cultura y
comunidad. México: Conaculta / Universidad Auténoma de Coahuila.

JIMENEZ LOPEZ, L. (1993). “Cémo la luna nos enseind a tejer”. Artes de México. “ Textiles
de Chiapas. Fragmento de una creencia Chamula”. Trad. Ambar Past.

KONIECZNA, B. (2011, abril 3). “La nifia bien educada (época prehispanica)”. La Jornada
Morelos. Suplemento El Tlacuache. p. 1.

SUAREZ CASTILLO, R. (2008). Mitos huastecos II. Biyal t’ilabchic. San Luis Potost:
Universidad del Centro de México.

TaTE, C. E. (2003). “Cuerpo, cosmos y género”. Arqueologia Mexicana, 65(XI).

162

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las herederas contempordneas de la Madre Tierra « Claudia Rocha Valverde



