* ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

Las metéforas dCl CUCrPO
;Mdsalld de la naturaleza... o con la naturaleza?

RESUMEN

Este trabajo aborda las concepciones del cuerpo entre los wixaritari o huicholes y su relacién con
los espacios sociales, sacros y cosmogénicos. Para saber de qué manera los wixaritari establecen
sus categorias corpéreas es necesario interrogar los términos lingtiisticos que descansan en la
forma en que expresan determinada idea mediante metaforas. De esta manera, se vuelve més
clarala mecdnica que permite el didlogo entre diferentes niveles taxondmicos, como los espacio-
temporales expresados en la cosmogonfa o el territorio en relacién con el cuerpo, etcétera. Estas
relaciones ayudan, ademds, a pensar el universo en un metadiscurso que, a su vez, da formay
sentido a la nocién de cuerpo y espacio sacro. Al final a lo que llega este articulo es a develar
ciertas relaciones que generan procesos dindmicos en la concepcion de los wixaritari. Se verd,
pues, que geografia sacra, espacio ceremonial, flujos corpéreos y territorialidad se encuentran en
el camino para tejer, poco a poco, la cosmogonia de este pueblo que al final es la misma sociedad.

PALABRAS CLAVE: CUERPO, COSMOGONTA, TECNICAS CORPOREAS, MITOLOGA, TAXONOMIA, NATURA-
LEZAY CULTURA.

ABSTRACT

This paper deals with Huichol (also called wixaritari) body conceptions and its relationship
with sacred space and worldview. Because of its inherent complexity, this subject has been
scarcely explored making it an even harder topic to approach. Understanding the way in
which the Huichol people establish body classifications, requires looking at certain linguistic
terminology. As a result, the mechanics that allow a dialogue between the different taxono-
mic levels (such as the spatial and temporal expressed in their worldview) becomes clearer.
Furthermore, these relationships enable to consider the universe within a meta-discourse
that at the same time gives form and meaning to the concept of body and sacred space. It is
like this that the sacred geography, the ceremonial space and the bodily fluids are interrelated
by means of shared notions within an uninterrupted paradigmatic dialogue that gradually
weaves Wixaritari’s worldview.

KEYWORDS: BODY, WORLDVIEW, CORPOREAL TECHNOLOGIES, MYTHOLOGY, TAXONOMY, NATURE AND
CULTURE.

Enviado a dictamen ¢l 20 de junio del 2012.
Recibido en forma definitiva el 21 de agosto y el 2 de diciembre del 2012.

258
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



LAS METAFORAS DEL CUERPO
¢MAS ALLA DE LA NATURALEZA... O CON LA NATURALEZA?

ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL*

INTRODUCCION

Es de todos conocido que Marcel Mauss, en su clasico estudio Técnicas y movimien-
tos corpdreos (1979:342), llamé la atencidn en la urgencia de estudiar las técnicas
corpdreas “como primer instrumento del hombre y el més natural”, un instrumento
del espiritu humano que ayuda a pensar el universo. Para este antropdlogo, en el
pensamiento primitivo el universo social y natural se clasifica mediante la principal
herramienta humana: el cuerpo (1979:342). En el libro Primitive Clasification
Emile Durkheim y Marcel Mauss (1994 [1963]) ponen el acento en los grados y
tipos diferenciados de conjuntos clasificatorios culturales, asegurando que en una
sociedad lo articulador son estas funciones clasificatorias (Ibidem:4). Clasificar,
dicen, es agrupar las cosas en clases separadas unas de otras y con demarcaciones
claras. Entonces, ¢qué del cuerpo clasifica? Lo que impera es una ldgica que crea clases
de cosas que generan relaciones con capacidad de incluir y excluir las diferencias
mediante categorfas del espiritu: logica jerdrquica que descansa en el aparato
conceptual de una cultura. Asegurar que la capacidad humana de clasificacion es
espontanea y basada en procesos psicoldgicos que ofrecen un fundamento jerar-
quico tangible y un modelo del mundo (1994[1963]:8), en su momento resulté
revelador. Hoy en dia esto merece una explicacién mucho mas compleja. Por ello
en este articulo me interesa la relacion entre ese cuerpo que clasificay que vive estas
clasificaciones y las relaciones que produce con el lenguaje, tltima parada de dichas
concepciones. S6lo asi las clasificaciones revelan su verdadero espiritu: la mecdnica
de sus procesos, la razén de su naturaleza y la funcién social de su existencia.
Para Mauss el cuerpo produce un modelo diferenciado a la nocién de persona. Si
bien todas las culturas tienen técnicas corpdreas, aunque de forma y grado distintas,
la persona no pasa necesariamente por los mismos criterios de cuerpo, o de plano no
existe la nocién de persona. No obstante, tanto a la idea de cuerpo como de persona,
subyace la concepcién del hombre ante un universo particular. Un yo psicolégico,

* ElColegio de San Luis. Correo electrénico: hgutierrez@colsan.edu.mx

259
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



dice el autor, persona individual ante una colectividad. Un yo  priori, supuesto
considerado por Mauss pero que resulta muy dudoso a la luz de nuevas etnografias.
No obstante, no es este el espacio para su discusion pues el interés central de este
articulo es establecer la relacion del cuerpo con las cosmopraxis de los wixaritari.
Metodolégicamente, llegar a este saber es mediante las categorias lingifsticas por las
que se expresa el mundo social de los wixaritari, es decir, mediante las metéforas que
vinculan espacios bien diferenciados. Desde mi punto de vista, no se puede hablar de
cuerpoy cosmogonia sin pasar por espacio, tiempo y territorio. Ql}ero pues compren-
der cémo y bajo qué principios y procesos un campo se relaciona con los otros. Para
tal fin parto de la hipStesis que para una cultura, mas alla de la biologfa corpérea, el
cuerpo es un conjunto de categorfas metaféricas que ayudan a entender el entorno
sociogeogréfico mediante ciertos paradigmas, que a su vez responden a clasificaciones
(conscientes o no) que el etndlogo tiene la tarea de decodificar (Foucault 1989:22):
un metasaber inserto en el discurso cosmogonico de los wixaritari.

Antes que nada debo aclarar que este trabajo forma parte de una investigacion
que fue parte de mi tesis doctoral (2005) —reformulada y publicada en 2010—
pero que, como tema periférico, quedaron proposiciones sueltas que en este espacio
aclaro. No obstante, no se aclaran del todo, pues abre otras vetas que seran atendidas
en un futuro. Uno de estos temas es la relacion de la persona con el cuerpo. Mi
hipétesis primaria y que no desarrollo aqui es que la persona como tal, como la
concibe la antropologia o la bioética, no existe entre los wixaritari.! Para ellos
la persona tiene que ver mas con relacién entre memoria diacrénica y presencia
sincrdnica: es el camulo de lo dado con lo acumulado.

Por otro lado, apenas me entré de un trabajo cuyas hipétesis no pude tomar en
cuenta por haber llegado a destiempo. Se trata de la tesis de maestria de Mariana
Fresan titulada “El cuerpo humano entre los huicholes visto alaluz de la simbologfa
mesoamericana” (2010). Estd pendiente para préximas reflexiones.

Por la complejidad del tema, este articulo lo he dividido en tres apartados: 2)
un resumen general sobre la cosmogonia de los wixaritari; b) una descripcion de
las categorias y asociaciones del pensamiento wixarika sobre cuerpo, espacio y
tiempo; ¢) una conclusion.

1 'Un primer adelanto fue expuesto en el XVIII Congreso Internacional de Amropologl’a Iberoamericana, con la
ponencia ‘La estética de los suenos: entedgenos y poder en el norte de México”, Universidad Auténoma de San
Luis Potost, S. L. P, marzo de 2012.

260

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



EL UNIVERSO EN LAS METAOFRAS NARRATIVAS DEL CUERPO

Sies cierto que el cuerpo, més alld de una entidad bioldgica, se constituye como un
entramado de sentidos, cabe preguntar: ;qué papel juega el cuerpo en este sentido?
Contestar esto equivale a un “des-montaje” de la concepcion que los wixaritari
utilizan. Si el cuerpo proporciona sentido entonces, ¢qué se entiende por sentido?
Se trata de una construccién fundada a partir de las diferencias (Mateos 1982:1),
es decir, “hay sentido cuando hay diferencias” dadas por la enunciacion, verbal o
no pero finalmente lenguaje, y que crean categorias que disparan procesos en el
orden social. Debe hacerse la diferencia entre el sentido desde la posicion tedrica
que aqui se adoptay el sentido comun. El segundo es proporcionado por la cultura
a sus miembros para juzgar las cosas; una capacidad de las comunidades para ope-
rar desde un cédigo simbdlico compartido que permite el asidero a la “realidad”.
De esta forma, se le asigna un sentido a personas, objetos o situaciones, en fin,
a la naturaleza misma. Esto resulta comtin y compartido para los integrantes a
manera de algo dado y que ayuda a forjar valores como el bien, el mal, la razén o
la ignorancia, etcétera.

Pero esto se complejiza cuando preguntamos por el sentido del cuerpo: ¢puede la
estructuray disposicion del cuerpo proporcionar a una cultura sentido? Aseguraria
que el sentido solamente viene a través de las diferencias y asociaciones que se lo-
gran a través del cuerpo, es decir, en la relacién metaférica entre el cuerpo y otros
clementos del entorno de la cultura y la naturaleza, lo cual, presumo, se logra
mediante las asociaciones metafdricas y sin duda metonimicas.

Mucho se ha escrito y hablado sobre las metaforas, pero las modas intelectua-
les han negado su existencia y aplicacién sin ningn sustento teérico. Decir que
las metéforas no existen es sin duda una ceguera, pero argumentar, como lo han
hecho muchos, que sélo existen las metonimias sin las metaforas eso, sin duda, es
una perogrullada. Debe quedar claro que el binomio metaforas-metonimias no
puede ir separado, forma una bisagra que es parte de la misma construccion del
lenguaje. No obstante, no son una cosa absoluta sino un fenémeno lingiiistico
complejo y universal; sus facetas son tantas que casi podria decirse que escapan
a cualquier definicién formal y mecénica. Considerarlas absolutas seria caer en
un esencialismo sin salida. En este sentido el cuerpo no es dominio exclusivo de
la fisicalidad, sino que a través de ¢l y con €l se piensa lo social, lo geografico, en
fin, lo politico. Su explicacion se encuentra nuevamente en el campo del lenguaje.
Entender las relaciones metaféricas que produce es entender también su vinculo

261

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



con la cosmogonfa. El problema general que se presenta es explicar ;c6mo es posible
usar algo del lenguaje para lo que en apariencia no estd destinado?, es decir, ;c6mo
entender que la cabeza de un cuerpo también es un sol o el corazén un territorio?
Mutatis mutandis la metéfora es el resultado de una fusion, si se quiere arbitra-
ria, pero que produce sin duda sentido o, si se prefiere, significados. Y digo ar-
bitrariedad porque la relacién no es ni mecénica ni universal, sino que consiste
en particularidades que pueden irse transformando segtin los tiempos y las histo-
rias. Asi, los wixaritari pueden asociar la parte baja del universo con los pies y la
oscuridad. Pero para culturas ajenas (como los mismos vecinos mestizos de este
pueblo), esto no es una regla sino un sinsentido. Por ello, ¢l cuerpo se construye
como un discurso a manera de conjuntos de relaciones metaféricas. Entonces, ¢de
qué discurso se trata y cdmo analizarlo? Como se verd mas adelante, el cuerpo es
el discurso del universo, un modelo holistico que construye a la sociedad misma.
Se trata, pues, de reconstruir lo mds certeramente posible este modelo, aunque
sepamos que en la tarea estd la penitencia, pues cualquier acercamiento resultard
explicitamente truncado. Ese modelo es apenas la apariencia de una realidad que
acaso nos es negada por nuestras propias limitaciones culturales. Pero en el intento
estan las virtudes, y descubrir que esto es una narracién que explica al universo es un
adelanto importante, entonces, ¢cdmo analizar una narracion corpérea? Por medio
de unidades cuyas clases hay que descubrir observando sus reglas combinatorias,
es decir, las relaciones necesarias entre estas diferencias (Barthes,1985 [1982]). En
otras palabras, se deben objetivizar las relaciones abstractas propias de la actividad
del espiritu. ¢Cémo? Descubriendo categorias propias del discurso sobre el cuerpo:
arriba-abajo, noche-dia, adentro-afuera, masculino-femenino, frio-caliente.” En
algin momento a esta objetivacion la denominé metadiscurso, en virtud de que
es un objeto-semidtico’ —el discurso cultural del cuerpo— que versa sobre las
reglas de funcionamiento del discurso mismo; del proceso discursivo (Greimas,

2 Aunque no es el momento para discurir el tipo de categorfas a las que me refiero, un trabajo de seméntica debe
considerarlas como “fundamentales”, es decir, categorfas propioceprtivas, pucs pertenccen a un aspecto de la
experienciahumana, es decir, de una parte del “sentido comuin” Estas categorfas, segtin Greimas (1989 [1983]:28),
“presentan el problema existencial mas fundamental, tal como las categorfas vida os. muerte o naturalezavs. culeura,
etcérera.”.

o

El objcto lo entiendo como aqucllo definido por lo “quc noes ,comoresultado de su propia opcracién “axiol(’)gicaﬂ.
Esdecir,como lainstalacién de una delimitacion con relaciona otro objcto: ¢j. subsistcma-cucrpo vs. subsistema-
culinario. Ahora bien, ¢l objeto no es absoluro, sino que al delimitarse mediance sus categorfas s establece un
orden relacional con aquc“o quenoes; es decir, no es una entidad estable sino dinamica y transformacional. Es
asi por una razon: el objcto sc construye mediante su desarticulacion, ysiesasi, ¢s porque el objcto sc compone
de partesarticuladas encre sf que pueden ser diferenciadas.

262
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



1989 [1983]) que proyecta las relaciones concretas de éste. No sé ya si es el mejor
término para explicar la narrativa corpérea, pero lo importante es que el proceso
es indiscutible, que se construye con base en las clases corpéreas, surge de manera
fractal en el encuentro entre las categorias y sus receptores alimentando un saber.
Detengamonos un momento aqui.

Las lacidas reflexiones de Gaston Bachelard sobre el conocimiento (1964)
nos llevan a un punto de inflexién con el saber wixaritari. El autor dice que el
aprendizaje es producto de una flexién sobre la cultura misma, un metasaber que
protege un determinado conocimiento del dogmatismo de un sistema cerrado. Es
la cultura que reflexiona sobre sus propios procedimientos y las variables experi-
mentales, “dar a la razén motivos para que evolucione” (1964:64). En efecto, el
cuerpo es este punto de modulacién que vierte, si se quiere, un metasaber en donde
informador y observador, como sujetos cognoscitivos, refieren la circulacién de este
saber o, por qué no, fabricacién de saberes en los “enunciados” propios del objeto
semdntico al que se alude. Por lo tanto, una narrativa corpdrea es un metasaber,
en el sentido de que es la culminacién de la formacién de la inteligencia operativa,
es decir, clasificatoria y programadora. En otras palabras, es el acabamiento de la
estructuracion progresiva del pensamiento mismo.

Cabe preguntar, ¢las reflexiones que nos han acompanado pueden descubrirse con
los wixaritari? Sin duda que si. El metasaber al que me refiero no es una construccion
externay alejada de las concepciones propias de este pueblo. Es su teorfa la que aqui
quiero exponer, su construccion epistemoldgica del universo, es decir, la construccion
léxica de su universo y de las categorias que utilizan para definir el cuerpo.

Quiero aclarar que cada dato que aparece en este documento ha sido cuidado-
samente levantado en campo, cotejado con los mismos wixaritari y puesto aqui
como resultado de una ardua reflexién de casi 20 anos. Los datos no provienen de
un pueblo exclusivamente; si bien la mayoria de mi trabajo de campo lo he realizado
en San Andrés Cohamiata, la informacién también proviene de San Sebastidn
Teponahuastan, Guadalupe Ocotén y en menor medida de Santa Catarina.

LA COSMOGONIA Y EL CUERPO HUMANO

Llevo trabajando con los wixaritari desde 1994; conozco bien su cultura y
lenguaje. El acercamiento que he tenido con ellos se ha mostrado en dos libros
(Gutiérrez del Angel, 2010, 2002) y en varios articulos. Por su complejidad, en

263

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



este apartado hago un recorte a manera de resumen de la concepcion del universo
cosmogonico, contexto que, como se verd, posibilita y sustenta las categorias de
orden corpéreo, que por otro lado constituyen una estructura axiolégica,* como
la define Greimas (1989 [1983]:223), ya que pueden ser “sobredeterminadas”
por otras categorias.

Los wixaritari me han comentado, y a lo largo de los afios la antropologia sobre
este pueblo lo ha demostrado, que su universo puede comprenderse bajo tres grandes
categorfas que, como se verd, aplican al cuerpo: 4) yuwita, abajo; lugar asignado a
la parte interior del mundo, el inframundo, a las manifestaciones del agua y, entre
cllas, las marinas; lugar de donde provinieron sus antepasados, la fertilidad y las
deidades femeninas, pero también lugar de la muerte y oscuridad. Se relaciona
con ladireccion cardinal de occidente y con el lugar de peregrinaje a Haramara; 4)
tepari, centro; habitacion del fuego (Tatewari) y de la tierra, de los seres humanos;
¢) mataheki, arriba; el cielo, lo creado, como el Padre-Sol (Tawewickame); lugar en
el que habitan las dguilas y la luz, la vida, lo seco, la moral, las normas y la razén;
le toca representar la direccidn cardinal de oriente.

Lo presentado es un acercamiento parcial sobre el universo wixaritari. Lo im-
portante de esta sintesis es saber cdmo esta division se articula con las categorias
sobre el cuerpo. A continuacién presento una exégesis que revela el vinculo entre
el cuerpo y la cosmogonia, a propésito de una corrida del alma’

6

Siuno se porta bien en la vida, si no se va mucho con Vicjas’ seva pa’ matabeki que estd

con el Sol (Tawewickame), donde hay muchas cosas bonitas v flores y nunca tienes
hambre ni nada, ahi te quedas ya. [...] Asf s llama tambi¢n aqui [sefiala su pecho, en
el corazdn, y aquf [seala la cabeza). Pero si andas por ahf descuidando la milpa yatu
familia, si te emborrachas y te vas con vicjas, pus si te portas mal, te vas con la chmgada,
con el chamuco, [senala hacia el ponicntc}, en nehuka /{Z‘amﬂoéﬂﬂne, Tienes que cruzar

4 Por estructura axiolégica entiendo un conjunto de categorfas con contenidos valorativos y de juicio a priori. Si
bien este concepto se utiliza mds en ética y estética, no ¢s ajeno a conceptos vinculados con una cosmogom’a,
pues Ctica y estctica qucdan comprcndidos, de una u otra manera, como parte de ésta. Quiero senalar que no
puedo estar deacuerdo con los nominalistas éticos, quienes consideran que el valor depende de los sentimientos
de agrado y dcsagrado delhecho de ser o no ser deseados, de la sul)jctividad humana individual. En la dimension
valorativa existe una objctivacién normativay cu leural, si no serfa imposiblc formular un modelo narrativo del
cuerpo que parte desde la misma comprension interna de la cultura.

5 Lacorridadelalmaesun conjunto derituales quese le hacealos difuntos, paraque pucdan bienabandonarlatierra.

6 Por “Vicja” clinformante se refiere a cua[quicr mujer sin importar la edad.

7 Aldiablo se le denomina también “chamuco’; en este sentido lo utiliza el informante.

264

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



por los Picachos® (Reuutar) cargando todos los pairi-te [ genitales] que te has comido
[risas]. Estd lleno de lobos, kanmkite; te vas convirtiendo en xaipi [moscaasociada conel
inframundoy el 4ieri] o en una planta que se llama higuera ... ] hasta que te topas con la
Nakawe” que te vaa orinar [nepenxixi] y zurrar [nepeu kuitate] todo el tiempo. Luego ya
estds rvarika, y te vas por su boca o su nariz. Entonces, uno por eso no puede andar

portindose mal (Gutiérrez del Angel, 2010:120).

Esta narracidn traza varias posibilidades analiticas. Se descubren valores que los
wixaritari le asignan al cuerpo asociados a las regiones del universo que se des-
cribieron lineas arriba, y a ciertas sensaciones. Esta informacion debe aunarse a la
concepcidn corpérea, informacion que durante varios afios recopilé aplicando una
serie de cuestionarios dirigidos a nifios, nifas, hombres y mujeres que me ofrecieron
una perspectiva sobre lo que entendian como algo corporal. ¢Acaso para todos los
seres humanosy en particular para los wixaritari el cuerpo es vivido tal como uno
aprende a concebirlo? Esta pregunta fue rectora al formular las entrevistas. Ellos
consideran al cuerpo bajo un modelo del universo que coloca al humano mirando
hacia el oriente, lo que explicaré posteriormente.

En wixarika la palabra traducible como “cuerpo” se compone por las palabras
vdi ¢ iydari, es decir, vdi’iydari. El primer término es carne muerta y el segundo
corazdn. Asi, la carne sin corazén es muerte, mientras que el principio animico
de vida es el corazén, y esta relacion sin duda es procesual. Porque un cuerpo,
como lo he indicado en otro lado (Gutiérrez del Angel, 2002), nace sin corazén.
El corazén se va haciendo mediante el costumbre, o bien, desaparece al no hacer
el costumbre. De hecho, los wixaritari tienen una frase con relacién a su corazén
en el cuerpo que dice: 77 ita mire’e. xéya yunvdi’iydari sie (“lo que uno tiene en su
cuerpo” o “lo que a uno le crece en el cuerpo”). Posteriormente revisaré esto con
mayor profundidad. Por lo pronto, debe destacarse que el humano es humano en
funcién de que tiene corazén.'

8 Los Picachos son una montana asociada con el inframundo y una planta psicotropica llamada Kieri. Para saber
mis del tema, ver Aedo, 2001.

? El término exacto es Takutsi Nakawe, significa Nuestra Abucla Crecimiento o que va creciendo. Tiene una doble
acepcion,ser lamadre delafertilidad (Takutsi), en este sentido esun ser bcnigno; yserunaogresa inframundanaasociada
alacarne de carroiia (Nakawe). Si se enoja puede generar un diluvio universal al cual los huicholes temen mucho.

10 Elinformante manifestd que el término se referfa a estar limpio. Sin embargo, su significado es el de nacer. Se
pucdc deducir que la limpicza espiritual €s vista como una especic de renacimiento o nacimiento.

I1'No debe confundirse cuerpo con alma o espiritu. Para los wixaritari no existe un término propiamente que
explique esto. Lo mds cercano aalma es corazon, pero no es propiamente un alma judeo-cristiana.

265

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



Ahora bien, el término cuerpo no tiene género como en espafiol; no se dice el
cuerpo es, més bien, es neutro; la distincion entre el cuerpo de una mujer y un
hombre esta dada por los términos ukarati, para mujer, y ukiratei, para hombre.
Pero no son los tinicos cuerpos que los wixaritari distinguen. También hay cuerpos
que se transforman de la condicién de carne a la condicién de esencia y forman
parte de una materia distinta, ellos son los xukuri’ikate o jicareros, y digo esencia
en el sentido que son considerados como los kakazyarite, o primeros antepasados
deificados.'? Otros cuerpos son los que pertenecen abajo y que denominan Tabetia.
Son de una sustancia diversas pues son cuerpos no propiamente humanos, cuerpos
que por no hacer el costumbre quedaron all4 abajo, como carne sin corazén.

Para los wixaritari la fisiologia humana, tal como se estudia en las ciencias y
universidades, es un saber secundario, desconocido y sin sentido, entendiendo por
fisiologia la ciencia bioldgica que estudia las interacciones de los elementos basicos
de un ser vivo con su entorno y explicando el porqué de cada diferente situa-
cién en que se puedan encontrar estos elementos. Mds bien su fisiologfa es una
relacién de acontecimientos en un eje sincrénico como diacrénico. Me explico.
Los vivos para este grupo no dependen necesariamente de acontecimientos
encadenados y evolutivos, sino que los humanos son parte de la naturaleza pero
en un estado diferenciado con posibilidad de analogar eventualidades. Es decir,
un evento es que un humano se encuentre en este momento haciendo un ritual
determinado, y que tenga un feukari que es el companero ritual, y que cada uno de
los participantes estén en este momento haciendo ese ritual. Esta relacion produce
una eventualidad entre los elementos que se cruzan y asocian. Desde la perspectiva
wixaritari, las relaciones que se producen ahi son necesarias e indispensables para
producir este evento, un mensaje, un devenir y la existencia misma. Y este devenir
es la construccién de lo vivo, de ese corazén que debe crecer con esas acciones
rituales. Consideran los wixaritari que sin las relaciones que se producen en el
ritual el universo tal y como se le conoce, con los seres vivos, con los rios y nubes,
en fin, con sus animales, se desmoronaria; suerte parecida sufrirfa el crecimiento
del corazén: eventualidades que producen un tiempo y espacio particular.

En el ¢je diacrénico las relaciones son de transformacion. Me interesa senalar
que el cuerpo humano es humano porque poseé un nombre determinado dado

12 Entre estos términos existen matices entre humanos: hombre vicjo, nifio adulto, sagrado, y su valor lexical los
determina, pues dependen de un valor de la oposicion varén-mujer en el terreno pragmatico, que tiene una co-
rrelacién con el valor de clases para el didlogo, el cual depende a su vez del contexto. Pero definirlo no es nuestra
intencion en este espacio, pues pertencce més ala definicion de persona que de cuerpo.

266

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



por los antepasados y transmitido por lo general por el abuelo que suena el nom-
bre. Este nombre se hereda y responde a los antepasados. Asi, un wixarika tiene la
posibilidad, en el momento de asistir a un ritual, de participar de las potestades
del universo. Porque el ritual trastoca la existencia de lo humano para adentrar a
los participantes en un saber concreto, epistémico, funcional y heredado de c6mo
debe hacerse y rehacerse el universo. Por ello el 4mbito del ritual es el &mbito de
la transformacion de lo que es un humano, y los humanos son todas las relaciones
posibles que se producen en un momento y tiempo determinado, al lado de todas
las relaciones dadas. De ahi que los wixaritari tienen la posibilidad de la transfor-
macion en esas y con esas relaciones. Son, puede decirse, relaciones heredadas de
sus antepasados que se manifiestan en la fisicalidad (Gutiérrez del Angel, 2002b).

Por lo tanto la mecénica del organismo depende de relaciones de forma y conte-
nido que responde a ciertos patrones y causalidades sociales. Por eso la enfermedad
es fisica solo en apariencia, pero sus causas son otras que tienen que ver tanto
con transgresiones de drdenes sociales, como con la pérdida del corazén y el no
pagar sus deudas con los antepasados, sobre todo en el espacio ritual (Bonfiglioli
y Gutiérrez del Angel, 2012). La relacién de la enfermedad con el espacio sacro
es fundamental, y tiene que ver con las peregrinaciones que afio con afio llevan a
cabo los wixaritari. No hacer esta peregrinacion implica que el cuerpo se enferme
porque progresivamente va el corazén haciéndose pequefio. Y es asi porque, como
lo comprobaré, el cuerpo es una metafora a manera de un mapa metonimico de
ese espacio sacro.

Una narracién hecha en abril de 2009 por el artista wixarika José Benitez
Sanchez ayuda a entender lo planteado lineas arriba. Al venderme un cuadro de
estambre de lo que ¢l entendia por humano, me explicé que el cuerpo se divide en
tres. Senald abajo en donde estaba el frio y lo que camina, se refirié a la oscuridad;
luego sefiald arriba y se tocd la cabeza. En esa parte es donde viven las flores y los
que han razonado, los dioses, los cantadores; luego tocé su corazén, en medio, que
también es el ombligo, lo templado, los hombres, las mujeres y sus arados. Y ésas
son las partes que el cantador santigua, agregd, porque ahi estd todo. En la parte
trasera del cuadro el artista escribid lo siguiente: “El cuerpo es de abajo arriba,
porque asi es como sale el sol. Es el primer lugar, como el lugar en que estan los
ancianos. Luego viene el segundo piso, que es el ombligo. Luego ya el tercero, que
esel corazonyla cabeza... pero lo importante es aqui [el corazdn] el kieyari, de aqui
viene todo. Pues si, es nuestra casa, nuestro corazén. Y ya con su corazon chiquito,
el sol se fue moviendo desde dentro de la tierra hacia lo alto y luego... asi [hace un

-
267
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



gesto primero con su mano derecha apuntando hacia el sur, luego con la izquierda
hacia el norte] hasta que se volvié grande... y su corazén también”.

Se nota que la visién interna de los wixaritari considera que el cuerpo se divide
en tres partes y sus divisiones (véase la figura 1.): 1) la razén, perteneciente a la parte
alta, es arriba (mataheki), le corresponde la cabeza (muu) y sus diferentes compo-
nentes incluyendo la coronilla (muxanauye) (también Aedo, 2001:196), los brazos
(maamate) con dedos y hombros; 2) los excesos y la trasgresion, que pertenecen a la
parte baja (ywita), comprende los genitales (pazri-te) (también Rossi, 1997:72; Aedo,
2001:196), las nalgas (kisapa), el ano (nekakarera), las piernas (netasritsiri), los pies
(tka-te), los talones (kaapusa), los intestinos (kuinurite), las secreciones nasales (suu-
me), el excremento (kuita o 7eri), la orina (xixi o kuita), la sangre menstrual (xuria o
metseri xikuriaya); 3) el centro del cuerpo o tepari, que complementa las dos mitades
yesclabdomen (huka), el ombligo (xitsemutsi) (también Aedo, 2001:196), el corazén
(éyari) (también Rossi, 1997:66, 101), la lengua (neni), el semen (xuri-na), la sangre
(ocers).”® En la siguiente figura se puede percibir esta particién:

FIGURA 1.

13 Partes del cuerpo que no menciono, aunque se encuentren incluidas en esta clasificacion, son: ojo (h7xi), labio
(teni), boca (teeta), nariz (tsuri), frente (kana), cabello (kipa), remolino del pelo (kZpuri), parpado (bexinawiyari), ceja
(netstki), pestaiia (karimuxa), barba (mixiya), oreja (naka) sien (kfripu). quijada (ayekuai). mandibula (atsikari), cachete
(anri) lengua (neni), diente (tame), cara (kiipi), garganta (katutsi), nuca (katutsi), cuello (kupuri), espalda (nama o wari),
hombro (naipari), pecho (tawi), senos (ssitsi), barriga (huka), ombligo (xdtemitsi o tepari), cadera (hatsapaz), nalga (kitsa),
carnc (wai), picl (ami),estémago (yuriepa), intestino (kuitame) ano (xeamuisi), rifion (mume), higado (nema), vesicula
(tsitrika), pulmon (xahaka iya), masculo (wawairi), genitales (pazri), cesticulos (atari), esofago (tixrtwame), sesos
(kauaxua), pulmén (‘ya). hueso (‘ume), costilla (‘aki), brazo (maama) codo (tzikuar), pierna (teuri), pie (7ka), rodilla
(tunu), rétula (xard), una (xite), pantorrilla (rema), tobillo (Zapuxan), espinilla (waatn), axila (xerza). La informacion
aquivertidasurgié de las entrevistas que se llevaron a cabo durante largo tiempo avarios wixartiari, tanto hombres como
mujeres y ninos.

268

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



Debo sefialar que arriba, centro y abajo es una etnotaxonomia en un eje vertical.
Si nos remitimos a la figura 1, apreciamos también la distribucién horizontal
que comprende categorfas de espacio, como adelante-atrds, derecha-izquierda,
adentro-afuera. En los trabajos tanto de Ilario Rossi (1997:49, 53) como de Angel
Aedo (2001:186) se argumenta que los ejes horizontal-vertical producen una triple
oposicion de términos espaciales: arriba-abajo, adelante-atrds, derecha-izquierda.
Para Aedo (2001:186) los wixaritari “aplican una quinqueparticion [sic] general
sobre el cuerpo humano”, creando unidades corpéreas desplazadas en el tiempo y
el espacio, es decir, adelante y atrés, arriba y abajo y su movimiento derecha e iz-
quierda. De esta manera puede generarse un conjunto de dos oposiciones divididas
en cuatro términos cada una: 2) arriba, que comprende la cabeza, la parte delantera
del cuerpo, el lado derecho y lo de afuera; ) abajo junto con los genitales, la parte
trasera, el lado izquierdo y lo de adentro; ¢) el centro, agrupacion de los contrarios.

Sin duda para José Benitez Sdnchez éste es el modelo corpéreo, la imagen del
cuerpo que denomina zierika, que se compone del verbo nieere, equivalente a
“aparecido” o estar. Es decir, quien tiene cuerpo estd, es visible, tiene peso porque
conjunta estas categorfas."* Pero también #ierika es un objeto-concepto; se trata
de un espejo circular que portan los jicareros o xukuriikate que van en peregri-
nacién a Real de Catorce, en San Luis Potosi, en busca del peyote, planta que, en
términos mitoldgicos, les ayuda a transitar de la parte oscuraalaluminosa. Por ello
al nierika debe considerarsele una de las metdforas mas acabadas del metalenguaje
wixaritari, pues asocia el rostro de las deidades, que tienen la capacidad de percibir
la gravedad de los peregrinos. También es un conector que asocia al universo con
el territorio y, siguiendo la reflexion de José Benitez Sdnchez, con la fisicalidad.
Sobre este punto volveré mas adelante.

Ahora bien, el cuerpo como universo mismo no carece de movimiento y crea
tipos metaféricos importantes que vale la pena destacar, principalmente con los
ejes derecha e izquierda en la visién wixaritari.

EL MOVIMIENTO A TRAVES DE LA DERECHA-IZQUIERDA

14 Este comentario me lo hizo saber en ¢l 2013 Amelia (...), Kuakame wixaritari de San Andrés Cohamiata.
15 Losjicareros son de los gruposrituales mdsimportantes en la cultura huichola. Su cargo se hereday se denominan
xutkuri thate.

269

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



Hoy en dia el debate sobre la polaridad derecha izquierda no se centra més en la
dicotomia anatomia vs. simbologia, superada hace tiempo, ni de sus posibilidades
clasificatorias: el clasificar es una de ellas y sin duda la biologfa poco interviene
(Needham 1973). Mi interés mds bien es comprender el proceso por el que derecha-
izquierda clasifica a través de etnometéforas. ¢Acaso en la cultura wixaritari estas
asociaciones serfan posibles sin el capital metaférico propio de la cultura? Sin duda
la respuesta es no, en virtud de que si no fueran éstas otras las sustituirfan. Pero al
decir exclusivamente que esta polaridad clasifica y que mantienen relaciones jerar-
quicas se pierde de vista el proceso para llegar a la percepcion interna del grupo.
Por ello me interesa destacar, precisamente, este proceso.

Los origenes del debate deben buscarse en lo que R. Hertz escribié sobre
la primacia jerdrquica de la mano derecha sobre la izquierda (1990:108). En la
actualidad la vigencia y alcance teédrico de sus hipétesis siguen con un gran
dinamismo, no obstante, como se vera, la hipétesis de la mano derecha (bien-
hechora) sobre la izquierda (malhechora) no refleja el proceso de dicha clasifica-
cién, por lo menos entre los wixaritari. La explicacion de Hertz se centra, mas
que nada, en la definicién que Durkheim y Hubert y Mauss dieron a la idea
de lo sagrado y lo profano. Como es bien sabido, el primero opuso lo profano
alo sagrado definiendo este tltimo como una fuerza colectiva abrevada de la
sociedad, elemento coercitivo de la organizacién social. Toda clasificacion, y es
aqui en lo que se basa Hertz, implica un orden jerdrquico implicito en todas las
creencias religiosas; cardcter comun de la clasificacién de las cosas, entre ellas
lo profano y lo sagrado de todas las religiones (1990:430). Por su parte Mauss
y Hubert se dedicaron alas funciones sociales de lo sagrado, insistiendo, sobre
todo Mauss, en su dimension simbélica (1909:17). Desde su perspectiva, lo
sagrado se concentra en su simbologfa (Ries 1985:23).

En este sentido, Hertz decia que de alguna manera lo diestro pertenecia,
mediante la induccién educativa, alo sagrado, lo masculino, la ética; mientras
que lo siniestro era lo prohibido, lo femenino y, en algunos casos, la brujeria.
Aunque el autor descubrié la polaridad derecha-izquierda y sus posibilida-
des clasificatorias, la asociacién con lo sagrado-profano no resulta del todo
cierta en el caso de los wixaritari. Para este grupo derecha-izquierda tiene
un dinamismo propio de las particiones corpdreas descritas arriba, pues con
ellas comparte su asociacién metaférica y metonimica con el universo todo
y su territorio. El problema al querer entender este etnomodelo deriva de la
linea horizontal que asocia las nociones espaciales de la izquierda-derecha en

-
270
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



relacién con algun eje cardinal determinado, ya que su asociacién depende
del movimiento solar, largamente demostrado en otro lugar. (Gutiérrez del
Angel 2010:121-149).

He recogido varias versiones en que los wixaritari mencionan que, antes de
cualquier cosa, al levantarse miran al sol, porque deben saber “cémo camina”,
“como se mueve para saber qué hora es y qué se debe hacer”. Esta actitud coti-
diana se ve también en los proceso rituales, principalmente en las acciones de
los cantadores. En las ceremonias, la posicién de los maraakate (cantadores) es
mirando hacia el este; su fuerza, o por lo menos parte de ellas, proviene de que
saben todo sobre el sol (Gutiérrez del Angel, 2010?). Los wixaritari consideran
que el modelo corpéreo es en esa posicion,'® En el campo ritual esta posicion
lo lleva a ser el primero en saludar por la madrugada al sol naciente, momento
culminante de toda ceremonia. Si consideramos pues al hombre mirando al
este, la asociacién es el lado izquierdo (nexta) con el punto cardinal norte
(nt'uxite); en tanto que el derecho, (netserie) con el sur. No obstante, como lo
he demostrado en diversas publicaciones (Gutiérrez del Angel 2010; 2008),
una imagen fija de estas asociaciones no demuestra nada, pues la posicion solar
frente al hombre depende del movimiento solsticial. En este sentido la asocia-
cién del norte con la derecha marca el periodo en que el sol se encuentra en
su parte mds surefia, es decir, en el solsticio de invierno. Entonces el cantador
con su muwieri (flecha de poder) apunta hacia esa direccién. Recordemos lo
que dice José Benitez Sdnchez de cdmo el cantador va apuntando su manoala
direccién del movimiento solar. En el primer paso cenital del sol en el solsticio
de verano, el cantador apunta al norte pero, en el segundo paso cenital, en una
celebracién de inversién denominada namawita neixa, cuando el sol regresa del
norte al sur, el muwieri del cantador se convierte en unos olotes y el cantador
los toma con la mano izquierda. Tanto en San Andrés Cohamiata como en
San Sebastidn Teponahuastin me han comentado que esta accidon se debe a que
se hace de noche, mientras que en Santa Catarina me dijeron que es porque el
sol dala vuelta. Recientemente Amelia, una amiga wixaritari me coment6 que
su papa debe cantar al revés cuando el sol viene de regreso, se voltea mirando
hacia el poniente. Asi, la mano derecha estd asociada con el sur, que es lo que
va naciendo y conforme se mueve su asociacion progresivamente es hacia el
norte, lugar por donde el sol muere, lo maduro, asociado con lo izquierdo.
Ahorabien, esto no quiere decir que la derecha-izquierda deba necesariamente

16 Para saber mds sobre este temay la discusion, se recomienda Gutiérrez del Angcl 2010.

-
271
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



asumirse como una sagrada y otra profana. Tienen un valor diferencial pero
su relacién mds que jerarquica produce un proceso de tiempo, de crecimiento.
Ademés manifiesta el mismo desarrollo del cuerpo desde que nace hasta que
muere. en tanto que crea una metafora con la noche, con lo de abajo, es decir,
los pies, lo que caminay se mueve.

Pero el problema no queda sélo ahi. Los valores derecha, asociada al sur, e
izquierda, al norte, se subvierten al considerar la posicion del Padre-Sol ante
los hombres. Esto se verifica cuando se ponen en evidencia cuatro términos
relacionados con los rumbos cardinales y el sujeto que los enuncia. Por lo general
se dice tauta nw'uxite “a nuestra izquierda el norte” y zasereta, “a nuestra dere-
cha el sur” pero se invierten cuando repiten en algunos cantos Tayau tauta, la
derechadel sol, el norte, y Tayau tseretalaizquierda del sol, el sur. Una primera
version de esta relacién entre cuerpo humano y cuerpo solar lo exploré en mi
tesis doctoral del 2005 y luego la desarrollé con mayor profundidad para su
publicacién en el 2010. Sin embargo, no quedé del todo satistecho con las dos
versiones, porque no habia comprendido una cuestiéon fundamental: entre una
figura y otra existe la metéfora del torzal que ata y desata al cuerpo humano
con el cuerpo celeste. Esto lo pude vislumbrar hasta que reflexioné sobre ello
en uno de mis tltimos articulos titulado Los hilos nierika de la serpiente: de la
endogamia ala danzay de retorno al mito (Gutiérrez del Angel, 2012). En aque-
llas ocasiones suponia una relacién de espejo invertida entre el sol y el cuerpo
humano. Dicha inversion, no es propiamente una polaridad sino més bien una
metéfora de movimiento, y que denominan ye:’iyari. Yei es movimiento, fyari
corazdn, lo que se mueve con el corazén, y esto es hacer nana’iyari, que es el
costumbre, la religién, el camino. La relacién de estos conceptos serd revisada
mds abajo. Esta idea puede diagramarse de la siguiente forma (diagrama 1).

DIAGRAMA 1.

-
272
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



En efecto, esta aparente oposicién en verdad es un cruzamiento entre el
cantador y su fuerza: el movimiento solar. Con esta explicacion se soluciona la
aparente ambigiiedad en la naturaleza de dichas asociaciones que expresa sin
dudala movilidad, o el sentido del espacio (derecha-izquierda) y el tiempo (mo-
vimiento solar) que combina a su vez las concepciones cosmogdnicas asociadas
alageografia sacra. Ahorabien, la relacién de inversion entre derecha-izquierda
es operadora de los espacios rituales que dejan ver los procesos rituales tal como
lo conciben los wixaritari,y que puede resumirse en cuatro aspectos relaciona-
dos: 4) la posicién del sujeto (cantador) ante el sol; 4) la colocacion de lo solar
(y también las deidades) ante los hombres; ¢ la relacién deidad-cantador y su
orientacién en el espacio; d) la geografia en relacién con la posicién cantador-
deidad y su concatenacién sintagmatica a lo largo del ciclo ceremonial. Esto
no debe analizarse por separado sino como un conjunto que gobierna el sentido
del lado derecho-izquierdo y sus asociaciones geograficas. Finalmente, si nos
basamos exclusivamente en la hipétesis de Hertz sobre la supremacia de la
mano derecha sobre la izquierda, sin duda no afloran los procesos variopintos
mediante los que el cuerpo wixaritari comprende y asocia su universo a través
de conjuntos de metédforas y metonimias.

Ahora bien, estos conjuntos a su vez modelan el cuerpo, pero, ¢de qué
manera algunas de sus partes ayudan a comprender ciertos procesos sociales
y naturales? Nos parece que los orificios corpdreos y sus asociaciones ofrecen
una respuesta a esta pregunta.

LOS ORIFICIOS CORPOREOS Y SU UNIVERSO RITUAL

Necesitariamos una tesis para explicar todas las relaciones que producen las partes
del cuerpo. En cambio, algunas de ellas pueden ofrecernos un panorama importante
para comprender la relacién del cuerpo con el movimiento. Empiezo por la parte
trasera, que puede denominarse de tres maneras: wari, namawita, namawari,y que
hacen referencia a la espalda, a las nalgas (#71s2) 0 a la parte de atrds. Este término
resulta sugerente porque asi se le denomina también a un ritual de inversion, en
el que la pérdida de los poderes solares se representa mediante su castracién por
parte de la ogresa Nakawe y sus aliadas. Lo significado en esta accién es la pérdida
del poder, representado en las varas de poder (rayos solares, dicen algunos mitos),
de las principales autoridades, vinculadas todas bajo la tutorfa solar (Gutiérrez

-
273
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



del Angel, 2005:271). Con esta accidn se expresa también el fin del dia y el inicio
de la oscuridad y el periodo pluvial. Aunque breve, este ejemplo ofrece un claro
panorama sobre la relacién que guarda la fraccién baja del cuerpo (yuwiza) con la
oscuridad y la parte trasera e invertida. En este tiempo la cosecha tiene que crecery
las [luvias articularse con las Madres de la Fertilidad. Olivia Kindl (comunicacién
personal) me ha hecho saber que a ella le comentaron que la fiesta de namawita
se hacia para que se fueran las trombas y fuertes granizadas, y no por la pérdida
de los poderes solares. Considero que tanto una versién como la otra van en el
mismo sentido, pues quien da las lluvias que fertilizan la tierra es el Padre-Sol.
Una vez dadas, debe perder su fuerza, pues producirfa granizadas que terminarfan
con los brotes de los cultivos de maiz. Ahora bien, es importante mencionar que
la escenografia ritual recurre a unas flores blancas denominadas ipauz, lo cual
resulta sugestivo por el significado que tiene: el de vagina (2005:271). Aqui las
flores operan como una cadena metaférica operativa (Leach, 1993 [1976]:51)
que alude a un no deseado exceso de fertilidad masculina, la de la fuerza solar
detenida mediante la castracion a favor de la gestacion del maiz, conceptualizada
en la decoracién coreografica de las ipaui. Lo que en el orden social se reprime,
se resalta en el orden pluvial, es decir, la sexualidad femenina expresada como
desafio y un principio de ordenamiento. En cambio, en el plano solar, es decir,
en tiempos de secas, existe una abstinencia sexual expresada ritualmente por los
jicareros, vinculada a la nocién de ética y crecimiento social (que tiene que ver con
el desarrollo del corazdn). Se puede plantear, pues, que el significado general de
namawita representa el “eterno retorno” al principio, ala muerte y al tiempo del caos,
es decir, a la creacién. Si enfocamos mejor nuestra atencién, vemos que la eficacia
simbdlica de este rosario de categorias depende de que el principio masculino se
anule dando paso asi a la procreacion.

Por otro lado, se logran configurar las relaciones que la parte baja del cuerpo
genera con los genitales, asociados al binomio fertilizacion-fertilizado. Lo ferti-
lizado coligado con el aparato reproductor femenino, y simbolizado en la flor; lo
fertilizante es la fuerza solar colapsado como control de esa fertilizacion. Cuando
no existe la vida, puede decirse, se haya en su inverso, la muerte, lugar donde la
relacién derecha-izquierda no existe y tampoco el movimiento, ni el cuerpo. Aedo
(2001:186) ha descubierto que la parte baja del cuerpo es considerada como la
porcidn brava (muma); en tanto que la parte alta es vista como la décil (mumaxin).
No podria ser de otra forma, pues los wixaritari consideran que la relacion de la
muerte con la violencia produce la vida, en varios mitos sucede asi. Vale la pena

-
274
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



preguntarse, ¢cudles son las propiedades sensibles que coligan estas entidades para
convertirlas en un mismo campo seméntico? Pasemos a ello.

Existen varios mitos wixaritari que indican que Takutsi Nakawe, en un acto
violento, dalavida por el efluvio o saliva (hairika) de suboca (teza), o también con
los mocos. {Qué revela la pareja vida-secreciones? Primero, que no son cualquier
secrecion; no se dice excremento o sudores, sino saliva y mocos. ¢Por qué? Tanto
la saliva como los mocos forman parte de liquidos emitidos por la parte superior
del cuerpo (metaheks), la cabezay, en especifico, la boca y la nariz. Encontramos
asf una primera oposicién de tipo posicional: arriba (boca y nariz), abajo (vaginay
ano). Recordemos que la vagina (ipaui) y el ano (xemutsi) pertenecen ala parte baja
del cuerpo (yswitari); no obstante, se encuentran, en términos de su significado, en
una posicién de empatia y disyuncion. De empatia porque los dos 6rganos perte-
necen ala parte inferior del cuerpo, lo cual los ubica en una simetria cosmogénica,
y disyuncién porque por la vagina, y no por el ano, se nace, quedando asociado
con lo de atréds en tanto que la vagina ocupa el lugar frontal. Asi, la simetrfa que
ocupan en términos posicionales se logra romper en términos de sus funciones.
Una oposicién del mismo tipo sucede entre boca y vagina, pues quedan en una
asimilacién disyuntiva por encontrarse, respectivamente, arriba-abajo, aunque
por ubicarse frontalmente mantienen una empatia. ;Cuél es el fin de presentar
estas oposiciones? Comprender, por un lado, c6mo en el plano mitoldgico existe
una légica que asocia saliva y flujos vaginales en funcién a que vulva y boca estan
intercambiando funciones a través de orificios corpdreos y sus correspondientes
fluidos, que es el nacimiento. Esto se aclara ain mds si se invierte la ecuacidn,
pues la funcién digestiva de la boca también es intercambiable con la vagina, ya
que existen varios mitos en que este (’)rgano es representado con dientes, es decir,
es el mito de la vagina dentada que tiene como fin tragarse el érgano masculino.
Cabe preguntar por qué la mitologia asigna la boca y la vagina funciones dis-
tintas a su naturaleza. ¢Qué razén preside a esta inversién? Aunque es un tema
amplio, a manera de hipétesis sugiero que la mitologia no crea ejes de oposiciones
arbitrariamente, sino que su légica depende de las funciones de un érgano, no
con cualquiera, sino con aquellos que mantienen ciertas caracteristicas, como la
boca y la vagina.

Ahora bien, a esto le asiste una razén: vincular agujeros corpdreos con aguje-
ros que la naturaleza ofrece, como son cuevas, ojos de agua, grietas, etcétera. De ahi
que las cuevas se piensen como matrices y los rios como flujos vaginales... o ala
inversa. Es decir, si la boca y la vagina pueden intercambiar funciones es porque

—c
275
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



estos orificios pueden hacerlo también con otros orificios. Esto es precisamen-
te lo que la metdfora permite vincular, asociar y relacionar. Nos encontramos ante
operaciones paradigméticas que trasladan ciertas caracteristicas corpdreas a dmbitos
distintos del original: sin duda es una manera de pensar la naturaleza mediante el
cuerpo. Este mismo razonamiento se encuentra al asociar los movimientos solares
con la derecha-izquierda.

Tanto en el lenguaje ritual como mitoldgico, los orificios corpdreos tienen un
papel relevante, pues de una y otra manera dan vida, o la quitan. Vida que pro-
viene de algtin desecho corpéreo, digase saliva o mocos, es decir, algo “impuro”
y acuoso, algo que proviene desde adentro para producir vida, manera también
como las cosas nacen, desde dentro de la tierra y de manera liquida. Podria decirse
que el ano no produce vida ni en la ritualidad ni en la mitologia y si desechos. Es
cierto, pero el ano y los excrementos ocupan un lugar distinto en la mitologfa y
ritualidad de los wixaritari. Estos vehiculizan otra idea: la del nacimiento de una
inversion. En efecto, algunas versiones mitoldgicas remiten el origen de los seres
inframundanos al ano, pues son expulsados, como las mismas heces, por ahi. Para
varias culturas, como los zuni, los hopi o los sandia, por poner algunos ¢jemplos,
los excrementos son formidables operadores metaféricos que dan sentido y asocian
la risa a la transgresion, a la inversion, a los seres de abajo y a los bufones rituales
(Gutiérrez del Angel, 20122).

Este andlisis no debe resultar extrafio ni excéntrico, pues ya Lévi-Strauss (1986
[1985]) habia hecho ver que en la mitologia los orificios corpéreos se expresan como
categorias que, en el orden de sus significados, pueden intercambiar funciones. En
este sentido, Aedo (2001:195) ha sugerido que “las cualidades de la regién media
del universo son también andlogas a las que se le atribuyen al centro del cuerpo.
Esta drea que comprende el ombligo, gracias a su ubicacién central y a su condi-
cién de agujero corporal (que yo dirfa es un semiagujero), concilia las funciones
opuestas de la boca (tez) y el ano (xemutsi)”. Estarfa con esta afirmacién en un
acuerdo relativo, condicionado si y sélo si se considera también, y sobre todo, la
conciliacién de la vagina con la boca, como lo demostré lineas arriba. De las fun-
ciones seménticas asignadas a cada uno de estos agujeros se puede desprender un
sencillo pero explicativo tridngulo seméntico.

-
276
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



TRIANGULO SEMANTICO

LAS METAFORAS DEL CORAZON

Ha sido este articulo un recorrido sobre el modelo corpéreo de los wixaritari. He
tratado de cefiirme en cada momento a las explicaciones que ellos me han dado y
al dato etnografico de primera y segunda mano. Pero quiero profundizar en una
cuestion que por su complejidad y capacidad de generar relaciones no he explicado
del todo satisfactoriamente: el iyari, corazén. Su papel ha sido no del todo bien com-
prendido. Desde la perspectiva de este grupo y con lo explicado arriba, el corazén
no es exclusivamente un 6rgano, sino y sobre todo un concepto cosmogdnico con
multiplicidad de significados. Para los wixaritari el corazén es algo que se obtiene
y que se construye al cumplirse con “el costumbre”, es decir, con las tareas rituales
que el pueblo demanda de una persona, consiguiendo asi el few? niukuiiyari. Este
término resulta sugestivo, pues la palabra zewi es cuerpo pero también ancestro,
en tanto que el verbo niunk es habla y el sufijo zyari es corazén; es decir, hacer “el
costumbre” es igual a tener cuerpo, el habla corazén de nuestros ancestros, o su
memoria, o bien, “la memoria de los ancestros” (Negrin, 1985:28). En otro sentido,
si se divide la palabra zyari (corazén) aporta una informacion interesante: la raiz
iya significa soplo y el sufijo 77 es vida o esencia (Furst y Nahmad, 1972:75). Es
decir, se obtiene 7yari, la vida, una vez cumplido el costumbre, y el costumbre es
renunciar a uno mismo, hacer “sacrificio” por el bien de todos. De hecho, Negrin
(1985:28) descubri6 que la abstinencia ritual significa waiyari, “memoria acumu-
lada de nuestros ancestros”.

——
277
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



Ahora bien, en sus investigaciones sobre cuerpo y chamanismo, Ilario Rossi
(1997:69) considera que el término iyari es un simbolo flotante por su capacidad
de significar varias entidades del pensamiento, asociado con el centro del cuerpo y
con la parte de arriba, pero nunca con la de abajo, a diferencia del ombligo-centro-
fuego, que se liga tanto con lo de arriba como con lo de abajo. Por otro lado, Perrin
(1996: 407) aduce que iya'wa uka prkayari es el entendimiento (razdn, parte su-
perior). Esto resulta interesante al contrastarlo con el término #yaritsiri, que serfa
“nuestro modo de pensar” o “nuestro pensar”. Vemos que zyari cifie su semantica
en el lugar confinado alo de arriba y lo que ello relaciona, lo ético y la moral, que
es la forma de pensar de los wixaritari.

En este sentido, los wixaritari piensan que el desarrollo del corazén inicia des-
pués de que un infante cumple cinco afios; mientras tanto, son mancebos asociados
con lo verde y lo acuoso. De ahi que cada ano se practique el ritual de zazei neixa
para transformar a los imberbes de una sazén acuosa a una sélida, proceso que
los vuelve verdaderos humanos obteniendo yezyari. Al preguntar el significado
de este término, varios wixaritari expusieron que “el nifio asi ya puede trabajar la
tierra”, es decir, se integra a su comunidad. Por su parte, Rossi traduce (1997:66,
101) yeiyari como el centro del cuerpo y centro del mundo. En alguna ocacién
Don Chivarras, de San Sebastidn, me comentd que yesyari es el centro mismo de
la vida del pueblo, y que por eso es el mundo Este término debe ser contrastado
con otro més, tunuwi’iyari, asignado a los cantadores centrales. Como vimos en el
apartado delo izquierdo-derecho, el cantador siempre tiene un papel central en los
rituales; ademds es el intermediario entre los humanos y las deidades; zunu es un
sinénimo de fepari, es decir de centro, en tanto que wi es la voz del cantador e #yari,
corazén, es decir, es el cuerpo de todos, es la voz-corazén central. Estas propiedades
aunadas al movimiento y el tiempo, hacen que en cada ritual mantenga un intenso
didlogo con el fuego: es el cuerpo todo, el de los muertos, por ser memoria, y el de
los vivos, que dialoga con esas deidades que también, en varias ocasiones me lo han
confirmado, tienen un cuerpo, la montana tiene un cuerpo, los drboles, los rios, las
piedras. Ellos intervienen y se hacen presentes en los rituales, porque son memoria
y porque, de cierta manera, ellos son la memoria. En un momento determinado, las
coplas del cantador se denominan huahixia, que segin Rossi (1997:77) significa
“el centro de las divinidades”, pero que en una traduccién que tuve oportunidad
de hacer sobre este canto, dice “el centro de la memoria, el corazdn, el centro de los
kakasyarite (antepasados deificados), nuestro cuerpo”. Asi se entrelazan el centro de
los hombres, su corazdn, con el centro de las divinidades creando un sélo cuerpo,

-
278
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



tal como lineas arriba lo postulamos: la vida es posible en la medida de mantener
esta relacion. Me interesa reflexionar sobre un término mds: kieiyari.

La sociedad wixarika comprende varias instancias de reproduccion social que
con fuerza vincula la nocién de territorio vivido'” al cuerpo y que van de lo micro
alo macro, o viceversa. Veamos esto detenidamente: a) kite (sing. = kie) es rancho,
en donde viven las familias nucleares vinculadas a una instancia mayor; b) xirikite
(sing. = xiriki) adoratorios familiares, que albergan un determinado niimero de
rancherfas, todos unidos por una genealogia demostrable, lugar donde se llevan a
cabo las celebraciones agricolas y la consolidacion de alianzas entre los miembros
de los xirikite mediante intercambios; éstos, a su vez, se adscriben a una instancia
mayor; ¢) los centros ceremoniales zukite (sing. = tukipa), y existen dos tipos aunque
arquitecténicamente iguales: el de comunidady el de cabecera. El primero alberga,
mediante el sistemas de cargos de los xukuri’ikate (jicareros), un nimero deter-
minado de adoratorios xirzkite, mientras que el segundo es la instancia mayor en
donde confluyen los representantes o kawiterutziri (consejo de ancianos) de cada
uno de los sukite de comunidad; d) la cabecera municipal, en donde se despachan
las cuestiones administrativas. Ahi estd el Centro Civil o Casa Fuerte y la iglesia.
Ahora bien, Paul Liffman ha descubierto un concepto wixaritari clave que lite-
ralmente “ata” (7ua)"® las diferentes instancias: el de kickari. Nos dice el autor que
éste es un concepto cosmogoénico y politico, y que lo traduce como un “ecosistema
cosmogdnico” (2005:2). Kie es la unidad doméstica basica de los kize (rancherfas),
que se extiende a las instancias del xirikite y luego a los tukite de comunidad y de
cabecera. La reproduccion social responde al nivel jerarquia descrito que a su vez se
extiende a la cabecera y su organizacion arquitectdnica, conformada por los cinco
rumbos del universo (Gutiérrez del Angel, 2002b:90) y que comprende tanto
la organizacién comunitaria como la macrorregién peregrinal: Hauxamanaka,
Xapawiyeme, Wirikuta, Haramara, Tea’akata (véase el mapa 1). Este territorio

7 Por territorio o €espacio viv rido entiendo todo Iqucl enel que un grupo repr oduce su cultura mediante las pro-
pxcd ades de dicho espacio, dlgasc fauna, flora, h]drograh a, topogra affa o nichos (,CO]OW]LOS con las interacciones
culturales. A suvez, este cspaciocs conocido, 1cconoc1doy aprcnd idomediantela integracion dela dlSpdrlddd de
sus propicdadcs enunidades lingﬁfsticas proycctadas enla cosmogonl’a. El lcnguajc tiencasila capacidad decrear
unidades quevan de macrorrepresentaciones delos espacios vividosaunidades menoreso microrrepresentaciones,
vinculadas a su vez aun modelo légico que en conjunto producir;i un sistema cosmogénico operativo.

18 Uso el término atar, ynoasociaro vincular, porquees el que los wixaritariutilizan. Para ellos, atar o desatar tiene que
ver con consecuencias sociales muy importantes. Por L]cmplo paraagruparse los xukuriikate utilizan una cuerda
que los ata (simbolicamente) durante el ciclo ritual; al terminar éste se desatan. Un hombre cuando encuentra
unamujerysevacon elladice quese laatd, olas ofrendasal ser dcpdas en algun lu&ar qucdan atadas. lé,ualmcntc
estos niveles sociales qucdan atados mediante la liana, zana, que aparece cnun sinnimero de mitos.

-
279
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



vivido abarca unos 90 000 kilémetros cuadrados ubicados en el occidente y centro-
norte de México y en su conjunto le denominan kiekari (idem). Es el territorio que
los wixaritari deben recorrer en sus peregrinaciones para seguir vivos y permanecer
como lo que son: wixaritari.

Como se aprecia en el mapa 1, el kickari tiene la forma de un rombo, que los
huicholes denominan #zikuri (el mal nombrado ojo de dios); esta grafia, por lo
menos en Tateikie (San Andrés Cohamita), corresponde con la ubicacién en el
espacio geogréfico de los centros ceremoniales (Gutiérrez del Angel, 2002b), asi
como de los lugares sagrados peregrinales. Tanto los centros ceremoniales como
los lugares peregrinales tienen un significado particular que se desprende de la
relacién del conjunto, es decir, de la relacién de uno con los otros: un verdadero
cosmograma social de las diferencias.

MAPA 1

Hemos ido de lo macro a lo micro, vinculados por un concepto que los vuelve
comun: el kiekari. Liffman ha documentado que esta mancomunion se estrecha
mediante las relaciones sociales fortalecidas por el recorrido ancestral de la ruta
sagrada vehiculizado principalmente por una metafora: “crecen sobre la superficie
de la tierra. Estas gufas ancestrales conectan la hoguera ceremonial del xiriki de
un kie, en el que vive la gente, con los #uki y con los sitios ancestrales de creacién

280

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



[...]; finalmente, estos kize pueden crecer y constituir una gran raiz (nana’iyari)”
(2005:3-4).

Ahora bien, segin mis datos etnograficos existe un nivel mds alld del rancho y
xirikite como unidad minima de significado, y se refiere al kieyari, que sigue la misma
légica descrita por Liffman atomizado en el cuerpo mismo. Kieyari, como “casa del
corazén”, vincula el territorio al corazdn, es decir, al cuerpo mismo y sus categorifas.
De hecho, el nana’iyari es aplicable también al cordén umbilical, traducido como
liana 0 mecate y que como vemos es lo que produce la relacién entre el cantador y
el sol al invertir la polaridad izquierda-derecha. Kieyari se le denomina asimismo
al contenedor de ofrendas dentro del xirikite, es decir, al techo y las paredes, siendo
las ofrendas que guarda en su interior la memoria o esencia misma de sus ancestros
deificados (Kindl, 2003 [1997]:58). Ahi se ve, pues, que el corazén opera como un
verdadero elemento articulador entre los diferentes niveles de reproduccion sociales.
Asi, los 90 000 kilémetros cuadrados del territorio vivido de los wixaritari queda
“atado” mediante el nanayari al corazén. Metaféricamente para los wixaritari
la diferencia entre territorio y cuerpo es de grado y escala, pero de una materia y
estructura similar. Por fin se descubre c6mo el lenguaje, sus metaforas y acciones
especificas se vinculan a espacios sacros y a concepciones internas del cuerpo. La
nocién clave es la de #yari, que puede ser el kieiyari, vdi’iydari, nanayari.

Aun hay mas. El kieyari es el contenedor también de los xukuriikate, pues es
el mismo centro ceremonial en el que llevan a cabo el ciclo ceremonial, el que los
alberga, como los xirikite a las ofrendas. Asi, vemos que la naturaleza misma de las
ofrendas y los xukuritkate se constituyen como memoria o esencia de los antepa-
sados, cosa que he sostenido sin tantas pruebas desde 2002 (Gutiérrez del Angcl,
2002). Entre el centro ceremonial zukipa y el cuerpo existe, pues, una vinculacién
de forma: el primero se concibe a imagen del segundo. Esto lo he demostrado sufi-
cientemente en el articulo “Centros ceremoniales y calendarios solares: un sistema
de transformaciones en tres comunidades huicholas” (2008), donde propongo
que para comprender la arquitectura de un centro ceremonial es necesario que “la
arquitectura de los zukipa se edifique con materiales recogidos del entorno natural,
pero lo que confiere sentido a aquellos materiales es su simbolizacién dada por la
cosmogonia. Descifrar estas constelaciones conlleva a interpretar los templos bajo
clalbor de los ¢jes utilizados para diagramar la cosmogonia de los huicholes: el ho-
rizontal y el vertical, ademas de las categorias espaciales arriba-abajo, atrés-adelante,
sin las cuales no es posible llegar a su sentido”.

Como vemos, estas categorias son aplicables sin duda a las mismas concepciones
del cuerpo creando analogias estructurales entre unay otra, de forma y contenido,

281

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



que vuelven comun al centro ceremonial #ukipa con el cuerpo. Esto puede quedar
ejemplificado en la tabla 1.

TABLA L.

CONCLUSIONES

Mas alld del andlisis llevado a cabo, los datos etnogréficos indican un principio
organizacional del cuerpo vinculado con procesos lingiiisticos que tienen como fin
transparentar un conjunto de relaciones que vinculan, en mayor o menor medida,
categorias sensibles de la naturaleza con flujos corpéreos. El cuerpo se convier-
te en una herramienta que opera como mediador metaférico entre procesos so-
ciales, politicos, lingiiisticos, religiosos, etcétera. Es decir, un verdadero metasaber
que se transmite de generacidn en generacién. Y aqui la oposicion naturaleza-
cultura se convierte, mas que en una oposicién en si misma, en una colaboracidn.
Desde la visidn de los wixaritari, la esencia de su humanidad no es, como decia
Nietzsche (1980), haber escapado del reino de la naturaleza por su capacidad de
crear autoconciencia, es decir, “animal con memoria creador de historia”. Mas
bien los wixaritari buscan enfatizar la relacion de la naturaleza vivida, que es su
propio territorio, con la cultura; siempre al alimén con el lenguaje: memoria, di-
rfan, que posibilita la elaboracién de su existencia mediante la organizacién. Por
eso memoria y cuerpo comparten en el lenguaje y por lo tanto en su existencia
un mismo plano, una forma comun de estar. Tener cuerpo es tener esa memoria

282
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



de los ancestros. No es, definitivamente, una jerarquizacion de la cultura sobre la
naturaleza, menos una superacion, sino, repito, una articulacion que da forma al
cuerpo y a la persona misma.

Ahora bien, en lo obra de Mary Douglas (1970, 1973) llama la atencién que las
concepciones corpdreas son respuesta cultural ante la entropfa de la naturaleza.
Vuelvo y repito, més que una entropia, las estructuras de la naturaleza, digase geo-
graficas, celestes, zooldgicos, etcétera, ofrecen a los wixaritari elementos sensitivos
y ciclicos en los que pueden descansar sus certezas: el sol tiene un ciclo que es repe-
titivo e infinito, el crecimiento del maiz, el de los venados, las estaciones, en fin el
universo sideral. El cuerpo se convierte asi en la principal herramienta generadora
de categorias que clava sus tentéculos en esa naturaleza no entrdpica, sino que le
permite introducir principios explicativos. Quizd Douglas, por pensar la naturaleza
como un desorden (un punto de vista, sin duda, muy inglés), no explica por qué el
cuerpo y no otro elemento sirve para ordenar no a la naturaleza sino a la cultura.
Asumamos que la respuesta va implicita en su obray que los limites corp6reos operan
como metaforas explicativas del orden cultural, es decir, categorias elevadas a rango
de canon y cristalizadas en la vida religiosa como una verdad de fe indiscutible. Esta
evidencia es valida incluso para las sociedades mas industrializadas, como de hecho
lo ha estudiado R. H. Tawney (1926) al analizar las repercusiones de la imagen de
Cristo en varias sociedades europeas. Cristo se convirtié en la metéfora de la iglesia
y modelo de las corporaciones mercantiles y politicas. Asi, las funciones del cuerpo
operan como “teorfa de sociedades en un estado de equilibrio”, al considerar los
sintomas sustanciales corpéreos como “evidencia del estado espiritual del alma
insustancial” (1926:83). En este sentido, Foucault (1989) considera que el “origen
de la verdad” en occidente debe buscarse en estas pricticas religiosas. Esto nos
acerca al tema expuesto en este articulo, pues la etnografia ha permitido acceder a
una misceldnea de categorias, en el orden de lengua verbal o no verbal, que ocupan
un rango de “canon religioso”, en tanto que operan una explicacién que, a la par
de la naturaleza vista como territorialidad, penetra en el mismo corazén de la me-
canica social. Asi, vemos que el destino del pensamiento cosmogénico, ligado a las
representaciones corpéreas, separa lo que en la realidad se encuentra junto: la parte
baja del cuerpo y la alta. En este procedimiento se observa una légica que, més alla
de suponer que es arbitraria, proyecta taxonomias que organizan valores culturales
bien precisos emanados en metéforas que juntan lo que en apariencia se encuentra
distante: el universo y el cuerpo, creando una pasarela mito-ldgica entre categorias
sensibles, consignadas y abstractas.

283

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



%eda claro pues que el cuerpo, al encontrarse entre dos frontis, la territorialidad
y el lenguaje, opera como mediador que vincula metasaberes indispensables para
la reproduccion social.

BIBLIOGRAFiA

AEDO, A. (2001). “La regién més oscura del universo: El complejo mitote de los huicholes
asociado al kieri”. Tesis de licenciatura, Antropologfa Social, Escuela Nacional de
Antropologfa e Historia, México.

BACHELARD, G. (1964). The Poetic of the space. Nueva York: Orion Press.

BARTHES, R. (1985 [1982]). “Introduccién al anélisis estructural de los relatos”. En:
Andlisis estructural del velato. México: Editorial Premia, La Red de Jonds, Estudios.

BonriGLIoLr, C., y A. Gutiérrez del Angel (2012). “Peyote, enfermedad y regeneracién
de la vida entre huicholes y tarahumaras”. Revista Cuicuilco, 53, enero-abril.

DoucGLas, M. (1970). Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo.
Harmondsworth: Penguin Books.

(1973). Natural Symbols: Explorations in Cosmology. Harmondsworth:
Penguin Books.

DURKHEIM, E. (1991). Las formas elementales de la vida religiosa, Editorial Colofén,
Meéxico.

y M. Mauss (1994 [1963)). Primitive Classification. Chicago: The University
of Chicago Press.

FoucAauLt, M. (1989). Las palabrasy las cosas. Una arqueologia de las ciencias humanas.
México: Siglo XXI.

FursT, P., y S. Nahmad (1972). “Para encontrar nuestra vida: El peyote entre los hui-
choles”. En: S. Nahmad ez al. (eds.). E/ peyote y los huicholes. México: Editorial
Sep Setentas.

FRESAN, M. (2010). “El cuerpo humano entre los huicholes visto a la luz de la simbologfa
mesoamericana”. Tesis de maestria, Instituto de Investigaciones Antropolégicas,
UNAM.

GREIMAS, A. J., (1989 [1983]). Del sentido 11. Ensayos semidticos. Madrid: Editorial
Gredos, Biblioteca Romanica Hispanica.

GUTIERREZ DEL ANGEL, A. (2012). “Los hilos nierika de la serpiente: de la endogamia
aladanzay de retorno al mito” en Arturo Gutiérrez del Angel. Hilando al norte:
nudos, redes, vestidos, textiles (edit.) San Lusi Potost: El Colegio de San Luis y El
Colegio de la Frontera Norte, México, pp. 497-528.

284

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



GUTIERREZ DEL ANGEL, A. (2012). “Las vias del chamanismo: el complejo datura entre
el suroeste de Estados Unidos y el occidente mexicano”. En: Blanca Zoila Gonzales
(edit). Entre tavabumaras, coras y huicholes, UNAM, 1I-A, México: 131-174

(2010). Las danzas del Padre-Sol. Ritualidad y procesos narrativos en un
pueblo del occidente mexicano. México: UNAM / UAM-1/ El Colegio de San Luis
/ Porria.

(20102). “Un modelo epistemoldgico para armar. Ritologfas y mitologfas
curativas”. En: Antonella Fagetti (coord.). Iniciacion, trance, suerios. Investigaciones
sobre el chamanismo en México. Plazay Valdés, México:197-228.

(2008). “Centros ceremoniales y calendarios solares: Un sistema de trans-
formaciones en tres comunidades huicholas”. En: C. Bonfiglioli ez al. Las vias del
noroeste 11. Propuesta para una perspectiva sistémica e interdisciplinaria. México:
11-A / UNAM.

(2005). “Ritualidad y procesos narrativos: Un acercamiento etnolégico al
sistema ceremonial de los huicholes”. Tesis de doctorado en Ciencias Antropolé-
gicas, Universidad Auténoma Metropolitana-Unidad Iztapalapa.

(2002 [1998)). La peregrinacién a Wirikuta: Elgran rito de paso de los hui-
choles. México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia / Consejo Nacional
para la Culturay las Artes.

(2002b). “Jerarquia, reciprocidad y cosmovisién: El caso de los centros
ceremoniales tukipa en la comunidad huichola de Tateikie”. A/teridades. Tiempo
y espacios del parentesco, 24, afio 12, pp. 75-97.

HERTZ, R. (1990). La muerte. La mano derecha. México: Conaculta / Alianza Editorial
Mexicana.

RIS, J. (1981). Les chemins du sacré dans [ bistorie. Paris: Aubier.

LeacH, E. (1993 [1976]). Culturay comunicacion. La légica de la conexidn de los simbolos.
Madrid: Siglo XXI.

KinpL, O. (2003 [1997]). La jicara huichola: Un microcosmos mesoamericano. México:
Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

LEVI-STRAUSS, C. (1987 [1958]). Antropologia estructural. Buenos Aires: Paidés.

(1986 [1985]). La alfarera celosa. Barcelona: Paidés, Estudio Bésica.

LIFFMAN, P. (2005). “Fucgos, guiasy raices: Estructuras cosmolégicas y procesos histéricos
en la territorialidad huichola”. Relaciones, 101(XX V1), invierno.

MATEOS, J. (1892). Andlisis semidtico de los textos. Madrid: Ediciones Cristiandad.

Mauss, M. (1979). Sociologia y antropologia. Madrid: Editorial Tecnos, Coleccién de
Ciencias Sociales, Serie de Sociologia.

285
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



HuBERT, H., y Mauss M. (1909). “Introduction & I'analyse de qualques phénomenes
religieux”. En: Mélanges d’historie des religions, Paris: XVIL

N1ETZSCHE, F. (1980). Untimely Meditations. Four Essays on the Advantage and Disad-
vantage of History for Life. Indianapolis: Hackett.

NEEDHAM, R. (1973). Right and Lefi. Essays on dual symbolic classification. Chicago:
University of Chicago Press.

NEGRIN, ]. (1985). Acercamiento histdrico'y subjetivo al huichol. Guadalajara: Universidad
de Guadalajara.

PERRIN, M. (1996). “The Urnkime. A Crystallization of the Soul: Death and Memory”.
En: S. Schaefer y P. Furst (eds.). Peapole of the Peyote. Huichol Indian, History,
Religion and Survival. Albuquerque: University of New Mexico Press.

Rossy, 1. (1997). Corps et chamanisme. Paris: Armand Colin.

SaUssURE, F. (1985 [1916]). Curso de lingiiistica general. México: Editorial Planeta.

TawNEY, R. H. (1926). Religion and the Rise of Capitalism. Nueva York: Harcourt Brace.

TURNER, B. S. (1984). The Body and Society: Explorations in Social Theory. Oxford: Basil
Blackwell.

286

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las metdforas del cuerpo ¢ Arturo Gutiérrez del Angcl



