
258
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

�� Arturo Gutiérrez del Ángel

Las metáforas del cuerpo
 ¿Más allá de la naturaleza… o con la naturaleza?

Resumen
Este trabajo aborda las concepciones del cuerpo entre los wixaritari o huicholes y su relación con 
los espacios sociales, sacros y cosmogónicos. Para saber de qué manera los wixaritari establecen 
sus categorías corpóreas es necesario interrogar los términos lingüísticos que descansan en la 
forma en que expresan determinada idea mediante metáforas. De esta manera, se vuelve más 
clara la mecánica que permite el diálogo entre diferentes niveles taxonómicos, como los espacio-
temporales expresados en la cosmogonía o el territorio en relación con el cuerpo, etcétera. Estas 
relaciones ayudan, además, a pensar el universo en un metadiscurso que, a su vez, da forma y 
sentido a la noción de cuerpo y espacio sacro. Al final a lo que llega este artículo es a develar 
ciertas relaciones que generan procesos dinámicos en la concepción de los wixaritari. Se verá, 
pues, que geografía sacra, espacio ceremonial, flujos corpóreos y territorialidad se encuentran en 
el camino para tejer, poco a poco, la cosmogonía de este pueblo que al final es la misma sociedad.

Palabras clave: cuerpo, cosmogonía, técnicas corpóreas, mitología, taxonomía, natura-
leza y cultura.

Abstract
This paper deals with Huichol (also called wixaritari) body conceptions and its relationship 
with sacred space and worldview. Because of its inherent complexity, this subject has been 
scarcely explored making it an even harder topic to approach. Understanding the way in 
which the Huichol people establish body classifications, requires looking at certain linguistic 
terminology. As a result, the mechanics that allow a dialogue between the different taxono-
mic levels (such as the spatial and temporal expressed in their worldview) becomes clearer. 
Furthermore, these relationships enable to consider the universe within a meta-discourse 
that at the same time gives form and meaning to the concept of body and sacred space. It is 
like this that the sacred geography, the ceremonial space and the bodily fluids are interrelated 
by means of shared notions within an uninterrupted paradigmatic dialogue that gradually 
weaves Wixaritari’s worldview.

Keywords: body, worldview, corporeal technologies, mythology, taxonomy, nature and 
culture.

Enviado a dictamen el 20 de junio del 2012. 
Recibido en forma definitiva el 21 de agosto y el 2 de diciembre del 2012.



259
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

Las metáforas del cuerpo
 ¿Más allá de la naturaleza… o con la naturaleza?

Arturo Gutiérrez del Ángel*

Introducción

Es de todos conocido que Marcel Mauss, en su clásico estudio Técnicas y movimien-
tos corpóreos (1979:342), llamó la atención en la urgencia de estudiar las técnicas 
corpóreas “como primer instrumento del hombre y el más natural”, un instrumento 
del espíritu humano que ayuda a pensar el universo. Para este antropólogo, en el 
pensamiento primitivo el universo social y natural se clasifica mediante la principal 
herramienta humana: el cuerpo (1979:342). En el libro Primitive Clasification 
Emile Durkheim y Marcel Mauss (1994 [1963]) ponen el acento en los grados y 
tipos diferenciados de conjuntos clasificatorios culturales, asegurando que en una 
sociedad lo articulador son estas funciones clasificatorias (Ibidem:4). Clasificar, 
dicen, es agrupar las cosas en clases separadas unas de otras y con demarcaciones 
claras. Entonces, ¿qué del cuerpo clasifica? Lo que impera es una lógica que crea clases 
de cosas que generan relaciones con capacidad de incluir y excluir las diferencias 
mediante categorías del espíritu: lógica jerárquica que descansa en el aparato 
conceptual de una cultura. Asegurar que la capacidad humana de clasificación es 
espontánea y basada en procesos psicológicos que ofrecen un fundamento jerár-
quico tangible y un modelo del mundo (1994[1963]:8), en su momento resultó 
revelador. Hoy en día esto merece una explicación mucho más compleja. Por ello 
en este artículo me interesa la relación entre ese cuerpo que clasifica y que vive estas 
clasificaciones y las relaciones que produce con el lenguaje, última parada de dichas 
concepciones. Sólo así las clasificaciones revelan su verdadero espíritu: la mecánica 
de sus procesos, la razón de su naturaleza y la función social de su existencia.

Para Mauss el cuerpo produce un modelo diferenciado a la noción de persona. Si 
bien todas las culturas tienen técnicas corpóreas, aunque de forma y grado distintas, 
la persona no pasa necesariamente por los mismos criterios de cuerpo, o de plano no 
existe la noción de persona. No obstante, tanto a la idea de cuerpo como de persona, 
subyace la concepción del hombre ante un universo particular. Un yo psicológico, 

	 *	El Colegio de San Luis. Correo electrónico: hgutierrez@colsan.edu.mx



260
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

dice el autor, persona individual ante una colectividad. Un yo a priori, supuesto 
considerado por Mauss pero que resulta muy dudoso a la luz de nuevas etnografías. 
No obstante, no es este el espacio para su discusión pues el interés central de este 
artículo es establecer la relación del cuerpo con las cosmopráxis de los wixaritari. 
Metodológicamente, llegar a este saber es mediante las categorías lingüísticas por las 
que se expresa el mundo social de los wixaritari, es decir, mediante las metáforas que 
vinculan espacios bien diferenciados. Desde mi punto de vista, no se puede hablar de 
cuerpo y cosmogonía sin pasar por espacio, tiempo y territorio. Quiero pues compren-
der cómo y bajo qué principios y procesos un campo se relaciona con los otros. Para 
tal fin parto de la hipótesis que para una cultura, más allá de la biología corpórea, el 
cuerpo es un conjunto de categorías metafóricas que ayudan a entender el entorno 
sociogeográfico mediante ciertos paradigmas, que a su vez responden a clasificaciones 
(conscientes o no) que el etnólogo tiene la tarea de decodificar (Foucault 1989:22): 
un metasaber inserto en el discurso cosmogónico de los wixaritari. 

Antes que nada debo aclarar que este trabajo forma parte de una investigación 
que fue parte de mi tesis doctoral (2005) —reformulada y publicada en 2010— 
pero que, como tema periférico, quedaron proposiciones sueltas que en este espacio 
aclaro. No obstante, no se aclaran del todo, pues abre otras vetas que serán atendidas 
en un futuro. Uno de estos temas es la relación de la persona con el cuerpo. Mi 
hipótesis primaria y que no desarrollo aquí es que la persona como tal, como la 
concibe la antropología o la bioética, no existe entre los wixaritari.1 Para ellos 
la persona tiene que ver más con relación entre memoria diacrónica y presencia 
sincrónica: es el cúmulo de lo dado con lo acumulado. 

Por otro lado, apenas me entré de un trabajo cuyas hipótesis no pude tomar en 
cuenta por haber llegado a destiempo. Se trata de la tesis de maestría de Mariana 
Fresan titulada “El cuerpo humano entre los huicholes visto a la luz de la simbología 
mesoamericana” (2010). Está pendiente para próximas reflexiones. 

Por la complejidad del tema, este artículo lo he dividido en tres apartados: a) 
un resumen general sobre la cosmogonía de los wixaritari; b) una descripción de 
las categorías y asociaciones del pensamiento wixarika sobre cuerpo, espacio y 
tiempo; c) una conclusión.

	 1	 Un primer adelanto fue expuesto en el XVIII Congreso Internacional de Antropología Iberoamericana, con la 
ponencia “La estética de los sueños: enteógenos y poder en el norte de México”, Universidad Autónoma de San 
Luis Potosí, S. L. P., marzo de 2012.



261
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

El universo en las metáofras narrativas del cuerpo

Si es cierto que el cuerpo, más allá de una entidad biológica, se constituye como un 
entramado de sentidos, cabe preguntar: ¿qué papel juega el cuerpo en este sentido? 
Contestar esto equivale a un “des-montaje” de la concepción que los wixaritari 
utilizan. Si el cuerpo proporciona sentido entonces, ¿qué se entiende por sentido? 
Se trata de una construcción fundada a partir de las diferencias (Mateos 1982:1), 
es decir, “hay sentido cuando hay diferencias” dadas por la enunciación, verbal o 
no pero finalmente lenguaje, y que crean categorías que disparan procesos en el 
orden social. Debe hacerse la diferencia entre el sentido desde la posición teórica 
que aquí se adopta y el sentido común. El segundo es proporcionado por la cultura 
a sus miembros para juzgar las cosas; una capacidad de las comunidades para ope-
rar desde un código simbólico compartido que permite el asidero a la “realidad”. 
De esta forma, se le asigna un sentido a personas, objetos o situaciones, en fin, 
a la naturaleza misma. Esto resulta común y compartido para los integrantes a 
manera de algo dado y que ayuda a forjar valores como el bien, el mal, la razón o 
la ignorancia, etcétera.

Pero esto se complejiza cuando preguntamos por el sentido del cuerpo: ¿puede la 
estructura y disposición del cuerpo proporcionar a una cultura sentido? Aseguraría 
que el sentido solamente viene a través de las diferencias y asociaciones que se lo-
gran a través del cuerpo, es decir, en la relación metafórica entre el cuerpo y otros 
elementos del entorno de la cultura y la naturaleza, lo cual, presumo, se logra 
mediante las asociaciones metafóricas y sin duda metonímicas. 

Mucho se ha escrito y hablado sobre las metáforas, pero las modas intelectua-
les han negado su existencia y aplicación sin ningún sustento teórico. Decir que 
las metáforas no existen es sin duda una ceguera, pero argumentar, como lo han 
hecho muchos, que sólo existen las metonimias sin las metáforas eso, sin duda, es 
una perogrullada. Debe quedar claro que el binomio metáforas-metonimias no 
puede ir separado, forma una bisagra que es parte de la misma construcción del 
lenguaje. No obstante, no son una cosa absoluta sino un fenómeno lingüístico 
complejo y universal; sus facetas son tantas que casi podría decirse que escapan 
a cualquier definición formal y mecánica. Considerarlas absolutas sería caer en 
un esencialismo sin salida. En este sentido el cuerpo no es dominio exclusivo de 
la fisicalidad, sino que a través de él, y con él, se piensa lo social, lo geográfico, en 
fin, lo político. Su explicación se encuentra nuevamente en el campo del lenguaje. 
Entender las relaciones metafóricas que produce es entender también su vínculo 



262
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

con la cosmogonía. El problema general que se presenta es explicar ¿cómo es posible 
usar algo del lenguaje para lo que en apariencia no está destinado?, es decir, ¿cómo 
entender que la cabeza de un cuerpo también es un sol o el corazón un territorio? 
Mutatis mutandis la metáfora es el resultado de una fusión, si se quiere arbitra-
ria, pero que produce sin duda sentido o, si se prefiere, significados. Y digo ar-
bitrariedad porque la relación no es ni mecánica ni universal, sino que consiste 
en particularidades que pueden irse transformando según los tiempos y las histo-
rias. Así, los wixaritari pueden asociar la parte baja del universo con los pies y la 
oscuridad. Pero para culturas ajenas (como los mismos vecinos mestizos de este 
pueblo), esto no es una regla sino un sinsentido. Por ello, el cuerpo se construye 
como un discurso a manera de conjuntos de relaciones metafóricas. Entonces, ¿de 
qué discurso se trata y cómo analizarlo? Como se verá más adelante, el cuerpo es 
el discurso del universo, un modelo holístico que construye a la sociedad misma. 
Se trata, pues, de reconstruir lo más certeramente posible este modelo, aunque 
sepamos que en la tarea está la penitencia, pues cualquier acercamiento resultará 
explícitamente truncado. Ese modelo es apenas la apariencia de una realidad que 
acaso nos es negada por nuestras propias limitaciones culturales. Pero en el intento 
están las virtudes, y descubrir que esto es una narración que explica al universo es un 
adelanto importante, entonces, ¿cómo analizar una narración corpórea? Por medio 
de unidades cuyas clases hay que descubrir observando sus reglas combinatorias, 
es decir, las relaciones necesarias entre estas diferencias (Barthes,1985 [1982]). En 
otras palabras, se deben objetivizar las relaciones abstractas propias de la actividad 
del espíritu. ¿Cómo? Descubriendo categorías propias del discurso sobre el cuerpo: 
arriba-abajo, noche-día, adentro-afuera, masculino-femenino, frío-caliente.2 En 
algún momento a esta objetivación la denominé metadiscurso, en virtud de que 
es un objeto-semiótico3 —el discurso cultural del cuerpo— que versa sobre las 
reglas de funcionamiento del discurso mismo; del proceso discursivo (Greimas, 

	 2	 Aunque no es el momento para discutir el tipo de categorías a las que me refiero, un trabajo de semántica debe 
considerarlas como “fundamentales”, es decir, categorías propioceptivas, pues pertenecen a un aspecto de la 
experiencia humana, es decir, de una parte del “sentido común”. Estas categorías, según Greimas (1989 [1983]:28), 
“presentan el problema existencial más fundamental, tal como las categorías vida vs. muerte o naturaleza vs. cultura, 
etcétera.”.

	 3	  El objeto lo entiendo como aquello definido por lo “que no es”, como resultado de su propia operación “axiológica”. 
Es decir, como la instalación de una delimitación con relación a otro objeto: ej. subsistema-cuerpo vs. subsistema-
culinario. Ahora bien, el objeto no es absoluto, sino que al delimitarse mediante sus categorías se establece un 
orden relacional con aquello que no es; es decir, no es una entidad estable sino dinámica y transformacional. Es 
así por una razón: el objeto se construye mediante su desarticulación, y si es así, es porque el objeto se compone 
de partes articuladas entre sí que pueden ser diferenciadas.



263
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

1989 [1983]) que proyecta las relaciones concretas de éste. No sé ya si es el mejor 
término para explicar la narrativa corpórea, pero lo importante es que el proceso 
es indiscutible, que se construye con base en las clases corpóreas, surge de manera 
fractal en el encuentro entre las categorías y sus receptores alimentando un saber. 
Detengámonos un momento aquí.

Las lúcidas reflexiones de Gaston Bachelard sobre el conocimiento (1964) 
nos llevan a un punto de inflexión con el saber wixaritari. El autor dice que el 
aprendizaje es producto de una flexión sobre la cultura misma, un metasaber que 
protege un determinado conocimiento del dogmatismo de un sistema cerrado. Es 
la cultura que reflexiona sobre sus propios procedimientos y las variables experi-
mentales, “dar a la razón motivos para que evolucione” (1964:64). En efecto, el 
cuerpo es este punto de modulación que vierte, si se quiere, un metasaber en donde 
informador y observador, como sujetos cognoscitivos, refieren la circulación de este 
saber o, por qué no, fabricación de saberes en los “enunciados” propios del objeto 
semántico al que se alude. Por lo tanto, una narrativa corpórea es un metasaber, 
en el sentido de que es la culminación de la formación de la inteligencia operativa, 
es decir, clasificatoria y programadora. En otras palabras, es el acabamiento de la 
estructuración progresiva del pensamiento mismo.

Cabe preguntar, ¿las reflexiones que nos han acompañado pueden descubrirse con 
los wixaritari? Sin duda que sí. El metasaber al que me refiero no es una construcción 
externa y alejada de las concepciones propias de este pueblo. Es su teoría la que aquí 
quiero exponer, su construcción epistemológica del universo, es decir, la construcción 
léxica de su universo y de las categorías que utilizan para definir el cuerpo. 

Quiero aclarar que cada dato que aparece en este documento ha sido cuidado-
samente levantado en campo, cotejado con los mismos wixaritari y puesto aquí 
como resultado de una ardua reflexión de casi 20 años. Los datos no provienen de 
un pueblo exclusivamente; si bien la mayoría de mi trabajo de campo lo he realizado 
en San Andrés Cohamiata, la información también proviene de San Sebastián 
Teponahuastán, Guadalupe Ocotán y en menor medida de Santa Catarina. 

La cosmogonía y el cuerpo humano

Llevo trabajando con los wixaritari desde 1994; conozco bien su cultura y 
lenguaje. El acercamiento que he tenido con ellos se ha mostrado en dos libros 
(Gutiérrez del Ángel, 2010, 2002) y en varios artículos. Por su complejidad, en 



264
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

este apartado hago un recorte a manera de resumen de la concepción del universo 
cosmogónico, contexto que, como se verá, posibilita y sustenta las categorías de 
orden corpóreo, que por otro lado constituyen una estructura axiológica,4 como 
la define Greimas (1989 [1983]:223), ya que pueden ser “sobredeterminadas” 
por otras categorías.

Los wixaritari me han comentado, y a lo largo de los años la antropología sobre 
este pueblo lo ha demostrado, que su universo puede comprenderse bajo tres grandes 
categorías que, como se verá, aplican al cuerpo: a) yuwita, abajo; lugar asignado a 
la parte interior del mundo, el inframundo, a las manifestaciones del agua y, entre 
ellas, las marinas; lugar de donde provinieron sus antepasados, la fertilidad y las 
deidades femeninas, pero también lugar de la muerte y oscuridad. Se relaciona 
con la dirección cardinal de occidente y con el lugar de peregrinaje a Haramara; b) 
tepari, centro; habitación del fuego (Tatewari) y de la tierra, de los seres humanos; 
c) mataheki, arriba; el cielo, lo creado, como el Padre-Sol (Tawewiekame); lugar en 
el que habitan las águilas y la luz, la vida, lo seco, la moral, las normas y la razón; 
le toca representar la dirección cardinal de oriente.

Lo presentado es un acercamiento parcial sobre el universo wixaritari. Lo im-
portante de esta síntesis es saber cómo esta división se articula con las categorías 
sobre el cuerpo. A continuación presento una exégesis que revela el vínculo entre 
el cuerpo y la cosmogonía, a propósito de una corrida del alma.5

Si uno se porta bien en la vida, si no se va mucho con viejas6 se va pa’ mataheki que está 
con el Sol (Tawewiekame), donde hay muchas cosas bonitas y flores y nunca tienes 
hambre ni nada, ahí te quedas ya. […] Así se llama también aquí [señala su pecho], en 
el corazón, y aquí [señala la cabeza]. Pero si andas por ahí descuidando la milpa y a tu 
familia, si te emborrachas y te vas con viejas, pus si te portas mal, te vas con la chingada, 
con el chamuco,7 [señala hacia el poniente], en nehuka kiamaokayine. Tienes que cruzar 

	 4	 Por estructura axiológica entiendo un conjunto de categorías con contenidos valorativos y de juicio a priori. Si 
bien este concepto se utiliza más en ética y estética, no es ajeno a conceptos vinculados con una cosmogonía, 
pues ética y estética quedan comprendidos, de una u otra manera, como parte de ésta. Quiero señalar que no 
puedo estar de acuerdo con los nominalistas éticos, quienes consideran que el valor depende de los sentimientos 
de agrado y desagrado del hecho de ser o no ser deseados, de la subjetividad humana individual. En la dimensión 
valorativa existe una objetivación normativa y cultural, si no sería imposible formular un modelo narrativo del 
cuerpo que parte desde la misma comprensión interna de la cultura.

	 5	 La corrida del alma es un conjunto de rituales que se le hace a los difuntos, para que puedan bien abandonar la tierra.
	 6	  Por “vieja” el informante se refiere a cualquier mujer sin importar la edad.
	 7	 Al diablo se le denomina también “chamuco”; en este sentido lo utiliza el informante.



265
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

por los Picachos8 (Reu’utar) cargando todos los pairi-te [genitales] que te has comido 
[risas]. Está lleno de lobos, kamikite; te vas convirtiendo en xaipi [mosca asociada con el 
inframundo y el kieri] o en una planta que se llama higuera […] hasta que te topas con la 
Nakawe9 que te va a orinar [nepeuxixi] y zurrar [nepeu kuitate] todo el tiempo. Luego ya 
estás nuwarika,10 y te vas por su boca o su nariz. Entonces, uno por eso no puede andar 
portándose mal (Gutiérrez del Ángel, 2010:120). 

Esta narración traza varias posibilidades analíticas. Se descubren valores que los 
wixaritari le asignan al cuerpo asociados a las regiones del universo que se des-
cribieron líneas arriba, y a ciertas sensaciones. Esta información debe aunarse a la 
concepción corpórea, información que durante varios años recopilé aplicando una 
serie de cuestionarios dirigidos a niños, niñas, hombres y mujeres que me ofrecieron 
una perspectiva sobre lo que entendían como algo corporal. ¿Acaso para todos los 
seres humanos y en particular para los wixaritari el cuerpo es vivido tal como uno 
aprende a concebirlo? Esta pregunta fue rectora al formular las entrevistas. Ellos 
consideran al cuerpo bajo un modelo del universo que coloca al humano mirando 
hacia el oriente, lo que explicaré posteriormente. 

En wixarika la palabra traducible como “cuerpo” se compone por las palabras 
vái e iyáari, es decir, vái’ iyáari. El primer término es carne muerta y el segundo 
corazón. Así, la carne sin corazón es muerte, mientras que el principio anímico 
de vida es el corazón, y esta relación sin duda es procesual. Porque un cuerpo, 
como lo he indicado en otro lado (Gutiérrez del Ángel, 2002), nace sin corazón. 
El corazón se va haciendo mediante el costumbre, o bien, desaparece al no hacer 
el costumbre. De hecho, los wixaritari tienen una frase con relación a su corazón 
en el cuerpo que dice: ti’ ita mire’e. xéya yuuvái’ iyáari síe (“lo que uno tiene en su 
cuerpo” o “lo que a uno le crece en el cuerpo”). Posteriormente revisaré esto con 
mayor profundidad. Por lo pronto, debe destacarse que el humano es humano en 
función de que tiene corazón.11

	 8	 Los Picachos son una montaña asociada con el inframundo y una planta psicotrópica llamada Kieri. Para saber 
más del tema, ver Aedo, 2001.

	 9	 El término exacto es Takutsi Nakawe, significa Nuestra Abuela Crecimiento o que va creciendo. Tiene una doble 
acepción, ser la madre de la fertilidad (Takutsi), en este sentido es un ser benigno; y ser una ogresa inframundana asociada 
a la carne de carroña (Nakawe). Si se enoja puede generar un diluvio universal al cual los huicholes temen mucho.

	 10	 El informante manifestó que el término se refería a estar limpio. Sin embargo, su significado es el de nacer. Se 
puede deducir que la limpieza espiritual es vista como una especie de renacimiento o nacimiento.

	 11	 No debe confundirse cuerpo con alma o espíritu. Para los wixaritari no existe un término propiamente que 
explique esto. Lo más cercano a alma es corazón, pero no es propiamente un alma judeo-cristiana.



266
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

Ahora bien, el término cuerpo no tiene género como en español; no se dice el 
cuerpo es, más bien, es neutro; la distinción entre el cuerpo de una mujer y un 
hombre está dada por los términos ukarati, para mujer, y ukiratei, para hombre. 
Pero no son los únicos cuerpos que los wixaritari distinguen. También hay cuerpos 
que se transforman de la condición de carne a la condición de esencia y forman 
parte de una materia distinta, ellos son los xukuri’ ikate o jicareros, y digo esencia 
en el sentido que son considerados como los kakaiyarite, o primeros antepasados 
deificados.12 Otros cuerpos son los que pertenecen abajo y que denominan Tahetia. 
Son de una sustancia diversas pues son cuerpos no propiamente humanos, cuerpos 
que por no hacer el costumbre quedaron allá abajo, como carne sin corazón. 

Para los wixaritari la fisiología humana, tal como se estudia en las ciencias y 
universidades, es un saber secundario, desconocido y sin sentido, entendiendo por 
fisiología la ciencia biológica que estudia las interacciones de los elementos básicos 
de un ser vivo con su entorno y explicando el porqué de cada diferente situa-
ción en que se puedan encontrar estos elementos. Más bien su fisiología es una 
relación de acontecimientos en un eje sincrónico como diacrónico. Me explico. 
Los vivos para este grupo no dependen necesariamente de acontecimientos 
encadenados y evolutivos, sino que los humanos son parte de la naturaleza pero 
en un estado diferenciado con posibilidad de analogar eventualidades. Es decir, 
un evento es que un humano se encuentre en este momento haciendo un ritual 
determinado, y que tenga un teukari que es el compañero ritual, y que cada uno de 
los participantes estén en este momento haciendo ese ritual. Esta relación produce 
una eventualidad entre los elementos que se cruzan y asocian. Desde la perspectiva 
wixaritari, las relaciones que se producen ahí son necesarias e indispensables para 
producir este evento, un mensaje, un devenir y la existencia misma. Y este devenir 
es la construcción de lo vivo, de ese corazón que debe crecer con esas acciones 
rituales. Consideran los wixaritari que sin las relaciones que se producen en el 
ritual el universo tal y como se le conoce, con los seres vivos, con los ríos y nubes, 
en fin, con sus animales, se desmoronaría; suerte parecida sufriría el crecimiento 
del corazón: eventualidades que producen un tiempo y espacio particular.

En el eje diacrónico las relaciones son de transformación. Me interesa señalar 
que el cuerpo humano es humano porque poseé un nombre determinado dado 

	 12	 Entre estos términos existen matices entre humanos: hombre viejo, niño adulto, sagrado, y su valor lexical los 
determina, pues dependen de un valor de la oposición varón-mujer en el terreno pragmático, que tiene una co-
rrelación con el valor de clases para el diálogo, el cual depende a su vez del contexto. Pero definirlo no es nuestra 
intención en este espacio, pues pertenece más a la definición de persona que de cuerpo.



267
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

por los antepasados y transmitido por lo general por el abuelo que sueña el nom-
bre. Este nombre se hereda y responde a los antepasados. Así, un wixarika tiene la 
posibilidad, en el momento de asistir a un ritual, de participar de las potestades 
del universo. Porque el ritual trastoca la existencia de lo humano para adentrar a 
los participantes en un saber concreto, epistémico, funcional y heredado de cómo 
debe hacerse y rehacerse el universo. Por ello el ámbito del ritual es el ámbito de 
la transformación de lo que es un humano, y los humanos son todas las relaciones 
posibles que se producen en un momento y tiempo determinado, al lado de todas 
las relaciones dadas. De ahí que los wixaritari tienen la posibilidad de la transfor-
mación en esas y con esas relaciones. Son, puede decirse, relaciones heredadas de 
sus antepasados que se manifiestan en la fisicalidad (Gutiérrez del Ángel, 2002b).

Por lo tanto la mecánica del organismo depende de relaciones de forma y conte-
nido que responde a ciertos patrones y causalidades sociales. Por eso la enfermedad 
es física sólo en apariencia, pero sus causas son otras que tienen que ver tanto 
con transgresiones de órdenes sociales, como con la pérdida del corazón y el no 
pagar sus deudas con los antepasados, sobre todo en el espacio ritual (Bonfiglioli 
y Gutiérrez del Ángel, 2012). La relación de la enfermedad con el espacio sacro 
es fundamental, y tiene que ver con las peregrinaciones que año con año llevan a 
cabo los wixaritari. No hacer esta peregrinación implica que el cuerpo se enferme 
porque progresivamente va el corazón haciéndose pequeño. Y es así porque, como 
lo comprobaré, el cuerpo es una metáfora a manera de un mapa metonímico de 
ese espacio sacro. 

Una narración hecha en abril de 2009 por el artista wixarika José Benítez 
Sánchez ayuda a entender lo planteado líneas arriba. Al venderme un cuadro de 
estambre de lo que él entendía por humano, me explicó que el cuerpo se divide en 
tres. Señaló abajo en donde estaba el frío y lo que camina, se refirió a la oscuridad; 
luego señaló arriba y se tocó la cabeza. En esa parte es donde viven las flores y los 
que han razonado, los dioses, los cantadores; luego tocó su corazón, en medio, que 
también es el ombligo, lo templado, los hombres, las mujeres y sus arados. Y ésas 
son las partes que el cantador santigua, agregó, porque ahí está todo. En la parte 
trasera del cuadro el artista escribió lo siguiente: “El cuerpo es de abajo arriba, 
porque así es como sale el sol. Es el primer lugar, como el lugar en que están los 
ancianos. Luego viene el segundo piso, que es el ombligo. Luego ya el tercero, que 
es el corazón y la cabeza… pero lo importante es aquí [el corazón] el kieyari, de aquí 
viene todo. Pues sí, es nuestra casa, nuestro corazón. Y ya con su corazón chiquito, 
el sol se fue moviendo desde dentro de la tierra hacia lo alto y luego… así [hace un 



268
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

gesto primero con su mano derecha apuntando hacia el sur, luego con la izquierda 
hacia el norte] hasta que se volvió grande… y su corazón también”.

Se nota que la visión interna de los wixaritari considera que el cuerpo se divide 
en tres partes y sus divisiones  (véase la figura 1.): 1) la razón, perteneciente a la parte 
alta, es arriba (mataheki), le corresponde la cabeza (mu’u) y sus diferentes compo-
nentes incluyendo la coronilla (muxanauye) (también Aedo, 2001:196), los brazos 
(ma’amate) con dedos y hombros; 2) los excesos y la trasgresión, que pertenecen a la 
parte baja (yiwita), comprende los genitales (pairi-te) (también Rossi, 1997:72; Aedo, 
2001:196), las nalgas (kisapa), el ano (nekakarera), las piernas (netairitsiri), los pies 
(ika-te), los talones (ka’apusa), los intestinos (kuinurite), las secreciones nasales (suu-
me), el excremento (kuita o ieri), la orina (xixi o kuita), la sangre menstrual (xuria o 
metseri xikuriaya); 3) el centro del cuerpo o tepari, que complementa las dos mitades 
y es el abdomen (huka), el ombligo (xitsemutsi) (también Aedo, 2001:196), el corazón 
(iyari) (también Rossi, 1997:66, 101), la lengua (neni), el semen (xuri-na), la sangre 
(xuri).13 En la siguiente figura se puede percibir esta partición: 

Figura 1.

	 13	 Partes del cuerpo que no menciono, aunque se encuentren incluidas en esta clasificación, son: ojo (hixi), labio 
(teni), boca (teeta), nariz (tsuri), frente (kana), cabello (kipa), remolino del pelo (kipuri), párpado (hexinawiyari), ceja 
(netsiki), pestaña (karimuxa), barba (mixiya), oreja (naka), sien (kiripu), quijada (ayekuai), mandíbula (natsikari), cachete 
(auri), lengua (neni), diente (tame), cara (kiipi), garganta (katutsi), nuca (katutsi), cuello (kupuri), espalda (nama o wari), 
hombro (naipari), pecho (tawi), senos (tsitsi), barriga (huka), ombligo (xitemitsi o tepari), cadera (hatsapai), nalga (kitsa), 
carne (wai), piel (nami), estómago (yuriepa), intestino (kuitame) ano (xeamutsi), riñón (mume), hígado (nema), vesícula 
(tsiirika), pulmón (xahaka iya), músculo (wawairi), genitales (pairi), testículos (atari), esófago (tixiriwame), sesos 
(kuaxua), pulmón (‘ iya). hueso (‘ume), costilla (‘aki), brazo (maama),codo (tzikuari), pierna (teuri), pie (‘ ika), rodilla 
(tunu), rótula (xati), uña (xite), pantorrilla (tema), tobillo (tiapuxau), espinilla (waatu), axila (xetia). La información 
aquí vertida surgió de las entrevistas que se llevaron a cabo durante largo tiempo a varios wixartiari, tanto hombres como 
mujeres y niños.



269
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

Debo señalar que arriba, centro y abajo es una etnotaxonomía en un eje vertical. 
Si nos remitimos a la figura 1, apreciamos también la distribución horizontal 
que comprende categorías de espacio, como adelante-atrás, derecha-izquierda, 
adentro-afuera. En los trabajos tanto de Ilario Rossi (1997:49, 53) como de Ángel 
Aedo (2001:186) se argumenta que los ejes horizontal-vertical producen una triple 
oposición de términos espaciales: arriba-abajo, adelante-atrás, derecha-izquierda. 
Para Aedo (2001:186) los wixaritari “aplican una quinquepartición [sic] general 
sobre el cuerpo humano”, creando unidades corpóreas desplazadas en el tiempo y 
el espacio, es decir, adelante y atrás, arriba y abajo y su movimiento derecha e iz-
quierda. De esta manera puede generarse un conjunto de dos oposiciones divididas 
en cuatro términos cada una: a) arriba, que comprende la cabeza, la parte delantera 
del cuerpo, el lado derecho y lo de afuera; b) abajo junto con los genitales, la parte 
trasera, el lado izquierdo y lo de adentro; c) el centro, agrupación de los contrarios.

Sin duda para José Benítez Sánchez éste es el modelo corpóreo, la imagen del 
cuerpo que denomina nierika, que se compone del verbo nieere, equivalente a 
“aparecido” o estar. Es decir, quien tiene cuerpo está, es visible, tiene peso porque 
conjunta estas categorías.14 Pero también nierika es un objeto-concepto; se trata 
de un espejo circular que portan los jicareros o xukuriikate15 que van en peregri-
nación a Real de Catorce, en San Luis Potosí, en busca del peyote, planta que, en 
términos mitológicos, les ayuda a transitar de la parte oscura a la luminosa. Por ello 
al nierika debe considerársele una de las metáforas más acabadas del metalenguaje 
wixaritari, pues asocia el rostro de las deidades, que tienen la capacidad de percibir 
la gravedad de los peregrinos. También es un conector que asocia al universo con 
el territorio y, siguiendo la reflexión de José Benítez Sánchez, con la fisicalidad. 
Sobre este punto volveré más adelante.

Ahora bien, el cuerpo como universo mismo no carece de movimiento y crea 
tipos metafóricos importantes que vale la pena destacar, principalmente con los 
ejes derecha e izquierda en la visión wixaritari. 

El movimiento a través de la derecha-izquierda 

	 14	 Este comentario me lo hizo saber en el 2013 Amelia (…), Kuakame  wixaritari de San Andrés Cohamiata.
	 15	 Los jicareros son de los grupos rituales más importantes en la cultura huichola. Su cargo se hereda y se denominan 

xukuri’ ikate.



270
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

Hoy en día el debate sobre la polaridad derecha izquierda no se centra más en la 
dicotomía anatomía vs. simbología, superada hace tiempo, ni de sus posibilidades 
clasificatorias: el clasificar es una de ellas y sin duda la biología poco interviene 
(Needham 1973). Mi interés más bien es comprender el proceso por el que derecha-
izquierda clasifica a través de etnometáforas. ¿Acaso en la cultura wixaritari estas 
asociaciones serían posibles sin el capital metafórico propio de la cultura? Sin duda 
la respuesta es no, en virtud de que si no fueran éstas otras las sustituirían. Pero al 
decir exclusivamente que esta polaridad clasifica y que mantienen relaciones jerár-
quicas se pierde de vista el proceso para llegar a la percepción interna del grupo. 
Por ello me interesa destacar, precisamente, este proceso.

Los orígenes del debate deben buscarse en lo que R. Hertz escribió sobre 
la primacía jerárquica de la mano derecha sobre la izquierda (1990:108). En la 
actualidad la vigencia y alcance teórico de sus hipótesis siguen con un gran 
dinamismo, no obstante, como se verá, la hipótesis de la mano derecha (bien-
hechora) sobre la izquierda (malhechora) no refleja el proceso de dicha clasifica-
ción, por lo menos entre los wixaritari. La explicación de Hertz se centra, más 
que nada, en la definición que Durkheim y Hubert y Mauss dieron a la idea 
de lo sagrado y lo profano. Como es bien sabido, el primero opuso lo profano 
a lo sagrado definiendo este último como una fuerza colectiva abrevada de la 
sociedad, elemento coercitivo de la organización social. Toda clasificación, y es 
aquí en lo que se basa Hertz, implica un orden jerárquico implícito en todas las 
creencias religiosas; carácter común de la clasificación de las cosas, entre ellas 
lo profano y lo sagrado de todas las religiones (1990:430). Por su parte Mauss 
y Hubert se dedicaron a las funciones sociales de lo sagrado, insistiendo, sobre 
todo Mauss, en su dimensión simbólica (1909:17). Desde su perspectiva, lo 
sagrado se concentra en su simbología (Ries 1985:23). 

En este sentido, Hertz decía que de alguna manera lo diestro pertenecía, 
mediante la inducción educativa, a lo sagrado, lo masculino, la ética; mientras 
que lo siniestro era lo prohibido, lo femenino y, en algunos casos, la brujería. 
Aunque el autor descubrió la polaridad derecha-izquierda y sus posibilida-
des clasificatorias, la asociación con lo sagrado-profano no resulta del todo 
cierta en el caso de los wixaritari. Para este grupo derecha-izquierda tiene 
un dinamismo propio de las particiones corpóreas descritas arriba, pues con 
ellas comparte su asociación metafórica y metonímica con el universo todo 
y su territorio. El problema al querer entender este etnomodelo deriva de la 
línea horizontal que asocia las nociones espaciales de la izquierda-derecha en 



271
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

relación con algún eje cardinal determinado, ya que su asociación depende 
del movimiento solar, largamente demostrado en otro lugar. (Gutiérrez del 
Ángel 2010:121-149). 

He recogido varias versiones en que los wixaritari mencionan que, antes de 
cualquier cosa, al levantarse miran al sol, porque deben saber “cómo camina”, 
“cómo se mueve para saber qué hora es y qué se debe hacer”. Esta actitud coti-
diana se ve también en los proceso rituales, principalmente en las acciones de 
los cantadores. En las ceremonias, la posición de los mara’akate (cantadores) es 
mirando hacia el este; su fuerza, o por lo menos parte de ellas, proviene de que 
saben todo sobre el sol (Gutiérrez del Ángel, 2010ª). Los wixaritari consideran 
que el modelo corpóreo es en esa posición,16 En el campo ritual esta posición 
lo lleva a ser el primero en saludar por la madrugada al sol naciente, momento 
culminante de toda ceremonia. Si consideramos pues al hombre mirando al 
este, la asociación es el lado izquierdo (neuta) con el punto cardinal norte 
(nu’uxite); en tanto que el derecho, (netserie) con el sur. No obstante, como lo 
he demostrado en diversas publicaciones (Gutiérrez del Ángel 2010; 2008), 
una imagen fija de estas asociaciones no demuestra nada, pues la posición solar 
frente al hombre depende del movimiento solsticial. En este sentido la asocia-
ción del norte con la derecha marca el periodo en que el sol se encuentra en 
su parte más sureña, es decir, en el solsticio de invierno. Entonces el cantador 
con su muwieri (flecha de poder) apunta hacia esa dirección. Recordemos lo 
que dice José Benítez Sánchez de cómo el cantador va apuntando su mano a la 
dirección del movimiento solar. En el primer paso cenital del sol en el solsticio 
de verano, el cantador apunta al norte pero, en el segundo paso cenital, en una 
celebración de inversión denominada namawita neixa, cuando el sol regresa del 
norte al sur, el muwieri del cantador se convierte en unos olotes y el cantador 
los toma con la mano izquierda. Tanto en San Andrés Cohamiata como en 
San Sebastián Teponahuastán me han comentado que esta acción se debe a que 
se hace de noche, mientras que en Santa Catarina me dijeron que es porque el 
sol da la vuelta. Recientemente Amelia, una amiga wixaritari me comentó que 
su papá debe cantar al revés cuando el sol viene de regreso, se voltea mirando 
hacia el poniente. Así, la mano derecha está asociada con el sur, que es lo que 
va naciendo y conforme se mueve su asociación progresivamente es hacia el 
norte, lugar por donde el sol muere, lo maduro, asociado con lo izquierdo. 
Ahora bien, esto no quiere decir que la derecha-izquierda deba necesariamente 

	 16	 Para saber más sobre este tema y la discusión, se recomienda Gutiérrez del Ángel 2010.



272
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

asumirse como una sagrada y otra profana. Tienen un valor diferencial pero 
su relación más que jerárquica produce un proceso de tiempo, de crecimiento. 
Además manifiesta el mismo desarrollo del cuerpo desde que nace hasta que 
muere. en tanto que crea una metáfora con la noche, con lo de abajo, es decir, 
los pies, lo que camina y se mueve. 

Pero el problema no queda sólo ahí. Los valores derecha, asociada al sur, e 
izquierda, al norte, se subvierten al considerar la posición del Padre-Sol ante 
los hombres. Esto se verifica cuando se ponen en evidencia cuatro términos 
relacionados con los rumbos cardinales y el sujeto que los enuncia. Por lo general 
se dice tauta nu’uxite “a nuestra izquierda el norte” y tasereta, “a nuestra dere-
cha el sur”; pero se invierten cuando repiten en algunos cantos Tayau tauta, la 
derecha del sol, el norte, y Tayau tsereta la izquierda del sol, el sur. Una primera 
versión de esta relación entre cuerpo humano y cuerpo solar lo exploré en mi 
tesis doctoral del 2005 y luego la desarrollé con mayor profundidad para su 
publicación en el 2010. Sin embargo, no quedé del todo satisfecho con las dos 
versiones, porque no había comprendido una cuestión fundamental: entre una 
figura y otra existe la metáfora del torzal que ata y desata al cuerpo humano 
con el cuerpo celeste. Esto lo pude vislumbrar hasta que reflexioné sobre ello 
en uno de mis últimos artículos titulado Los hilos nierika de la serpiente: de la 
endogamia a la danza y de retorno al mito (Gutiérrez del Ángel, 2012). En aque-
llas ocasiones suponía una relación de espejo invertida entre el sol y el cuerpo 
humano. Dicha inversión, no es propiamente una polaridad sino más bien una 
metáfora de movimiento, y que denominan yei’ iyari. Yei es movimiento, iyari 
corazón, lo que se mueve con el corazón, y esto es hacer nana’ iyari, que es el 
costumbre, la religión, el camino. La relación de estos conceptos será revisada 
más abajo. Esta idea puede diagramarse de la siguiente forma (diagrama 1). 

Diagrama 1.



273
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

En efecto, esta aparente oposición en verdad es un cruzamiento entre el 
cantador y su fuerza: el movimiento solar. Con esta explicación se soluciona la 
aparente ambigüedad en la naturaleza de dichas asociaciones que expresa sin 
duda la movilidad, o el sentido del espacio (derecha-izquierda) y el tiempo (mo-
vimiento solar) que combina a su vez las concepciones cosmogónicas asociadas 
a la geografía sacra. Ahora bien, la relación de inversión entre derecha-izquierda 
es operadora de los espacios rituales que dejan ver los procesos rituales tal como 
lo conciben los wixaritari, y que puede resumirse en cuatro aspectos relaciona-
dos: a) la posición del sujeto (cantador) ante el sol; b) la colocación de lo solar 
(y también las deidades) ante los hombres; c) la relación deidad-cantador y su 
orientación en el espacio; d) la geografía en relación con la posición cantador-
deidad y su concatenación sintagmática a lo largo del ciclo ceremonial. Esto 
no debe analizarse por separado sino como un conjunto que gobierna el sentido 
del lado derecho-izquierdo y sus asociaciones geográficas. Finalmente, si nos 
basamos exclusivamente en la hipótesis de Hertz sobre la supremacía de la 
mano derecha sobre la izquierda, sin duda no afloran los procesos variopintos 
mediante los que el cuerpo wixaritari comprende y asocia su universo a través 
de conjuntos de metáforas y metonimias.

Ahora bien, estos conjuntos a su vez modelan el cuerpo, pero, ¿de qué 
manera algunas de sus partes ayudan a comprender ciertos procesos sociales 
y naturales? Nos parece que los orificios corpóreos y sus asociaciones ofrecen 
una respuesta a esta pregunta.

Los orificios corpóreos y su universo ritual

Necesitaríamos una tesis para explicar todas las relaciones que producen las partes 
del cuerpo. En cambio, algunas de ellas pueden ofrecernos un panorama importante 
para comprender la relación del cuerpo con el movimiento. Empiezo por la parte 
trasera, que puede denominarse de tres maneras: wari, namawita, namawari, y que 
hacen referencia a la espalda, a las nalgas (kitsa) o a la parte de atrás. Este término 
resulta sugerente porque así se le denomina también a un ritual de inversión, en 
el que la pérdida de los poderes solares se representa mediante su castración por 
parte de la ogresa Nakawe y sus aliadas. Lo significado en esta acción es la pérdida 
del poder, representado en las varas de poder (rayos solares, dicen algunos mitos), 
de las principales autoridades, vinculadas todas bajo la tutoría solar (Gutiérrez 



274
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

del Ángel, 2005:271). Con esta acción se expresa también el fin del día y el inicio 
de la oscuridad y el periodo pluvial. Aunque breve, este ejemplo ofrece un claro 
panorama sobre la relación que guarda la fracción baja del cuerpo (yuwita) con la 
oscuridad y la parte trasera e invertida. En este tiempo la cosecha tiene que crecer y 
las lluvias articularse con las Madres de la Fertilidad. Olivia Kindl (comunicación 
personal) me ha hecho saber que a ella le comentaron que la fiesta de namawita 
se hacía para que se fueran las trombas y fuertes granizadas, y no por la pérdida 
de los poderes solares. Considero que tanto una versión como la otra van en el 
mismo sentido, pues quien da las lluvias que fertilizan la tierra es el Padre-Sol. 
Una vez dadas, debe perder su fuerza, pues produciría granizadas que terminarían 
con los brotes de los cultivos de maíz. Ahora bien, es importante mencionar que 
la escenografía ritual recurre a unas flores blancas denominadas ipaui, lo cual 
resulta sugestivo por el significado que tiene: el de vagina (2005:271). Aquí las 
flores operan como una cadena metafórica operativa (Leach, 1993 [1976]:51) 
que alude a un no deseado exceso de fertilidad masculina, la de la fuerza solar 
detenida mediante la castración a favor de la gestación del maíz, conceptualizada 
en la decoración coreográfica de las ipaui. Lo que en el orden social se reprime, 
se resalta en el orden pluvial, es decir, la sexualidad femenina expresada como 
desafío y un principio de ordenamiento. En cambio, en el plano solar, es decir, 
en tiempos de secas, existe una abstinencia sexual expresada ritualmente por los 
jicareros, vinculada a la noción de ética y crecimiento social (que tiene que ver con 
el desarrollo del corazón). Se puede plantear, pues, que el significado general de 
namawita representa el “eterno retorno” al principio, a la muerte y al tiempo del caos, 
es decir, a la creación. Si enfocamos mejor nuestra atención, vemos que la eficacia 
simbólica de este rosario de categorías depende de que el principio masculino se 
anule dando paso así a la procreación.

Por otro lado, se logran configurar las relaciones que la parte baja del cuerpo 
genera con los genitales, asociados al binomio fertilización-fertilizado. Lo ferti-
lizado coligado con el aparato reproductor femenino, y simbolizado en la flor; lo 
fertilizante es la fuerza solar colapsado como control de esa fertilización. Cuando 
no existe la vida, puede decirse, se haya en su inverso, la muerte, lugar donde la 
relación derecha-izquierda no existe y tampoco el movimiento, ni el cuerpo. Aedo 
(2001:186) ha descubierto que la parte baja del cuerpo es considerada como la 
porción brava (muma); en tanto que la parte alta es vista como la dócil (mumaxiu). 
No podría ser de otra forma, pues los wixaritari consideran que la relación de la 
muerte con la violencia produce la vida, en varios mitos sucede así. Vale la pena 



275
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

preguntarse, ¿cuáles son las propiedades sensibles que coligan estas entidades para 
convertirlas en un mismo campo semántico? Pasemos a ello.

Existen varios mitos wixaritari que indican que Takutsi Nakawe, en un acto 
violento, da la vida por el efluvio o saliva (hairika) de su boca (teta), o también con 
los mocos. ¿Qué revela la pareja vida-secreciones? Primero, que no son cualquier 
secreción; no se dice excremento o sudores, sino saliva y mocos. ¿Por qué? Tanto 
la saliva como los mocos forman parte de líquidos emitidos por la parte superior 
del cuerpo (metaheki), la cabeza y, en específico, la boca y la nariz. Encontramos 
así una primera oposición de tipo posicional: arriba (boca y nariz), abajo (vagina y 
ano). Recordemos que la vagina (ipaui) y el ano (xemutsi) pertenecen a la parte baja 
del cuerpo (yiwitari); no obstante, se encuentran, en términos de su significado, en 
una posición de empatía y disyunción. De empatía porque los dos órganos perte-
necen a la parte inferior del cuerpo, lo cual los ubica en una simetría cosmogónica, 
y disyunción porque por la vagina, y no por el ano, se nace, quedando asociado 
con lo de atrás en tanto que la vagina ocupa el lugar frontal. Así, la simetría que 
ocupan en términos posicionales se logra romper en términos de sus funciones. 
Una oposición del mismo tipo sucede entre boca y vagina, pues quedan en una 
asimilación disyuntiva por encontrarse, respectivamente, arriba-abajo, aunque 
por ubicarse frontalmente mantienen una empatía. ¿Cuál es el fin de presentar 
estas oposiciones? Comprender, por un lado, cómo en el plano mitológico existe 
una lógica que asocia saliva y flujos vaginales en función a que vulva y boca están 
intercambiando funciones a través de orificios corpóreos y sus correspondientes 
fluidos, que es el nacimiento. Esto se aclara aún más si se invierte la ecuación, 
pues la función digestiva de la boca también es intercambiable con la vagina, ya 
que existen varios mitos en que este órgano es representado con dientes, es decir, 
es el mito de la vagina dentada que tiene como fin tragarse el órgano masculino. 
Cabe preguntar por qué la mitología asigna la boca y la vagina funciones dis-
tintas a su naturaleza. ¿Qué razón preside a esta inversión? Aunque es un tema 
amplio, a manera de hipótesis sugiero que la mitología no crea ejes de oposiciones 
arbitrariamente, sino que su lógica depende de las funciones de un órgano, no 
con cualquiera, sino con aquellos que mantienen ciertas características, como la 
boca y la vagina. 

Ahora bien, a esto le asiste una razón: vincular agujeros corpóreos con aguje-
ros que la naturaleza ofrece, como son cuevas, ojos de agua, grietas, etcétera. De ahí 
que las cuevas se piensen como matrices y los ríos como flujos vaginales… o a la 
inversa. Es decir, si la boca y la vagina pueden intercambiar funciones es porque 



276
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

estos orificios pueden hacerlo también con otros orificios. Esto es precisamen-
te lo que la metáfora permite vincular, asociar y relacionar. Nos encontramos ante 
operaciones paradigmáticas que trasladan ciertas características corpóreas a ámbitos 
distintos del original: sin duda es una manera de pensar la naturaleza mediante el 
cuerpo. Este mismo razonamiento se encuentra al asociar los movimientos solares 
con la derecha-izquierda.

Tanto en el lenguaje ritual como mitológico, los orificios corpóreos tienen un 
papel relevante, pues de una y otra manera dan vida, o la quitan. Vida que pro-
viene de algún desecho corpóreo, dígase saliva o mocos, es decir, algo “impuro” 
y acuoso, algo que proviene desde adentro para producir vida, manera también 
como las cosas nacen, desde dentro de la tierra y de manera líquida. Podría decirse 
que el ano no produce vida ni en la ritualidad ni en la mitología y si desechos. Es 
cierto, pero el ano y los excrementos ocupan un lugar distinto en la mitología y 
ritualidad de los wixaritari. Éstos vehiculizan otra idea: la del nacimiento de una 
inversión. En efecto, algunas versiones mitológicas remiten el origen de los seres 
inframundanos al ano, pues son expulsados, como las mismas heces, por ahí. Para 
varias culturas, como los zuni, los hopi o los sandía, por poner algunos ejemplos, 
los excrementos son formidables operadores metafóricos que dan sentido y asocian 
la risa a la transgresión, a la inversión, a los seres de abajo y a los bufones rituales 
(Gutiérrez del Ángel, 2012ª).

Este análisis no debe resultar extraño ni excéntrico, pues ya Lévi-Strauss (1986 
[1985]) había hecho ver que en la mitología los orificios corpóreos se expresan como 
categorías que, en el orden de sus significados, pueden intercambiar funciones. En 
este sentido, Aedo (2001:195) ha sugerido que “las cualidades de la región media 
del universo son también análogas a las que se le atribuyen al centro del cuerpo. 
Esta área que comprende el ombligo, gracias a su ubicación central y a su condi-
ción de agujero corporal (que yo diría es un semiagujero), concilia las funciones 
opuestas de la boca (teta) y el ano (xemutsi)”. Estaría con esta afirmación en un 
acuerdo relativo, condicionado si y sólo si se considera también, y sobre todo, la 
conciliación de la vagina con la boca, como lo demostré líneas arriba. De las fun-
ciones semánticas asignadas a cada uno de estos agujeros se puede desprender un 
sencillo pero explicativo triángulo semántico. 



277
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

Triángulo semántico

Las metáforas del corazón

Ha sido este artículo un recorrido sobre el modelo corpóreo de los wixaritari. He 
tratado de ceñirme en cada momento a las explicaciones que ellos me han dado y 
al dato etnográfico de primera y segunda mano. Pero quiero profundizar en una 
cuestión que por su complejidad y capacidad de generar relaciones no he explicado 
del todo satisfactoriamente: el iyari, corazón. Su papel ha sido no del todo bien com-
prendido. Desde la perspectiva de este grupo y con lo explicado arriba, el corazón 
no es exclusivamente un órgano, sino y sobre todo un concepto cosmogónico con 
multiplicidad de significados. Para los wixaritari el corazón es algo que se obtiene 
y que se construye al cumplirse con “el costumbre”, es decir, con las tareas rituales 
que el pueblo demanda de una persona, consiguiendo así el tewí niukuiiyari. Este 
término resulta sugestivo, pues la palabra tewi es cuerpo pero también ancestro, 
en tanto que el verbo niuk es habla y el sufijo iyari es corazón; es decir, hacer “el 
costumbre” es igual a tener cuerpo, el habla corazón de nuestros ancestros, o su 
memoria, o bien, “la memoria de los ancestros” (Negrín, 1985:28). En otro sentido, 
si se divide la palabra iyari (corazón) aporta una información interesante: la raíz 
iya significa soplo y el sufijo ri es vida o esencia (Furst y Nahmad, 1972:75). Es 
decir, se obtiene iyari, la vida, una vez cumplido el costumbre, y el costumbre es 
renunciar a uno mismo, hacer “sacrificio” por el bien de todos. De hecho, Negrín 
(1985:28) descubrió que la abstinencia ritual significa waiyari, “memoria acumu-
lada de nuestros ancestros”. 



278
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

Ahora bien, en sus investigaciones sobre cuerpo y chamanismo, Ilario Rossi 
(1997:69) considera que el término iyari es un símbolo flotante por su capacidad 
de significar varias entidades del pensamiento, asociado con el centro del cuerpo y 
con la parte de arriba, pero nunca con la de abajo, a diferencia del ombligo-centro-
fuego, que se liga tanto con lo de arriba como con lo de abajo. Por otro lado, Perrin 
(1996: 407) aduce que iya’wa uka pikayari es el entendimiento (razón, parte su-
perior). Esto resulta interesante al contrastarlo con el término iyaritsiri, que sería 
“nuestro modo de pensar” o “nuestro pensar”. Vemos que iyari ciñe su semántica 
en el lugar confinado a lo de arriba y lo que ello relaciona, lo ético y la moral, que 
es la forma de pensar de los wixaritari.

En este sentido, los wixaritari piensan que el desarrollo del corazón inicia des-
pués de que un infante cumple cinco años; mientras tanto, son mancebos asociados 
con lo verde y lo acuoso. De ahí que cada año se practique el ritual de tatei neixa 
para transformar a los imberbes de una sazón acuosa a una sólida, proceso que 
los vuelve verdaderos humanos obteniendo yeiyari. Al preguntar el significado 
de este término, varios wixaritari expusieron que “el niño así ya puede trabajar la 
tierra”, es decir, se integra a su comunidad. Por su parte, Rossi traduce (1997:66, 
101) yeiyari como el centro del cuerpo y centro del mundo. En alguna ocación 
Don Chivarras, de San Sebastián, me comentó que yeiyari es el centro mismo de 
la vida del pueblo, y que por eso es el mundo Este término debe ser contrastado 
con otro más, tunuwi’ iyari, asignado a los cantadores centrales. Como vimos en el 
apartado de lo izquierdo-derecho, el cantador siempre tiene un papel central en los 
rituales; además es el intermediario entre los humanos y las deidades; tunu es un 
sinónimo de tepari, es decir de centro, en tanto que wi es la voz del cantador e iyari, 
corazón, es decir, es el cuerpo de todos, es la voz-corazón central. Estas propiedades 
aunadas al movimiento y el tiempo, hacen que en cada ritual mantenga un intenso 
diálogo con el fuego: es el cuerpo todo, el de los muertos, por ser memoria, y el de 
los vivos, que dialoga con esas deidades que también, en varias ocasiones me lo han 
confirmado, tienen un cuerpo, la montaña tiene un cuerpo, los árboles, los ríos, las 
piedras. Ellos intervienen y se hacen presentes en los rituales, porque son memoria 
y porque, de cierta manera, ellos son la memoria. En un momento determinado, las 
coplas del cantador se denominan huahixia, que según Rossi (1997:77) significa 
“el centro de las divinidades”, pero que en una traducción que tuve oportunidad 
de hacer sobre este canto, dice “el centro de la memoria, el corazón, el centro de los 
kakaiyarite (antepasados deificados), nuestro cuerpo”. Así se entrelazan el centro de 
los hombres, su corazón, con el centro de las divinidades creando un sólo cuerpo, 



279
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

tal como líneas arriba lo postulamos: la vida es posible en la medida de mantener 
esta relación. Me interesa reflexionar sobre un término más: kieiyari.

La sociedad wixarika comprende varias instancias de reproducción social que 
con fuerza vincula la noción de territorio vivido17 al cuerpo y que van de lo micro 
a lo macro, o viceversa. Veamos esto detenidamente: a) kite (sing. = kie) es rancho, 
en donde viven las familias nucleares vinculadas a una instancia mayor; b) xirikite 
(sing. = xiriki) adoratorios familiares, que albergan un determinado número de 
rancherías, todos unidos por una genealogía demostrable, lugar donde se llevan a
 cabo las celebraciones agrícolas y la consolidación de alianzas entre los miembros 
de los xirikite mediante intercambios; éstos, a su vez, se adscriben a una instancia 
mayor; c) los centros ceremoniales tukite (sing. = tukipa), y existen dos tipos aunque 
arquitectónicamente iguales: el de comunidad y el de cabecera. El primero alberga, 
mediante el sistemas de cargos de los xukuri’ ikate (jicareros), un número deter-
minado de adoratorios xirikite, mientras que el segundo es la instancia mayor en 
donde confluyen los representantes o kawiterutziri (consejo de ancianos) de cada 
uno de los tukite de comunidad; d) la cabecera municipal, en donde se despachan 
las cuestiones administrativas. Ahí está el Centro Civil o Casa Fuerte y la iglesia. 
Ahora bien, Paul Liffman ha descubierto un concepto wixaritari clave que lite-
ralmente “ata” (iua)18 las diferentes instancias: el de kiekari. Nos dice el autor que 
éste es un concepto cosmogónico y político, y que lo traduce como un “ecosistema 
cosmogónico” (2005:2). Kie es la unidad doméstica básica de los kite (rancherías), 
que se extiende a las instancias del xirikite y luego a los tukite de comunidad y de 
cabecera. La reproducción social responde al nivel jerarquía descrito que a su vez se 
extiende a la cabecera y su organización arquitectónica, conformada por los cinco 
rumbos del universo (Gutiérrez del Ángel, 2002b:90) y que comprende tanto 
la organización comunitaria como la macrorregión peregrinal: Hauxamanaka, 
Xapawiyeme, Wirikuta, Haramara, Tea’akata (véase el mapa 1). Este territorio 

	 17	 Por territorio o espacio vivido entiendo todo aquel en el que un grupo reproduce su cultura mediante las pro-
piedades de dicho espacio, dígase fauna, flora, hidrografía, topografía o nichos ecológicos, con las interacciones 
culturales. A su vez, este espacio es conocido, reconocido y aprendido mediante la integración de la disparidad de 
sus propiedades en unidades lingüísticas proyectadas en la cosmogonía. El lenguaje tiene así la capacidad de crear 
unidades que van de macrorrepresentaciones de los espacios vividos a unidades menores o microrrepresentaciones, 
vinculadas a su vez a un modelo lógico que en conjunto producirá un sistema cosmogónico operativo.

	 18	 Uso el término atar, y no asociar o vincular, porque es el que los wixaritari utilizan. Para ellos, atar o desatar tiene que 
ver con consecuencias sociales muy importantes. Por ejemplo, para agruparse los xukuriikate utilizan una cuerda 
que los ata (simbólicamente) durante el ciclo ritual; al terminar éste se desatan. Un hombre cuando encuentra 
una mujer y se va con ella dice que se la ató, o las ofrendas al ser dejadas en algún lugar quedan atadas. Igualmente 
estos niveles sociales quedan atados mediante la liana, nana, que aparece en un sinnúmero de mitos.



280
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

vivido abarca unos 90 000 kilómetros cuadrados ubicados en el occidente y centro-
norte de México y en su conjunto le denominan kiekari (ídem). Es el territorio que 
los wixaritari deben recorrer en sus peregrinaciones para seguir vivos y permanecer 
como lo que son: wixaritari.

Como se aprecia en el mapa 1, el kiekari tiene la forma de un rombo, que los 
huicholes denominan tzikuri (el mal nombrado ojo de dios); esta grafía, por lo 
menos en Tateikie (San Andrés Cohamita), corresponde con la ubicación en el 
espacio geográfico de los centros ceremoniales (Gutiérrez del Ángel, 2002b), así 
como de los lugares sagrados peregrinales. Tanto los centros ceremoniales como 
los lugares peregrinales tienen un significado particular que se desprende de la 
relación del conjunto, es decir, de la relación de uno con los otros: un verdadero 
cosmograma social de las diferencias.

Mapa 1

Hemos ido de lo macro a lo micro, vinculados por un concepto que los vuelve 
común: el kiekari. Liffman ha documentado que esta mancomunión se estrecha 
mediante las relaciones sociales fortalecidas por el recorrido ancestral de la ruta 
sagrada vehiculizado principalmente por una metáfora: “crecen sobre la superficie 
de la tierra. Estas guías ancestrales conectan la hoguera ceremonial del xiriki de 
un kie, en el que vive la gente, con los tuki y con los sitios ancestrales de creación 



281
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

[…]; finalmente, estos kite pueden crecer y constituir una gran raíz (nana’ iyari)” 
(2005:3-4). 

Ahora bien, según mis datos etnográficos existe un nivel más allá del rancho y 
xirikite como unidad mínima de significado, y se refiere al kieyari, que sigue la misma 
lógica descrita por Liffman atomizado en el cuerpo mismo. Kieyari, como “casa del 
corazón”, vincula el territorio al corazón, es decir, al cuerpo mismo y sus categorías. 
De hecho, el nana’ iyari es aplicable también al cordón umbilical, traducido como 
liana o mecate y que como vemos es lo que produce la relación entre el cantador y 
el sol al invertir la polaridad izquierda-derecha. Kieyari se le denomina asimismo 
al contenedor de ofrendas dentro del xirikite, es decir, al techo y las paredes, siendo 
las ofrendas que guarda en su interior la memoria o esencia misma de sus ancestros 
deificados (Kindl, 2003 [1997]:58). Ahí se ve, pues, que el corazón opera como un 
verdadero elemento articulador entre los diferentes niveles de reproducción sociales. 
Así, los 90 000 kilómetros cuadrados del territorio vivido de los wixaritari queda 
“atado” mediante el nanayari al corazón. Metafóricamente para los wixaritari 
la diferencia entre territorio y cuerpo es de grado y escala, pero de una materia y 
estructura similar. Por fin se descubre cómo el lenguaje, sus metáforas y acciones 
específicas se vinculan a espacios sacros y a concepciones internas del cuerpo. La 
noción clave es la de iyari, que puede ser el kieiyari, vái’ iyáari, nanayari.

Aún hay más. El kieyari es el contenedor también de los xukuriikate, pues es 
el mismo centro ceremonial en el que llevan a cabo el ciclo ceremonial, el que los 
alberga, como los xirikite a las ofrendas. Así, vemos que la naturaleza misma de las 
ofrendas y los xukuriikate se constituyen como memoria o esencia de los antepa-
sados, cosa que he sostenido sin tantas pruebas desde 2002 (Gutiérrez del Ángel, 
2002). Entre el centro ceremonial tukipa y el cuerpo existe, pues, una vinculación 
de forma: el primero se concibe a imagen del segundo. Esto lo he demostrado sufi-
cientemente en el artículo “Centros ceremoniales y calendarios solares: un sistema 
de transformaciones en tres comunidades huicholas” (2008), donde propongo 
que para comprender la arquitectura de un centro ceremonial es necesario que “la 
arquitectura de los tukipa se edifique con materiales recogidos del entorno natural, 
pero lo que confiere sentido a aquellos materiales es su simbolización dada por la 
cosmogonía. Descifrar estas constelaciones conlleva a interpretar los templos bajo 
el albor de los ejes utilizados para diagramar la cosmogonía de los huicholes: el ho-
rizontal y el vertical, además de las categorías espaciales arriba-abajo, atrás-adelante, 
sin las cuales no es posible llegar a su sentido”.

Como vemos, estas categorías son aplicables sin duda a las mismas concepciones 
del cuerpo creando analogías estructurales entre una y otra, de forma y contenido, 



282
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

que vuelven común al centro ceremonial tukipa con el cuerpo. Esto puede quedar 
ejemplificado en la tabla 1.

Tabla 1.

Conclusiones

Más allá del análisis llevado a cabo, los datos etnográficos indican un principio 
organizacional del cuerpo vinculado con procesos lingüísticos que tienen como fin 
transparentar un conjunto de relaciones que vinculan, en mayor o menor medida, 
categorías sensibles de la naturaleza con flujos corpóreos. El cuerpo se convier-
te en una herramienta que opera como mediador metafórico entre procesos so-
ciales, políticos, lingüísticos, religiosos, etcétera. Es decir, un verdadero metasaber 
que se transmite de generación en generación. Y aquí la oposición naturaleza-
cultura se convierte, más que en una oposición en sí misma, en una colaboración. 
Desde la visión de los wixaritari, la esencia de su humanidad no es, como decía 
Nietzsche (1980), haber escapado del reino de la naturaleza por su capacidad de 
crear autoconciencia, es decir, “animal con memoria creador de historia”. Mas 
bien los wixaritari buscan enfatizar la relación de la naturaleza vivida, que es su 
propio territorio, con la cultura; siempre al alimón con el lenguaje: memoria, di-
rían, que posibilita la elaboración de su existencia mediante la organización. Por 
eso memoria y cuerpo comparten en el lenguaje y por lo tanto en su existencia 
un mismo plano, una forma común de estar. Tener cuerpo es tener esa memoria 



283
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

de los ancestros. No es, definitivamente, una jerarquización de la cultura sobre la 
naturaleza, menos una superación, sino, repito, una articulación que da forma al 
cuerpo y a la persona misma. 

Ahora bien, en lo obra de Mary Douglas (1970, 1973) llama la atención que las 
concepciones corpóreas son respuesta cultural ante la entropía de la naturaleza. 
Vuelvo y repito, más que una entropía, las estructuras de la naturaleza, dígase geo-
gráficas, celestes, zoológicos, etcétera, ofrecen a los wixaritari elementos sensitivos 
y cíclicos en los que pueden descansar sus certezas: el sol tiene un ciclo que es repe-
titivo e infinito, el crecimiento del maíz, el de los venados, las estaciones, en fin el 
universo sideral. El cuerpo se convierte así en la principal herramienta generadora 
de categorías que clava sus tentáculos en esa naturaleza no entrópica, sino que le 
permite introducir principios explicativos. Quizá Douglas, por pensar la naturaleza 
como un desorden (un punto de vista, sin duda, muy inglés), no explica por qué el 
cuerpo y no otro elemento sirve para ordenar no a la naturaleza sino a la cultura. 
Asumamos que la respuesta va implícita en su obra y que los límites corpóreos operan 
como metáforas explicativas del orden cultural, es decir, categorías elevadas a rango 
de canon y cristalizadas en la vida religiosa como una verdad de fe indiscutible. Esta 
evidencia es válida incluso para las sociedades más industrializadas, como de hecho 
lo ha estudiado R. H. Tawney (1926) al analizar las repercusiones de la imagen de 
Cristo en varias sociedades europeas. Cristo se convirtió en la metáfora de la iglesia 
y modelo de las corporaciones mercantiles y políticas. Así, las funciones del cuerpo 
operan como “teoría de sociedades en un estado de equilibrio”, al considerar los 
síntomas sustanciales corpóreos como “evidencia del estado espiritual del alma 
insustancial” (1926:83). En este sentido, Foucault (1989) considera que el “origen 
de la verdad” en occidente debe buscarse en estas prácticas religiosas. Esto nos 
acerca al tema expuesto en este artículo, pues la etnografía ha permitido acceder a 
una miscelánea de categorías, en el orden de lengua verbal o no verbal, que ocupan 
un rango de “canon religioso”, en tanto que operan una explicación que, a la par 
de la naturaleza vista como territorialidad, penetra en el mismo corazón de la me-
cánica social. Así, vemos que el destino del pensamiento cosmogónico, ligado a las 
representaciones corpóreas, separa lo que en la realidad se encuentra junto: la parte 
baja del cuerpo y la alta. En este procedimiento se observa una lógica que, más allá 
de suponer que es arbitraria, proyecta taxonomías que organizan valores culturales 
bien precisos emanados en metáforas que juntan lo que en apariencia se encuentra 
distante: el universo y el cuerpo, creando una pasarela mito-lógica entre categorías 
sensibles, consignadas y abstractas. 



284
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

Queda claro pues que el cuerpo, al encontrarse entre dos frontis, la territorialidad 
y el lenguaje, opera como mediador que vincula metasaberes indispensables para 
la reproducción social.

Bibliografía

Aedo, A. (2001). “La región más oscura del universo: El complejo mitote de los huicholes 
asociado al kieri”. Tesis de licenciatura, Antropología Social, Escuela Nacional de 
Antropología e Historia, México.

Bachelard, G. (1964). The Poetic of the space. Nueva York: Orion Press.
Barthes, R. (1985 [1982]). “Introducción al análisis estructural de los relatos”. En: 

Análisis estructural del relato. México: Editorial Premia, La Red de Jonás, Estudios.
Bonfiglioli, C., y A. Gutiérrez del Ángel (2012). “Peyote, enfermedad y regeneración 

de la vida entre huicholes y tarahumaras”. Revista Cuicuilco, 53, enero-abril.
Douglas, M. (1970). Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo. 

Harmondsworth: Penguin Books.
  (1973). Natural Symbols: Explorations in Cosmology. Harmondsworth: 

Penguin Books.
Durkheim, E. (1991). Las formas elementales de la vida religiosa, Editorial Colofón, 

México.
  y M. Mauss (1994 [1963]). Primitive Classification. Chicago: The University 

of Chicago Press.
Foucault, M. (1989). Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias humanas. 

México: Siglo xxi.
Furst, P., y S. Nahmad (1972). “Para encontrar nuestra vida: El peyote entre los hui-

choles”. En: S. Nahmad et al. (eds.). El peyote y los huicholes. México: Editorial 
Sep Setentas.

Fresan, M. (2010). “El cuerpo humano entre los huicholes visto a la luz de la simbología 
mesoamericana”. Tesis de maestría, Instituto de Investigaciones Antropológicas, 
unam.

Greimas, A. J., (1989 [1983]). Del sentido ii. Ensayos semióticos. Madrid: Editorial 
Gredos, Biblioteca Románica Hispánica.

Gutiérrez del Ángel, A. (2012). “Los hilos nierika de la serpiente: de la endogamia 
a la danza y de retorno al mito” en Arturo Gutiérrez del Ángel. Hilando al norte: 
nudos, redes, vestidos, textiles (edit.) San Lusi Potosí: El Colegio de San Luis y El 
Colegio de la Frontera Norte, México, pp. 497-528.



285
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

Gutiérrez del Ángel, A. (2012). “Las vías del chamanismo: el complejo datura entre 
el suroeste de Estados Unidos y el occidente mexicano”. En: Blanca Zoila Gonzales 
(edit). Entre tarahumaras, coras y huicholes, unam, ii-a, México: 131-174

  (2010). Las danzas del Padre-Sol. Ritualidad y procesos narrativos en un 
pueblo del occidente mexicano. México: unam / uam-i / El Colegio de San Luis 
/ Porrúa.

  (2010ª). “Un modelo epistemológico para armar. Ritologías y mitologías 
curativas”. En: Antonella Fagetti (coord.). Iniciación, trance, sueños. Investigaciones 
sobre el chamanismo en México. Plaza y Valdés, México:197-228.

  (2008). “Centros ceremoniales y calendarios solares: Un sistema de trans-
formaciones en tres comunidades huicholas”. En: C. Bonfiglioli et al. Las vías del 
noroeste ii. Propuesta para una perspectiva sistémica e interdisciplinaria. México: 
ii-a / unam.

  (2005). “Ritualidad y procesos narrativos: Un acercamiento etnológico al 
sistema ceremonial de los huicholes”. Tesis de doctorado en Ciencias Antropoló-
gicas, Universidad Autónoma Metropolitana-Unidad Iztapalapa.

 (2002 [1998]). La peregrinación a Wirikuta: El gran rito de paso de los hui-
choles. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia / Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes.

 (2002b). “Jerarquía, reciprocidad y cosmovisión: El caso de los centros 
ceremoniales tukipa en la comunidad huichola de Tateikie”. Alteridades. Tiempo 
y espacios del parentesco, 24, año 12, pp. 75-97.

Hertz, R. (1990). La muerte. La mano derecha. México: Conaculta / Alianza Editorial 
Mexicana.

Ries, J. (1981). Les chemins du sacré dans l’ historie. París: Aubier.
Leach, E. (1993 [1976]). Cultura y comunicación. La lógica de la conexión de los símbolos. 

Madrid: Siglo xxi.
Kindl, O. (2003 [l997]). La jícara huichola: Un microcosmos mesoamericano. México: 

Instituto Nacional de Antropología e Historia.
Lévi-Strauss, C. (1987 [1958]). Antropología estructural. Buenos Aires: Paidós.

 (1986 [1985]). La alfarera celosa. Barcelona: Paidós, Estudio Básica.
Liffman, P. (2005). “Fuegos, guías y raíces: Estructuras cosmológicas y procesos históricos 

en la territorialidad huichola”. Relaciones, 101(xxvi), invierno.
Mateos, J. (1892). Análisis semiótico de los textos. Madrid: Ediciones Cristiandad.
Mauss, M. (1979). Sociología y antropología. Madrid: Editorial Tecnos, Colección de 

Ciencias Sociales, Serie de Sociología.



286
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Las metáforas del cuerpo • Arturo Gutiérrez del Ángel

Hubert, H., y Mauss M. (1909). “Introduction à l’analyse de qualques phénomènes 
religieux”. En: Mélanges d’ historie des religions, París: xvii.

Nietzsche, F. (1980). Untimely Meditations. Four Essays on the Advantage and Disad-
vantage of History for Life. Indianapolis: Hackett.

Needham, R. (1973). Right and Left. Essays on dual symbolic classification. Chicago: 
University of Chicago Press.

Negrín, J. (1985). Acercamiento histórico y subjetivo al huichol. Guadalajara: Universidad 
de Guadalajara.

Perrin, M. (1996). “The Urukáme. A Crystallization of the Soul: Death and Memory”. 
En: S. Schaefer y P. Furst (eds.). Peopole of the Peyote. Huichol Indian, History, 
Religion and Survival. Albuquerque: University of New Mexico Press.

Rossi, I. (1997). Corps et chamanisme. París: Armand Colin.
Saussure, F. (1985 [1916]). Curso de lingüística general. México: Editorial Planeta.
Tawney, R. H. (1926). Religion and the Rise of Capitalism. Nueva York: Harcourt Brace.
Turner, B. S. (1984). The Body and Society: Explorations in Social Theory. Oxford: Basil 

Blackwell.


