
5
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis

De lo agenciado a lo representado
La transformación de los objetos  
entre los teenek de la Huasteca potosina

From what is Agenciated to what is Represented
The Transformation of Objects between the Teenek of the Huasteca Potosina

Imelda Aguirre Mendoza*

Resumen
El objetivo de este texto es discutir cómo operan los conceptos de agencia y representación 
en un conjunto de objetos de la cultura teenek potosina dispuestos para ser incorporados a la 
colección etnográfica del Museo Nacional de Antropología. Mediante el método etnográfico 
se examinarán los procesos de elaboración y la importancia de estos en la ritualidad de las 
comunidades, para luego advertir su transformación en artefactos de museo. En los ejemplos 
analizados, la agencia es conceptuada con los términos de fuerza, vida, poder y sabiduría. Un 
pendiente en la investigación es documentar lo ocurrido con los objetos después de su montaje 
y exhibición, fases que aún se encuentran en proceso. El valor de este trabajo estriba en que 
muestra los procesos de reflexión originados en las propias comunidades respecto a los bienes 
culturales que habrían de seleccionar como materiales de exposición. Al final se verá que los 
conceptos de agencia y representación son relacionales y transitorios, pues se encuentran en re-
definición dependiendo de contextos, funciones e intencionalidades depositadas en los objetos.

Palabras clave: agencia, representación, objetos, fuerza, teenek.

	 *	Centro INAH-San Luis Potosí. Correo electrónico: pulikbuk@gmail.com



6
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis

Abstract
The objective of this text is discuss how the concepts of agency and representation operate in 
a set of objects from Teenek culture of San Luis Potosi arranged to be incorporated into the 
ethnographic collection of the National Museum of Anthropology. Using the ethnographic 
method, will be examined their elaboration processes and their importance in the rituals of 
the communities, to later notice their transformation in museum artifacts. In the examples 
analyzed, agency is conceptualized in terms of force, life, power, and wisdom. One pending 
for the investigation was to document what happened to the objects after their assembly and 
exhibition, phases that are still in process. The value of this work lies in showing the processes 
of reflection originated in the communities themselves regarding the cultural property that 
should select as exhibition materials. In the end will be seen that the concepts of agency and 
representation are relational and transitory, they are in redefinition depending on the contexts, 
functions and intentions deposited in the objects.

Keywords: agency, representation, objects, force, teenek.

Fecha de recepción: 13 de enero de 2020.
Dictamen 1: 17 de julio de 2020.
Dictamen 2: 23 de septiembre de 2020.
Dictamen 3: 26 de octubre de 2020.
DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241



7
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Introducción1

En el año 2017 fui invitada a asesorar la curaduría de lo que se planteó como una 
reestructuración de la sala etnográfica de las Culturas del Golfo de México en el 
Museo Nacional de Antropología (MNA). En particular, mi labor se abocó a la se-
lección de bienes materiales representativos de la cultura teenek potosina, población 
en la que he desarrollado mis investigaciones a lo largo de los últimos catorce años.

Para mí era complicado realizar tal selección sin cuestionar la cosificación 
que los pueblos indígenas afrontan cuando son vistos a través de las vitrinas de 
los museos, espacios que desde sus inicios se han caracterizado por coleccionar 
objetos y bienes pertenecientes a distintas sociedades. Sin embargo, como se verá 
adelante, mis interlocutores dispusieron de manera puntual entre un conjunto de 
elementos que podrían ser identificados como parte del corpus material generado 
por la cultura teenek de la Huasteca potosina.

En este artículo se discute cómo operan los conceptos de agencia y representación 
en algunos de los objetos seleccionados, para lo cual será necesario examinar los 
procesos de elaboración y la importancia de estos en la vida ritual de las comuni-
dades, para después advertir su transformación en artefactos para ser incorporados 
a la colección de un museo.

Hay que señalar que los curadores son precisamente especialistas en las distintas 
regiones geográfico-culturales de México, quienes fungen como enlaces entre el 
MNA y las poblaciones indígenas, algunas de las cuales se han convertido en sus 
colaboradoras activas. Varios de estos grupos tienen participación en eventos cul-
turales y en la Feria del Libro de Antropología e Historia (FILAH), que se lleva a 
cabo entre septiembre y octubre de cada año. En dichos momentos dan muestras 
gastronómicas, exponen sus creaciones artesanales o ejecutan danzas. Asimismo, 
las festividades concernientes al Día de Muertos están dedicadas a una población 
indígena específica, que varía año con año. Para esto, el curador responsable se 
encarga de invitar a integrantes del pueblo elegido, con quienes ha establecido 
vínculos; ellos ayudan en el montaje de un altar representativo de su cultura y, 
en algunas ocasiones, ejecutan bailes tradicionales durante el evento inaugural.

	 1	 Agradezco los comentarios de la doctora Olivia Kindl para el borrador de este texto y por motivarme a trabajar 
en su publicación. De igual modo, agradezco al maestro Leopoldo Trejo por invitarme a colaborar en el proyecto 
de reestructuración de la sala etnográfica Culturas del Golfo de México: Huasteca-Totonacapan, del cual se 
desprende gran parte de las reflexiones aquí presentadas. Finalmente, agradezco a los dictaminadores, cuyos 
comentarios y sugerencias ayudaron en mucho en la mejora del artículo. 



8
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Teniendo conocimiento del trabajo etnográfico que he realizado con pobla-
ciones teenek potosinas desde 2006 hasta el presente, fue el etnólogo Leopoldo 
Trejo, curador responsable de la sala etnográfica Culturas del Golfo de México: 
Huasteca-Totonacapan, quien me extendió la invitación para asesorar la curaduría 
de los objetos procedentes de poblaciones teenek potosinas. Así pues, apoyada en el 
método etnográfico, una de mis primeras actividades fue acudir a las comunidades 
del municipio de Aquismón en las que he llevado a cabo mi trabajo de campo, a fin 
de que, mediante ejercicios de consenso desarrollados en algunas reuniones con auto-
ridades, especialistas rituales y varios de mis interlocutores más cercanos, decidir qué 
tipo de objetos se podrían aportar al acervo etnográfico del museo. Entre los insumos 
se contemplaron prendas bordadas, instrumentos musicales, máscaras de diablos y 
figuras de santos, algunos de los cuales serán abordados con mayor detenimiento en 
los párrafos subsecuentes. Luego de esto, las mujeres bordadoras invitadas a colaborar 
se dispusieron a preparar manteles, servilletas, talegas –algunas de las cuales ya tenían 
entre sus haberes–. Los maestros talladores de santos y máscaras también hicieron lo 
propio. Dicho proceso tuvo una duración de entre dos y seis meses.

En el caso de los instrumentos musicales, una vez identificados a los lauderos 
destacados procedentes de los municipios de Aquismón y Tanlajás, se realizaron 
entrevistas que proporcionaron información sobre sus historias de vida, su labor, 
los procesos de elaboración y significación de los instrumentos que confeccionan, 
entre los que se encuentran rabeles, jaranas, arpas, guitarras y violines. En tanto, 
se reunieron a tres especialistas interesados en colaborar con el MNA haciendo 
instrumentos ex profeso o cediendo alguna de las piezas que tenían como excedente 
en su colección particular.

Finalmente, y por iniciativa propia, se organizó una reunión con los danzantes 
voladores de Tamaletom y Benigno Robles, su “líder espiritual”, quienes, como se 
verá más adelante, ya habían colaborado con el MNA en varios eventos y exposi-
ciones. Al hablarles sobre el proyecto de restructuración museográfica en curso, 
mostraron interés de participar sumando al acervo algunas piezas vinculadas con 
la danza, tal es el caso del tecomate y un ejemplar de la indumentaria representativa 
de los voladores.

Cabe señalar que para cada objeto se convino con los maestros especialistas una 
retribución económica que de alguna manera compensara su destreza y tiempo de 
trabajo invertido. Conforme los involucrados iban teniendo listas las piezas con las 
que contribuirían, me lo hacían saber por una llamada telefónica. Gran parte de los 
objetos fueron colectados durante mayo de 2017, mes en que Leopoldo Trejo y quien 



9
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

suscribe este artículo realizamos una estancia de campo programando visitas en co-
munidades de Aquismón, Tanlajás y Tancanhuitz, para así profundizar, entre otros 
aspectos, en los procesos de manufactura de los objetos reunidos. Luego de ello, a lo 
largo de ese año regresé en unas tres ocasiones a las comunidades de trabajo para dar 
seguimiento a la confección de las piezas pendientes, particularmente en el caso de 
los bordados, que por su grado de detalle requieren un mayor tiempo de elaboración.

Habiendo esbozado la metodología y el proceso de investigación en torno a la 
recaudación de objetos que se habrían de sumar al acervo etnográfico del MNA, 
en lo que sigue bosquejaré el contexto de dicho espacio, para luego discutir la pro-
blemática sobre las capacidades de agencia de los objetos y su paso hacia el campo 
de la representación.

El Museo Nacional de Antropología y su contexto

De acuerdo con el Consejo Internacional de Museos (2007), organización vin-
culada a la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia 
y la Cultura (UNESCO), un museo puede definirse, entre otros aspectos, por ser 
una institución “que adquiere, conserva, estudia, expone y difunde el patrimonio 
material de la humanidad con fines de estudio, educación y recreo”.

En las corrientes museológicas, un antecedente importante para la antropología 
fue la llamada museología de la idea, promovida por Franz Boas a principios del siglo 
XX. Esta vertiente destaca el papel del museo como un organismo para la investiga-
ción, de manera “que se pueda explicar el modo de vida de diferentes culturas en la 
exposición de sus objetos diarios” (Acha, 2010, pp. 23-24) dándole un peso impor-
tante al contexto del que se extrajeron. Así, aparecerían los museos centrados en las 
identidades, preocupados por contrastar las culturas “arcaicas” con la occidental. 
Las colecciones de estos espacios se constituyeron, en gran medida, de materiales 
procedentes de sociedades identificadas como “primitivas” o en vías de desaparición, 
presentadas desde una perspectiva exotizante y atemporal (Balbé, 2019, pp. 13-14).

Como tal, la expansión de los museos antropológicos ocurrió en la segunda mitad 
del siglo XX, a la par de la consolidación de los Estados-nación y de la antropología 
misma (Bustamante, 2012, p. 18). En este contexto surgió el Museo Nacional de 
Antropología, cuya sede actual, en el bosque de Chapultepec (Ciudad de México), 
fue inaugurada el 17 de septiembre de 1964. Dicho recinto se concibió como un 
espacio de reflexión sobre la rica herencia indígena de una nación multicultural. De 



10
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

acuerdo con sus objetivos, el MNA busca rendir “homenaje a los pueblos indígenas 
del México de hoy a través de un nutrido acervo que rescata los usos, representa-
ciones, expresiones, conocimientos y tradiciones que son patrimonio intangible 
de la nación y legado que pertenece a toda la humanidad”. El MNA se presenta 
como símbolo de identidad, como un remanente de raíces culturales y como un 
espacio de memoria, derivado de un proyecto de nación en el que se evocan las 
glorias del pasado prehispánico indígena cristalizadas en la riqueza cultural de los 
indios contemporáneos (Ramírez, 1968; Ramírez, 2008).

La colección etnográfica del MNA se encuentra distribuida en once salas, ubi-
cadas en la planta alta del inmueble, y en las bodegas de resguardo. De inicio, cada 
una de estas fue conformada con la asesoría de un equipo de investigadores. El 
antropólogo Roberto Williams García quedó a cargo de la que sería la sala Costa 
del Golfo de México, para la que elaboró, entre 1961 y 1962, los primeros guiones 
museográficos con los que contó dicho espacio. Uno de los objetivos de esas primeras 
salas etnográficas fue la incorporación gradual de los patrones de vida indígena a 
la realidad social del país por medio de la etnografía nacional (Ramírez, 2008). 
Consecuente con el proyecto de nación entre 1964 y 1984, una de estas salas llevó 
el nombre de Indigenismo, la cual tenía entre sus tópicos las políticas de Estado 
y el desarrollo de la antropología mexicana, ocupada en estudiar “el problema 
indígena” (Trejo, 2017, p. 13).

Para el año 2000, el discurso museográfico de varias de estas salas fue renovado. 
Así, se reorganizaron algunas de las piezas en exhibición, se actualizaron cédulas y se 
incorporaron insumos tanto museológicos como tecnológicos. No obstante, muchas de 
estas modificaciones vinieron a dar continuidad a los primeros proyectos curatoriales.

De la agencia a la representación de los objetos

De acuerdo con Baudrillard, los objetos pueden ser comprendidos como signos 
dentro de un sistema más amplio (2007, p. 224). Cuando estos son desprovistos de 
su función o abstraídos de su uso, cobran un estatus subjetivo y se convierten en 
objetos de colección (p. 28), es decir, se transforman en lo que aquí es entendido 
como artefacto, término que en la museística ha sido categorizado como “un objeto 
normalmente simple (una herramienta u ornamento) que revela la fabricación o 
modificación humana en contraste con un objeto natural” (FundéuRAE, 2020). 
Para Barbara Kirshenblatt-Gimblett, en el campo de la etnografía, los artefactos 



11
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

son creados por los etnógrafos; estos “se vuelven etnográficos en virtud de ser de-
finidos, segmentados, desprendidos y llevados por los etnógrafos” (1991, p. 387).

En el esbozo de los planteamientos filosóficos, Simondone, Sandrone y Berti 
(2015, pp. 3-4) anotan que no hay una diferencia sustancial entre los conceptos de 
artefacto y de objeto, ya que este último puede englobar un grupo de artefactos; 
pero la naturaleza del artefacto no da cuenta de la ontología del objeto, pues se 
encuentra despojado de intencionalidad. Ante esto, para el trabajo que aquí nos 
ocupa, es posible plantear que mientras los objetos ostentan capacidades agentivas, 
los artefactos, al ser vistos como colecciones u objetos de museo, carecen de ellas. En 
estos términos, el presente texto mostrará la manera en que determinados objetos 
son transformados en artefactos no solo por la intervención de los antropólogos, 
sino también por el criterio y las acciones del pueblo nativo en cuestión.

Teniendo en cuenta lo señalado hasta aquí, al involucrarme en la curaduría de 
una sala etnográfica del MNA me preguntaba cuáles serían las transformaciones 
que experimentarían los objetos seleccionados cuando pasaran a formar parte de la 
colección etnográfica de dicho espacio, pues de origen suelen confeccionarse para 
usos rituales, y es ahí donde adquieren su valor.

Tales objetos tienen el potencial de agentes porque, siguiendo las tesis de Alfred 
Gell (1998), han sido dotados de poderes e intencionalidades específicas que se 
adquieren en determinadas circunstancias y “hacen que los eventos ocurran” (1998, 
p. 16), es decir, provocan efectos singulares. Es de presumir que esos poderes se 
modifican en relación con el contexto y los fines para los que se producen. En este 
sentido, por anticipar un ejemplo, no es lo mismo una máscara confeccionada 
para una danza de cierta comunidad que una máscara hecha ex profeso para ser 
incorporada a la colección del MNA; ni sus poderes ni sus efectos serán iguales.

Entonces, es plausible que los objetos sean tratados en el contexto ritual como 
agentes, mientras que en el contexto del museo sean pensados por sus creadores 
como meras representaciones, abducidas de poder. Siguiendo a Elsje Lagrou, en 
el contexto del arte amerindio, es posible decir que “la noción de representación 
supone la ausencia de aquello que sustituye, así como supone una diferencia cua-
litativa entre la cosa representada y la imagen que sustituye. La imagen no tiene 
otra realidad que ser semejante a la cosa a la que refiere” (2002, p. 52). Y es a partir 
de estas “representaciones”, entendidas como una “expresión estética”, que se crea 
algo nuevo, “una nueva forma de percibir la relación entre uno mismo, el otro y 
el mundo” (p. 54). Es así como el objeto representado se convierte en un modo 
de relación con la alteridad. Los museos etnográficos son espacios por excelencia 



12
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

dedicados a la producción de discursos sobre “los otros”, pues, como lo plantea 
Wanda Balbé en su trabajo sobre el Museo Nacional del Hombre, en Argentina, 
en esta clase de lugares “los objetos suelen operar por sustitución. Es decir, por 
reemplazo o representación de los pueblos o colectivos que los produjeron” (Balbé, 
2019, p. 13). Mediante ellos se establece un acercamiento, aunque sea un tanto 
superficial y distante, a la realidad que se pretende aludir.

El etnólogo Leopoldo Trejo opina que en la renovación que este espacio tuvo 
durante el año 2000, los investigadores que en ese entonces estuvieron a cargo to-
maron los objetos como “cosas”. En su interés por reproducir la vida de los nativos 
echaron mano de fotografías, maniquíes hiperreales y casas.

[…] debemos sumar a ellos la maqueta de la cueva de Ximo Xunco [sic], las dos gallinas, los 
cinco guajolotes y los cinco pollitos disecados de los módulos sobre el zacahuil, la ofrenda 
al sol y la ofrenda a la lluvia. En la búsqueda de fidelidad y realismo se abusó de estos recursos 
generando el efecto inverso, es decir, reafirmando la artificialidad de los contextos represen-
tados (Trejo, 2017, p. 19).

Este tipo de recursos museográficos son de uso común en la mayoría de las salas 
etnográficas del MNA. Como observa Mario Ruffer, en esos dioramas recreados 
“predomina el orden de la escena sincrónica, la romantización de una performance 
‘captada’ más cercana a la escena del festival que de la vida: los trajes pulcros, los 
objetos dispuestos simétricamente, la vista diáfana dirigida hacia el otro-espectador 
(Ruffer, 2014, pp. 112-113).

No obstante, tomando como base el estudio de Terence Turner entre los kayapó 
de Brasil y su interacción con la sociedad occidental, se puede apreciar que en la 
representación de lo que se concibe como elementos de determinada cultura no solo 
intervienen agentes externos a esta, sino también integrantes de la misma cultura, 
que persiguen, con ello, diversos fines. Es entonces cuando se puede hablar de una 
“objetificación de la propia cultura” (1991, p. 305). La representación se asocia con 
el poder de conferir valor y significado de sí mismos ante “el mundo exterior”, pero 
también ante el mundo propio (p. 306). De tal suerte, la representación no solo 
depende de la sociedad mayoritaria, ya que los nativos cuentan con medios propios 
para representarse, con lo cual ejercen su capacidad para definir el significado y el 
valor de sus actos y eventos (pp. 306-307).

Así las cosas, y volviendo a lo referido líneas arriba, el trabajo etnográfico reali-
zado en varias comunidades con población teenek de la región me había mostrado 



13
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

que gran parte de los insumos materiales de uso ritual –que ahora se estaban con-
templando para incorporarse al MNA– cuentan con poderes y atribuciones que 
precisamente adquieren a partir de un proceso ritual. En este sentido, en este texto 
me propongo atender las siguientes preguntas: cómo los integrantes de la cultura 
nativa intervienen en el proceso de transformación de estos objetos y qué ocurre 
con la agencia de esos objetos al cambiar de función y de contexto, de ser confec-
cionados para el ritual a ser confeccionados para su exhibición. Para dar desarrollo 
a estas cuestiones tomaré como puntos de partida lo sucedido con algunos de esos 
artefactos –particularizando en las situaciones que se sortearon en cada caso–, entre 
los que se encuentran instrumentos musicales, santos, máscaras de diablos y varios 
insumos relacionados con la danza de voladores.2 Veamos, pues, cómo ocurrió la 
transposición entre la agencia y la representación en cada ejemplo.

La fuerza en los instrumentos musicales

En gran parte de las conversaciones, los interlocutores reconocían la música de 
costumbre y sus instrumentos como elementos vinculados en suma con la cultura 
teenek de la Huasteca potosina. Llegué al Fortín, comunidad de Tanlajás, orien-
tada por la antropóloga Minerva López. Fue ella quien me presentó a Juan Diego, 
laudero y danzante; a la par se me hablaba de la importante tradición que tienen 
algunos habitantes de este lugar en la confección de instrumentos musicales.

Juan Diego hace jaranitas y rabelitos, instrumentos en miniatura dispuestos 
y custodiados sobre el altar doméstico, ya que se trata de objetos sagrados. Con 
ellos se interpreta el tsakam son, el “son chiquito” en honor a Dhipák, el espíritu 
del maíz, el cual acompaña las danzas efectuadas durante rituales para la petición 
y el agradecimiento de las buenas cosechas; ejemplo de ello es la fiesta en honor a 
San Miguel Arcángel.

Tanto las jaranitas como los rabelitos son elaborados con cedro, madera resis-
tente al paso del tiempo. Aunque en la actualidad muchos de estos instrumentos 
se dotan de cuerdas sintéticas –hechas de nylon o acero–, lo tradicional, como lo 

	 2	 Es importante subrayar que este texto principalmente aborda lo concerniente a la selección, procesos de elabo-
ración, cualidades agentivas de los objetos y algunas aproximaciones en cuanto a su representación. Por el mo-
mento, ha sido imposible documentar lo ocurrido después de su montaje y exhibición en el MNA, pues debido a 
decisiones institucionales, estas últimas fases se han venido posponiendo y el proyecto de reestructuración de la 
sala etnográfica que nos ocupa aún se encuentra en proceso. Por otro lado, considero que las reflexiones derivadas 
de los objetos en exhibición dentro del Museo pueden ser motivo de un texto posterior. 



14
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

indica Juan Diego, es confeccionarlas con tripas de animales como el zorrillo, el 
cual se caza en los montes cercanos a la comunidad.

Además del rabelito y la jarana, el tsakam son se acompaña de un arpa. Son pocos 
los especialistas que aún elaboran esta clase de instrumentos, pero en Tanlajás y 
Aquismón todavía se cuenta con algunos. Un ejemplo es don Domingo, anciano de 
unos 73 años que vive en el Fortín. Él es músico y danzante, poseedor de un arpa 
con más de 30 años de antigüedad. Y en La Laja, Aquismón, está don Pablo, lau-
dero que no toca ningún instrumento, pero aprendió a elaborar arpas observando 
cómo otros integrantes de su comunidad –ancianos que ya fallecieron– lo hacían. 
Las arpas también son talladas en cedro y sus cuerdas están hechas de tripas secas 
de tlacuache o tejón. De acuerdo con los registros etnográficos del antropólogo 
Joel Lara, en la comunidad de Santa Bárbara, Aquismón, las arpas son connotadas 
como “abuelas”, instrumentos pertenecientes a los tiempos “de antes”; “es como la 
abuela de nosotros, la madre”, le dijo un interlocutor, realizando una asociación 
entre esta y la Madre Tierra. Otro de sus interlocutores describió el tsakam son 
como la danza del arpa; “es una danza de cosas muy grandes porque es danza de 
la madre, la abuela, la mamá de la madre, esa es el arpa, es una danza de cosas muy 
fuertes y muy poderosas”, concluyó (Lara, en prensa).

Al igual que algunos rabelitos, las arpas cuentan con un animal que las dota de 
cierta singularidad. Estos animales se tallan en las volutas de los primeros instru-
mentos y en los clavijeros de las segundas. Así, la vieja arpa de don Domingo tiene 
tallado un felino que él describe como un gato. Una pequeña paloma le sirve como 
afinador de cuerdas. Al etnomusicólogo Gonzalo Camacho se le ha explicado que 
en la Huasteca potosina hay dos tipos de arpas: con y sin figuras. “La que carece de 
‘animalitos’ [le explicaron sus interlocutores] se usa para casi todas las ocasiones, 
pero la que tiene animalitos tiene más ‘fuerza’, y por ello también se emplea en 
ciertas ceremonias, las cuales requieran de una mayor eficacia, como es el caso de un 
costumbre para curar ciertas enfermedades o para pedir lluvia” (2013, p. 323). En el 
caso del arpa de don Domingo, además de contar con un felino, tiene ese afilador 
en forma de paloma, ave que en la cosmología teenek suele observarse como el espí-
ritu (ts’ itsin) que dota de fuerza vital a las personas y, en este caso, al instrumento.

La confección de instrumentos implica un conjunto de prescripciones. Hay 
lauderos que ayunan, y una vez terminados, bendicen los instrumentos con copal; 
antes de comenzar a tocarlos, les dedican ofrendas y plegarias con las que se les 
inaugura en la vida ritual para la que fueron creados. En un trabajo acerca de los 
rabelitos teenek, Jocelyn Vázquez (2010) documentó que para la manufactura de 



15
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

estos instrumentos se prefieren los días con luna llena. Gonzalo Camacho registró 
que los nahuas acostumbran derramar aguardiente sobre las embocaduras del arpa, 
a la que también se le deposita pedacitos de patlache;3 de esta manera se le da de 
comer y de beber (p. 328). Todos estos procedimientos coadyuvan a la obtención 
de fuerza que los instrumentos requieren, para así otorgarles vida; de lo contrario, 
“los animalitos no tienen fuerza, solo son adornos” (p. 323).

Cuando los instrumentos han cumplido con su trabajo, es decir, cuando han 
llegado al término de su vida útil, han ganado su derecho a descansar. Entonces se 
organiza un ritual en el interior de una cueva, donde “se les coloca sobre las rocas 
altas que conforman una repisa natural de piedra. Junto a los trajes de los danzantes, 
coronas destruidas, maracas rotas, descansan los instrumentos musicales” (p. 330).

Los instrumentos, como las personas, adquieren fuerza (tsápláb) con los años y 
con su grado de implicación en la vida ritual de sus comunidades. Por lo tanto, es 
casi improbable pensar en que un instrumento como el arpa de don Domingo, con 
más de 30 años de antigüedad, pueda ser destinada a la colección etnográfica del 
MNA; es preferible elaborar una nueva, y así fue como procedimos. Los lauderos 
que se interesaron en colaborar con el MNA crearon nuevos instrumentos o, bien, 

	 3	 Tamal del tamaño de un pollo, análogo al bolím entre los teenek. 

Ilustración 1. Arpa con felino

Foto: Imelda Aguirre Mendoza, 2017.



16
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

nos otorgaron instrumentos que no contaban con alguna consagración ritual en 
específico o que no se encontraban en uso. Este fue el caso del arpa elaborada por 
don Pablo, quien la confeccionó por mero pasatiempo unos tres años atrás y la 
tenía arrumbada en su vivienda.

En un primer momento, Juan Diego decidió enviar al MNA una jaranita de 
aproximadamente 15 años de antigüedad, adornada con listones rojos, verdes y 
blancos. De forma casi enigmática, el instrumento fue reportado como desapa-
recido al ser inventariado como parte de los acervos de la colección etnográfica 
teenek. Al enterarse de lo ocurrido, Juan Diego y otros interlocutores sugirieron 
que posiblemente la jaranita no se sintió contenta de abandonar la comunidad. Y 
eso que, como Juan Diego comentó, nunca se le hicieron los rituales iniciáticos.

Fue así que Juan Diego resolvió realizar una jaranita y un rabel para específica-
mente ser destinados al MNA. Aunque dichos instrumentos no fueron dotados 
de fuerza con algún ritual, antes de hacernos entrega de ellos, Juan Diego tocó, a 
manera de despedida, una melodía con cada uno de los instrumentos, mientras su 
suegro danzaba en solitario. Activados mediante rituales o no, finalmente se trata 
de objetos en los que se deposita el trabajo (una forma de fuerza) y la creatividad 
de la persona que los elabora.

El poder de los que hacen llover

Librado es un ebanista de unos 33 años de edad que en los últimos tiempos ha sido 
encomendado para realizar imágenes de santos en su comunidad. Esto comenzó 
cuando, en 2013, el comité de la capilla de El Zopope, barrio de Tamapatz, en 
Aquismón, decidió tallar un San Isidro de mayores dimensiones que el que ya 
tenían –de aproximadamente 30 centímetros de altura– a fin de hacer notoria su 
presencia dentro de aquel espacio. Entonces Librado eligió el tronco de un árbol 
de pemoche, madera afable y a la vez resistente; con este hizo un San Isidro de 
aproximadamente un metro de altura.

Para el proyecto de reestructuración de la sala etnográfica que nos ocupa, Librado 
y los integrantes de su comunidad decidieron que los santos elaborados por él eran 
uno de los elementos a partir de los cuales se podrían dar a conocer las tradiciones 
del lugar. Fue así como Librado se dio a la tarea de confeccionar un San Isidro, 
pero además elaboró un San Miguel, ambos con madera de pemoche y de una 
altura cercana a los 50 centímetros. A cada uno de estos santos les construyó un 



17
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

nicho de madera “para que tuvieran casa a donde quiera que fueran”, dijo. Pues, 
en Tamapatz, los santos son acomodados en cajas de madera, que, además de ser 
casas para los santos, facilitan el traslado de estos en las procesiones y las velacio-
nes realizadas en distintas unidades domésticas. Librado hizo los santos para la 
colección etnográfica del MNA pensando en los santos de su pueblo. San Isidro, 
con su vestimenta pintada en tonos verdes y azules; San Miguel, en tonos rojos, 
verdes y azules, con su espada que combate “lo malo”.

Ilustración 2. San Isidro y San Miguel

Foto: Imelda Aguirre Mendoza, 2017.

En Tamapatz, los santos adquieren agencia a partir de una serie de rituales en los que 
se les involucra. Un ejemplo de estos es el que se conoce como “el baño de San Isidro”, 
realizado el 14 de mayo, día de su fiesta. Cerca del mediodía se organiza una procesión, 
con una duración de aproximadamente dos horas, la cual toma como ruta las princi-
pales calles del barrio. Al llegar al manantial Tsop tsop Já’ o Zopope, las imágenes de 
San Isidro son rociadas con algunas gotas de agua procedentes de dicho manantial.

Cuando la procesión se lleva a cabo durante un día soleado, los participantes se 
detienen en este lugar por unos treinta minutos, y colocan al pequeño San Isidro y 
su nicho sobre una mesa. Posteriormente se forman dos filas, una de mujeres y otra 



18
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

de hombres, quienes van pasando a sahumar la imagen. Después de esto es cuando 
San Isidro es mojado con algunas gotas de agua procedente del manantial, recurso 
que se deposita en una jícara. Mientras esto sucede, el conjunto de minuetes toca y 
los danzantes ejecutan una coreografía serpenteada frente al nicho del santo patrón 
pidiendo que llegue la lluvia.

Cuando la procesión se realiza en un día lluvioso, el baño de San Isidro se efectúa 
con rapidez. Uno de los ayudantes del representante del barrio se apresura a llenar 
la jícara con el agua del manantial, en esta se sumerge un ramo de buganvilias, que 
después sacude sobre cada una de las imágenes para así rociarlas.

Don Eusebio, que ha sido juez del barrio, explica que “el baño del santo” debe 
llevarse a cabo con unas cuantas gotas, pues si se hiciera con mucha agua “se hun-
diría todo el país”, debido a que se está pidiendo “lluvia para todos, no solo para la 
comunidad”. Por lo tanto, se puede proponer que el fin último de la procesión, de 
las danzas, de la fiesta, en general, y del baño, en concreto, es atraer el agua hacia la 
tierra, petición para la cual San Isidro es un auxiliar. No es gratuito que en el proceso 
de creación de la primera imagen de San Isidro, hacia 1925, los antiguos pobladores 
de El Zopope hayan hecho una adecuación del cromatismo de la vestimenta de 
este santo, que se presenta comúnmente en tonos verde olivo y café, y que ellos 
lo hayan sustituido por un ropaje color verde agua. Curiosamente, dicho color es 
vinculado a los tsok inik (hombres rayo), que acompañan al Trueno y lo apoyan en 
la distribución de la lluvia que fertiliza la Tierra. Los interlocutores mencionan que 
estos tsok inik son de ese tono de verde porque en sus cuerpos o sobre sus espaldas 
llevan el agua que después derraman sobre la Tierra. Estas relaciones posibilitan 
la categorización de San Isidro como un ayudante más del Trueno, que trabaja a la 
par de los tsok inik; pero, además de ello, es un sembrador de fuerza vital, porque, 
como labrador del campo, trabaja en pro de la bonanza agrícola.4

A San Miguel, santo patrón de Tamapatz, se le celebra entre el 28 y el 29 de sep-
tiembre.5 En su fiesta se le da gracias por las lluvias que propiciaron las cosechas; tam-
bién se le agradece por proteger “del demonio” y de sus infortunios a la comunidad.

	 4	 Para una información más amplia sobre la ritualidad en torno a San Miguel, San Isidro y su relación con el Trueno 
y sus hombres rayo, consúltense los trabajos de Aguirre Mendoza (2017, 2018).

	 5	 Sin embargo, los preparativos inmediatos comienzan por lo menos una semana antes, cuando los representantes de 
cada barrio, acompañados de su equipo de trabajo, del presidente de la capilla y de sus ayudantes, recorren las distintas 
unidades domésticas llevando dentro de un nicho la imagen de San Miguel, la cual colocan en los altares familiares de 
los hogares visitados, mientras es sahumada con copal por los presentes. En cada lugar se reza un rosario y se entonan 
un par de alabanzas en honor al arcángel. Los anfitriones comparten con los visitantes algunas tazas de café, refresco 
o pan y también les obsequian una cooperación que van acumulando para contribuir a los gastos de la fiesta.



19
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Entre todo lo realizado, resulta importante destacar la cantidad de alimentos 
reunidos durante la noche del 28 de septiembre. El representante y los integrantes 
del equipo de los barrios de Tamapatz que participan de manera más activa reú-
nen cierta cantidad de bolimes, panes, botellas de aguardiente y refrescos, que son 
concentrados en la sala comunal del pueblo para el consumo de todos los manda-
tarios y de las, al menos, cuatro cuadrillas de danzas de la Malinche que ofrecen 
sus pasos a San Miguel. Con esto pueden llegar a reunirse hasta cien bolimes y, 
por lo menos, unas cincuenta botellas de aguardiente. Los alimentos también se 
constituyen como ofrendas que dotan de fuerza a San Miguel, quien ha dejado 
parte de su vigor ayudando a la humanidad con la lluvia esperada.

En distintos años, los comisariados en turno han subrayado la eficacia de las 
danzas participantes y del resto de los esfuerzos que se hacen para festejar al santo 
patrón, ya que la misma noche, mientras los danzantes ejecutan sus pasos, la lluvia 
no se hace esperar. Entonces se sabe que “San Miguel y Mámláb (Trueno) se ponen 
contentos”, y ese contento se traduce en más lluvias en favor de la prolongación 
del temporal agrícola.

La agencia de San Isidro y San Miguel se verifica en el poder que tienen para, a 
partir de ciertos rituales, incidir en los temporales pluviales que devienen en buenas 
cosechas. Pero, los santos carecen de poder de acción cuando no son involucrados 
en la vida ritual de la comunidad, cuando no se les baña, no se les ofrenda y no se 
les dedican danzas y plegarias. Es el caso de los santos destinados para el MNA, 
que se entienden como expresiones estéticas con nulidad de agencia. Aun con 
todo eso, Librado y su padre despidieron a los santos sahumándolos y tocándoles 
un minuete –así como Juan Diego lo hiciera con los instrumentos musicales–, 
pues finalmente son la representación de aquellos que sí tienen potestad sobre la 
comunidad, aquellos que sirvieron de modelo para su creación.

La fuerza de las máscaras

Además de santos, Librado hace máscaras de diablos, que son empleadas por los 
integrantes de la cuadrilla de diablos o judas que aparece cada Semana Santa en 
Tamapatz. Varios integrantes de la comunidad consideraron que dicha manifes-
tación es una de las más “representativas” de su pueblo. Así que Librado se dio a la 
tarea de elaborar un par de máscaras de diablo para ser incorporadas a la colección 
etnográfica del MNA.



20
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

En otros momentos he referido las características de estas máscaras, los procesos 
de elaboración y los rituales involucrados (cf. Aguirre, 2017; Aguirre, 2019). Aquí 
es pertinente resaltar que las máscaras, hechas con madera de pemoche, deben ser 
labradas bajo ciertas prescripciones. Se dice que deben realizarse durante un día 
“débil”,6 ya que si se tallan en un día fuerte, como el viernes, se corre el riesgo de 
resultar herido con el filo de la herramienta empleada, pues desde su manufactura 
las máscaras son objetos en suma delicados porque contienen una gran cantidad de 
fuerza atribuida al diablo. Es por ello que pueden ser comprendidas como índices 
de su agencia (Gell, 1998, p. 23), es decir, como instrumentos para la ejecución 
de su poder.

Siguiendo a Rappaport, un índice puede entenderse como un signo que “está 
provocado por”, que “es parte de” o, bien, “es idéntico a” lo que significa. “En otras 
palabras, son aspectos perceptibles de los sucesos o condiciones que significan la 
presencia o existencia de los aspectos imperceptibles de los mismos eventos o con-
diciones” (Rappaport, 2001, p. 100). De tal manera, se considera que el poder de 
las máscaras es provocado por el diablo; estas, a su vez, permiten hacerlo presente 
entre los hombres.

	 6	 Se considera como días débiles el lunes, el sábado y el domingo. Los días fuertes son el martes, el miércoles, el 
jueves y el viernes, pues en ellos se conjuntan los poderes de distintos existentes importantes en la cosmología 
teenek de Tamapatz.

Ilustración 3. Máscaras y diablos

Foto: Imelda Aguirre Mendoza, 2014.



21
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Los diablos y sus máscaras ingresan a la cuadrilla con un ritual efectuado 
en la casa del capitán de la danza siete días antes de la Semana Santa; en este se 
comparten bolimes y aguardiente. De la misma forma, hay un ritual de cierre que 
se realiza en el interior de una cueva de la localidad siete días después del Sábado 
Santo, que, como señala un interlocutor, tiene por fin principal “hacer la entrega 
del equipo”, es decir, dejar de disponer del traje y de la máscara que les permiten a 
los hombres devenir en diablos. El abandono de estos objetos prescribe un conjunto 
de disposiciones que, de no acatarse, pueden producir consecuencias perjudiciales 
en contra del propietario, entre las que destacan enfermedades, sueños constantes 
con el diablo, la locura y la muerte.

Así, cada vez que se clausura la actividad de diablo se clausura también el poder 
de su máscara y de su indumentaria. Se tiene pautado que las máscaras de plástico 
y de otros materiales sintéticos empleadas en años recientes deben ser desechadas 
cada año porque son menos resistentes ante la acumulación de fuerzas nefastas, 
mientras que las máscaras de madera pueden utilizarse hasta por siete años. Después 
de este tiempo deberán abandonarse en la cueva, donde se realizan los costumbres 
concluyentes de la cuadrilla, sobre alguna llegada ritual (ul taláb)7 ubicada entre 
el monte o en cualquier oquedad situada dentro del solar (un tronco hueco, por 
ejemplo), pues estas son, a decir de los especialistas rituales, puntos asociados con 
el inframundo, uno de los lugares donde vive el diablo. Si la máscara no se desecha 
en el tiempo prescrito, “le pueden pasar cosas” al danzante en cuestión, entre las 
que, como ya se ha señalado, se mencionan “los sustos” y “las enfermedades” que 
pueden conducir a la muerte (Aguirre, 2019, pp. 96-97).

Tomando cierta precaución, Librado inició la elaboración de las máscaras du-
rante el lunes, un día débil de fuerza. No obstante, nunca fueron agenciadas con 
los rituales específicos de incorporación a la cuadrilla y, como nadie las portó para 
danzar, tampoco quedaron incorporadas de esa delicada fuerza que se le atribuye 
al diablo. En algún momento preguntamos cuán factible era llevar al MNA una 
máscara “ya bailada”, es decir, inmersa en la danza; ante lo cual hubo una nega-
tiva. Al respecto, algunos danzantes argumentaron que se trataba de pertrechos 
muy personales, ligados a la actividad ritual de los que “se hacen diablos”. Una vez 
iniciadas, las máscaras deben completar su ciclo de siete años de actividad y, luego 

	 7	 Se llama “llegadas” o “mesas” a determinadas piedras planas ubicadas en distintos puntos del monte, donde pueden 
disponerse ofrendas para diferentes seres. Los ancianos refieren que dichas llegadas o sitios de ofrenda fueron 
dejados por los antepasados, por ser lugares donde los seres fácilmente “reciben” lo que se les lleva y en donde se 
les puede formular peticiones.



22
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

de concluir ese tiempo, deben ser “entregadas” a la cueva, antes de que se tornen 
peligrosas. Llevar una máscara “ya bailada” implicaba consecuencias nefastas 
para su danzante diablo, pero también para los investigadores, transgresores de la 
normativa estipulada.

Las máscaras entregadas por Librado, a diferencia de lo que ocurrió con los 
santos, no tuvieron sahumación ni despedida alguna, pues, por su delicadeza, era 
mejor no reconocer en ellas ninguna clase de potencia.

El vuelo de los gavilanes y sus vicisitudes

En la comunidad de Tamaletom, Tancanhuitz, se preserva la única danza de vola-
dores teenek que hay en la Huasteca potosina. En tiempo reciente ha cobrado mayor 
popularidad entre investigadores y turistas porque fue decretada como patrimonio 
cultural intangible del estado, en 2018, y, antes de esto, por ser promovida como 
un atractivo etnoturístico por la Secretaría de Turismo del Gobierno de San Luis 
Potosí, entre otras dependencias.8

Benigno Robles, quien se autodenomina “líder espiritual” de esta danza, ha 
colaborado con el MNA en distintos momentos. Entre los haberes de la predecesora 
sala etnográfica de las Culturas del Golfo, montada hace unos 20 años, se encuentra 
un vídeo en el que Benigno habla sobre “el significado” de la danza del volador. 
Para este proyecto de reestructuración, Benigno enfatizó que, si se iba a hablar 
de los voladores, se mencionara la diversidad de estas danzas y se les diera cabida 
especial a los voladores teenek de Tamaletom, ya que, en la curaduría anterior, su 
explicación terminó siendo ilustrada con imágenes y videos de los voladores de 
Papantla, hecho que, con justa razón, le indignó.

Es menester señalar que la danza de los voladores de Tamaletom se ejecuta 
principalmente en un espacio denominado “centro ceremonial”, en el que también 
ha sido montado un museo comunitario de dos salas en las que se muestra “la 
historia” de este tipo de danza mediante imágenes y objetos de carácter “étnico” 
típicos de la región, muchos de los cuales han llegado al sitio gracias a donaciones 
de funcionarios públicos y académicos amistados con Benigno. Ahí se encuentran 
fotografías de los voladores y de las mujeres de la comunidad que fueron tomadas 

	 8	 Al respecto, puede consultarse el trabajo de Claudia Rocha (2018), en el que aborda la historia de esa danza 
realizando un estudio diacrónico desde sus posibles orígenes hasta los tiempos recientes, cuando fue declarada 
patrimonio cultural intangible del estado de San Luis Potosí.



23
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

por Guy Stresser-Péan, etnólogo francés que hizo registros de esta danza entre 
los años 30 y 50 del siglo pasado.9 Además, se exponen imágenes de las nuevas 
generaciones de voladores, libros y otras publicaciones cuya temática principal es 
la danza y la cultura teenek. Entre otros objetos están los trajes, los bastones y las 
coronas, indumentaria correspondiente a los voladores.

Benigno convino en que era necesario llevar al MNA un tecomate, también 
llamado manzana o chomol, acompañado de su cuadro (base en la que descansan 
los voladores desde las alturas), pues es en este donde se puede notar la diferencia 
entre el implementado por la danza de Tamaletom y las de otros lugares, ya que, 
según lo referido por él, el amarre del mecate se realiza desde la parte superior del 
tecomate y de manera cruzada.

El tecomate destinado para el MNA ya había sido “clausurado”, es decir, ya no 
participaba en la danza. Asimismo, Benigno consideró pertinente llevar un traje 
de gavilán, nombre que reciben los danzantes teenek, confeccionado especialmente 
para los fines del museo.

Ilustración 4. Tecomate con cuadro y arcos

Foto: Imelda Aguirre Mendoza, 2017.

	 9	 Parte de estos registros se encuentra en G. Stresser-Péan (2008 [1948]).



24
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

En el contexto ritual, antes de que el tronco del palo volador sea cortado debe 
presentarse un conjunto de ofrendas para la Tierra (Mím Tsabál), entre las que 
se encuentran tamales de gran tamaño (bolimes), botellas de aguardiente y sahu-
maciones con copal. En el fondo del hoyo donde se erigirá el mástil se coloca un 
pollito vivo, que también forma parte de las ofrendas.

Siguiendo las explicaciones de Benigno, el tecomate es el elemento de mayor 
jerarquía en la estructura. Se confecciona con madera de cedro, y es visto como el 
abuelo del palo volador, categoría que adquiere luego de una ceremonia de consa-
gración en la que se le ofrendan dos corazones de gallos vigorosos. El tecomate es 
el abuelo del palo volador porque en él descansa la fuerza y la sabiduría ostentada 
por el capitán de la danza. En tanto que el cuadro que sirve como asiento de los 
voladores en las alturas remite a las cuatro direcciones del universo, y cada uno de 
sus lados se encuentra rematado por arcos hechos con palmilla.

Las cuerdas de henequén que permiten el descenso de los voladores tienen una 
longitud de 25 metros. Los participantes de la danza las interpretan como un 
“cordón umbilical” que los vincula a la Tierra.

Previo a que los danzantes emprendan el vuelo, deben preparar un altar, com-
puesto por un arco, un gran mantel bordado con figuras en punto de cruz –entre 
las que resalta una gran estrella que hace referencia a los distintos puntos del 
cosmos–, copal, aguardiente que se ofrenda “a los dioses y a la Madre Tierra” –en 
palabras de Benigno– y un caracol, relacionado con el viento, categorizado en este 
contexto como “un soplo de vida”.

La indumentaria de los voladores de Tamaletom se compone de una camisa y 
un pantalón de manta blanca. Los danzantes sujetan en cada una de sus manos 
un conjunto de plumas blancas que conforman sus alas. Se dice que los volado-
res de antaño, interesados en imitar a los gavilanes, confeccionaban su “corona” 
con plumas negras de guajolote, después lo hicieron con plumas “rayadas”. En la 
actualidad, la corona se elabora con plumas blancas, que son teñidas con pintura 
acrílica rosa, color que evoca la “alegría”.

El capitán de la danza se distingue del resto de los voladores por llevar sobre su 
torso un par de cintas entrecruzadas de colores amarillo y verde, relacionados con 
“la luz del sol” y con “la naturaleza”, respectivamente. Sobre su frente se sujeta un 
cinto hecho de cuadrillé, bordado con varias figuras en punto de cruz.

Además de esto, el capitán porta una pequeña talega (morral), en la que guarda 
un mantel bordado con estrellas y flores en punto de cruz, que contiene cinco tuli-
panes en botón, que desde las alturas son ofrendados hacia los puntos del cosmos 



25
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

y su centro; estas son significadas como “la vida de cada uno de los participantes”. 
En la talega también lleva un guajecito con el aguardiente que asperja hacia los 
cuatro puntos cardinales cuando se encuentra sobre el tecomate. El capitán es el 
encargado de tocar un flautín de carrizo y un pequeño tambor cuadrado forrado 
con piel de venado.

Por otro lado, en la danza de los voladores de Tamaletom ejecutada como un 
atractivo turístico10 de la Huasteca o como un espectáculo de fiestas patronales, 
ferias y otros tantos eventos, podrán omitirse determinados procedimientos ritua-
les, pues, al cabo, se trata de “representar” una acción que, desde esta perspectiva, 
se connota como un trabajo remunerado, y no tanto como una ofrenda para 
suministrarle fuerza a la Tierra. Al llamado centro ceremonial de los voladores 
de Tamaletom llegan turistas, a quienes, en los últimos años, se les ha permitido 
vivir la experiencia de ser voladores; algunos han logrado descender acompañados 
de los danzantes, otros, como menciona Benigno, “se arrepienten cuando ya están 
arriba porque les dan miedo las alturas”. Siguiendo a Kirshenblatt-Gimblett, es en 
ese contexto donde las personas se tornan el medio de representación etnográfica, 
pues al “actuar” para turistas o en el marco de ferias y festivales “se convierten en 
signos vivos de sí mismos” (1991, p. 388).

Para 2019, los voladores contaban con una tarifa de ingreso al centro ceremonial 
(adultos, 50 pesos; menores de 10 años, 25 pesos), así como con horarios y fechas 
bien delimitados. La Secretaría de Turismo del Gobierno del Estado de San Luis 
Potosí fue la encargada de dar a conocer que la danza se llevaría a cabo el primer 
y el tercer sábado de cada mes a las 11:45 horas. Entre las “ceremonias especiales” 
se contemplaban: la del 21 de marzo, con motivo del equinoccio de la primavera; 
la del 3 de mayo, en honor a la Santa Cruz y la bendición de las semillas; la del 
14 y 15 de mayo, en la fiesta del patrón San Isidro Labrador; la del 22 de junio, 
consistente en el “encuentro de tradiciones”, en el centro ceremonial; la del 27, 28 
y 29 de septiembre, en las celebraciones de San Miguel Arcángel; en noviembre, 
durante las fiestas de Xantolo, y, al final, el 28 de diciembre, para efectuar un “ritual 
de agradecimiento” por el año transcurrido. Aunque estas “ceremonias especiales” 
se empatan con el ciclo ritual convencional de gran parte de las comunidades 
indígenas de la región, forman parte, en este caso, de una suerte de performance 
que engrosa la cartelera turística de la Huasteca potosina.

	 10	 Sin ser el turismo el tema central de este trabajo, y siguiendo los planteamientos de Comaroff y Comaroff (2011, p. 
10), es necesario anotar que, en casos como el de los voladores de Tamaletom, este ha venido funcionando como 
una “economía de la identidad”, en el que se reúnen nociones como las de “experiencia ancestral”, “acercamiento”, 
“supervivencia de una cultura”, etcétera. 



26
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Otro ejemplo de representación fue cuando los voladores de Tamaletom fueron 
invitados en 2010 por un investigador del Instituto Nacional de Antropología e 
Historia al Smithsonian Folklife Festival, en Washington, D.C. Al respecto, cuen-
tan que el palo volador lo acomodaron “encima de un tapete, como un candelero”. 
Ahí, a lo largo de quince días, estuvieron exhibiendo cómo vuelan, ejecutando su 
danza dos o tres veces al día. A cambio se les remuneró económicamente. Lo mismo 
ocurre cuando son contratados para fiestas patronales u otros eventos.

Únicamente sacamos el costo del material, el costo del trabajo, lo que necesitamos, lo que 
van a ganar los voladores. Y vuelan las veces que nos pidan. Si la fiesta es una noche, vuelan 
dos o tres veces, pero si la fiesta es una semana, son más vuelos. Dependiendo de los días es 
la tarifa;11 si es un día, es menos el gasto. Así hemos llegado a Coatzacoalcos, a la Cumbre 
Tajín y a muchos pueblos de aquí cerca [dijo Benigno].

En todo esto hay una distinción cuando el vuelo de los gavilanes se efectúa durante 
un ritual comunitario o como un trabajo remunerado. En la primera circunstancia se 
hace énfasis en la importancia de las ofrendas, se alude a la fuerza del abuelo tecomate, 
a la alegría y el vigor de los danzantes. En el segundo escenario se habla de turistas, 
de espectadores, de un pago costo-beneficio, de una especie de negocio. Es en este 
último sentido, el de la representación, cuando la etnicidad adquiere características 
de empresa, se transforma en una mercancía (Comaroff y Comaroff, 2011, p. 9).

En el campo de los objetos, se entienden como mercancías aquellos que cobran 
un valor monetario (Appadurai, 1991, p. 17). Precisamente, un ejemplo de estos 
son los involucrados en la actividad turística, en la que “los objetos producidos 
por comunidades pequeñas con fines estéticos, ceremoniales o suntuarios, son 
transformados cultural, económica y socialmente por los gustos, los mercados y 
las ideologías de economías más grandes” (p. 44).

Comentarios finales

Durante las últimas décadas, a partir de la llamada museología crítica y del surgi-
miento de la nueva museología, se ha intentado hacer de los museos instituciones re-
flexivas y emancipadoras, planteadas desde las comunidades y para las comunidades12 

	 11	 Omitimos el monto de “las tarifas” por reserva de la privacidad de los integrantes de la cuadrilla. 
	 12	 Una muestra de ello en México es la creación, en 1983, del Programa Nacional de Museos Comunitarios (PNMC), 



27
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

(Acha, 2010, p. 34). Como parte de estas vertientes, los esfuerzos de antropólogos, 
sociólogos, historiadores y otros científicos sociales involucrados en el ámbito de los 
museos se han concentrado, en gran medida, en abogar por la restitución de objetos 
y otros materiales museísticos a las poblaciones de las que fueron despojados sin 
consentimiento alguno. Al mismo tiempo, han cuestionado las prácticas coloniales 
con las que fueron conformadas inicialmente muchas de las colecciones (Lorente, 
2006, p. 28), las cuales corrían a la par de la consolidación de los Estados y los pro-
yectos en los que se buscaba “integrar” a los pueblos indígenas a la vida nacional.

Como Appadurai advierte, muchas de las colecciones artísticas y arqueológi-
cas del mundo occidental se conformaron a partir de prácticas de “saqueo, venta 
y herencia, combinadas con el gusto occidental por las cosas del pasado y de los 
otros”, situaciones que en una variedad de casos han dificultado fijar responsivas de 
reclamos y contrarreclamos (1991, p. 44). Los reclamos por la restitución de piezas y 
objetos que fueron reconocidos como parte de determinadas comunidades llegaron 
con “la crisis del Estado-nacional en el contexto de la globalización” (Bustamante, 
2012, p. 19), que, entre sus consecuencias, trajo el debilitamiento de los museos 
como instituciones portavoces del Estado. En paralelo, emergió una serie de movi-
mientos reivindicatorios de los pueblos indígenas y los colectivos minoritarios que 
en mucho favorecieron a las demandas de legítima restitución del patrimonio.13

En el caso aquí tratado, y a pesar de las relaciones de poder que se pudieran 
fijar entre una institución como el MNA y las comunidades nativas, asevero que 
en la medida en que los interlocutores teenek se hicieron partícipes de la toma de 
decisiones respecto a cuáles objetos debían incluirse en la colección etnográfica y 
de qué forma se haría tal inclusión, la labor curatorial se fue simetrizando, pues al 
pensar con ellos (Viveiros de Castro, 2010, pp. 211-212) se fue develando una serie 
de procesos creativos mediante los cuales se explicitaba cómo determinados objetos 
adquieren agencia o cómo esta se suspende de manera transitoria o se “clausura” 
definitivamente. Al mismo tiempo se iba advirtiendo el modo en que los objetos 
se tornan representaciones, es decir, imágenes semejantes a las que les sirvieron de 
modelo, pero abducidas de poder, adecuadas para determinadas situaciones, como 
un espectáculo que simula un ritual o, bien, como un artefacto de museo. De ahí, 

que fue promovido por el Instituto Nacional de Antropología e Historia. En este Programa se planteaba la 
autogestión de las comunidades en torno a la salvaguarda de su historia, memoria y patrimonios. 

	 13	 Un ejemplo paradigmático fue la restitución de los restos de Inakayal, cacique del pueblo mapuche tehuelche, 
reclamado al Museo de la Plata por el Centro Indígena Mapuche en el año de 1989; se consiguió la devolución 
hasta 1994, después de un decreto de ley (Endere, 2011). 



28
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

la ductilidad de los objetos, moldeables ante distintos espacios, flexibles ante las 
voluntades e intencionalidades para las que son creados.

Los objetos de los que aquí se trató se configuran como “cuerpos artefactuales”, 
en términos de Alfred Gell (1998, p. 98), ya que cuentan con “intencionalidades 
específicas que hacen que los acontecimientos ocurran, al tiempo que producen y 
afianzan relaciones con los seres humanos”. Es así como, mediante las máscaras, los 
danzantes devienen en diablos o hay lluvia porque se cuenta con la intervención 
de San Isidro y San Miguel.

La manufactura de estos objetos es un quehacer reflexivo –integrado por los 
vínculos diádicos que se establecen entre los creadores y lo creado–, en el que las 
capacidades de agencia y las intencionalidades no están del todo dadas; más bien, 
van emergiendo y transformándose acorde con las circunstancias. En los casos 
observados, la agencia es conceptuada con los términos de fuerza, vida, poder, 
sabiduría, categorías que se implican y se encuentran en relación.

De acuerdo con Janis Alcorn, tsápláb (fuerza) puede definirse como “la inteli-
gencia de una persona, sus habilidades, su personalidad, su manera particular de 
aprendizaje, su aptitud para el aprendizaje de determinados tipos de conocimiento 
y en última instancia su sabiduría” (1984, p. 68). Por mi parte, he insistido en las 
especificidades de la fuerza vital como aquella “procedente del espíritu en movi-
miento y en pensamiento” (Aguirre, 2017, p. 59). Esta no solo es distintiva de los 
seres humanos, sino también de otros seres existentes a los que se les imputa un 
espíritu con poderes de acción. En el caso documentado, los objetos referidos cobran 
vida, tienen espíritu, son sabios y, por ende, tienen y acumulan fuerza.

La agentividad es una cualidad adquirida y controlada mediante ciertos rituales 
de consecuencias diversas. En este sentido, se advirtió la importancia de rituales de 
inauguración o consagración que dotan de fuerza vital a las jaranitas, los rabeles, 
las arpas, las máscaras de diablos y el tecomate del palo volador. Hay otros rituales 
con efectos particulares, como el baño de San Isidro, capaz de detonar la lluvia 
en la comunidad que lo realiza y con posibilidades de surtir efectos en “todo el 
mundo”. En tanto, los rituales de clausura o cierre son necesarios para dar muerte a 
determinados objetos, anulando su poder y toda capacidad de agencia. En algunos 
casos son pensados como “rituales de descanso”, como ocurre con los instrumentos 
musicales que han cumplido su ciclo de vida. Los rituales de clausura son de fun-
damental importancia cuando la fuerza acumulada tiende a tornarse “peligrosa”; 
ejemplo de ello es lo que sucede con las máscaras de diablos, entregadas en una 
cueva mediante la celebración de “un costumbre”.



29
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Por otro lado, los objetos, como representaciones, suelen ser categorizados 
en términos locales como “adornos”. Estos pueden plantearse, parafraseando a 
Araiza y Kindl, como una suerte de imágenes “sin presencia”, pues no dan “signos 
de vida”; es como si estuvieran dormidos (2019, p. 8). En ciertas situaciones sería 
mejor no reconocerles ninguna clase de presencia; otra vez cabe recordar el caso 
de las máscaras de diablos, objetos predispuestos a las fuerzas nefastas del diablo, 
al grado de que Librado, su creador, prefirió no sahumarlas ni despedirlas como lo 
hizo con los santos. Se trata, por lo tanto, de “versiones impotentes”14 (Neurath, 
2005, p. 23), elaboradas únicamente para estar en el museo.

En otras situaciones, los objetos representados fueron reconocidos como porta-
dores de una potencia suspendida que podría reactivarse con los rituales precisos. 
Eso ocurrió con los instrumentos y los santos, a los que sus respectivos ebanistas 
despidieron con música y sahumaciones; a los santos incluso se les fabricaron nichos, 
a manera de casa, procurando su protección.

En el campo de lo representado están también los artefactos que funcionan 
como escenografía de rituales representados. Ejemplo de ellos son los insumos 
involucrados en la danza de los voladores, que en el contexto del ritual comunitario 
adquieren determinadas cualidades de intencionalidad, mismas cualidades que en 
cierta forma quedan suspendidas cuando la danza se ejecuta como espectáculo, bajo 
condiciones de trabajo remunerado. En los casos abordados, agencia y representa-
ción se muestran como cualidades relacionales y transitorias; no son estáticas, se 
encuentran en redefinición constante dependiendo de tiempos, espacios, contextos, 
funciones e intencionalidades de las que los objetos sean depositarios.

Bibliografía

Acha, María (2010). Historia y tipología de museos. Instituto Iberoamericano de Museo-
logía. https://www.institutomuseologia.com/presentacion.php

Aguirre Mendoza, Imelda (2017). Las formas de la fuerza. El concepto de fuerza en 
una comunidad teenek de la Huasteca potosina (tesis de doctorado, Universidad 
Nacional Autónoma de México). TESIUNAM Digital. http://132.248.9.195/
ptd2016/diciembre/0753940/Index.html

	 14	 Dicho término fue empleado por Johannes Neurath, curador de la sala etnográfica Gran Nayar del MNA, para 
referirse a las máscaras y a otras obras de arte de origen huichol destinadas a la venta y también a la colección 
etnográfica del museo. 



30
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Aguirre Mendoza, Imelda (2018). El poder de los seres. Organización social y jerarquías 
en una comunidad teenek de la Huasteca potosina. San Luis Potosí, México: El 
Colegio de San Luis, Secretaría de Cultura de San Luis Potosí.

Aguirre Mendoza, Imelda (2019). La fuerza de los diablos en la ritualidad teenek de 
la Huasteca potosina. Trace. Procesos Mexicanos y Centroamericanos (76), 74-102. 
http://trace.org.mx/index.php/trace/article/view/182/pdf

Alcorn, Janis (1984). Huastec Mayan Ethnobotany. Austin, Texas, Estados Unidos: 
University of Texas.

Appadurai, Arjun (1991). La vida social de las cosas. Distrito Federal, México: Grijalbo.
Araiza, Elizabeth, y Kindl, Olivia (2019). Presentación. El poder de la presencia en las 

artes del ritual. Procesos creativos, efectos sensibles e interacciones sociales. Trace. 
Procesos Mexicanos y Centroamericanos (76), 5-20. http://trace.org.mx/index.php/
trace/article/view/751/pdf

Balbé, Wanda (2019). Máscaras chané: alteridad y temporalidad en las visitas escolares 
del Museo Nacional del Hombre. Corpus. Archivos Virtuales de la Alteridad 
Americana, 9(2), 1-24. https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.3140

Baudrillard, Jean (2007). El sistema de los objetos. Distrito Federal, México: Siglo 
XXI Editores.

Bustamante, Jesús (2012). Museos, memoria y antropología a los dos lados del Atlán-
tico. Crisis institucional, construcción nacional y memoria de la colonización. 
Revista de Indias, 72(254), 5-34. https://doi.org/10.3989/revindias.2012.002

Camacho, Gonzalo (2013). Animalia sagrada. El arpa y el rabel de la Huaxteca. En 
Ana Bella Pérez Castro (coord.), La Huaxteca. Concierto de saberes en homenaje 
a Lorenzo Ochoa (pp. 317-331). Distrito Federal, México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, El Colegio de San Luis.

Comaroff, John L., y Comaroff, Jean (2011). Etnicidad S.A. Buenos Aires, Argentina: 
Katz Editores.

Endere, María Luz (2011). Cacique Inakayal. La primera restitución de restos humanos 
ordenada por ley. Corpus. Archivos Virtuales de la Alteridad Americana, 1(1), 1-11. 
https://ppct.caicyt.gov.ar/index.php/corpus/article/viewFile/320/102

Fundéurae (2020). Artefacto no es sinónimo de objeto o pieza. https://www.fundeu.
es/recomendacion/artefacto-no-es-sinonimo-de-objeto/#:~:text=Los%20
t%C3%A9rminos%20objeto%20y%20pieza,%2C%20figuras%2C%20escultu-
ras%20o%20vasijas

Gell, Alfred (1998). Art and agency. An anthropological theory. Oxford, Reino Unido: 
Oxford University Press.



31
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara (1991). Objects of ethnography. En Ivan Karp y 
Steven D. Lavine (eds.), Exhibiting cultures: the poetics and politics of museum dis-
play (pp. 386-443). Washington, D. C., Estados Unidos: Smithsonian Institution.

Lagrou, Elsje Maria (2002). O que nos diz a arte kaxinawa sobre a relação entre 
identidade e alteridade? Mana, 8(1), 29-61. https://doi.org/10.1590/S0104-
93132002000100002

Lara, Joel (en prensa). Tsakam ts’een, fiesta a la vida. En Imelda Aguirre Mendoza 
(coord.), A vuelo de gavilanes. Etnografías entre los teenek de San Luis Potosí. 
Ciudad de México: Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Lorente, Jesús-Pedro (2006). Nuevas tendencias en teoría museológica: a vueltas 
con la museología crítica. Revista de la Subdirección General de Museos Estatales 
(2), 24-33. https://www.academia.edu/946597/Nuevas_tendencias_en_la_
teor%C3%ADa_museológica_a_vueltas_con_la_Museolog%C3%ADa_
cr%C3%ADtica

Neurath, Johannes (2005). Máscaras en mascaradas. Indígenas, mestizos y dioses in-
dígenas mestizos. Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, XXVI(101), 22-50. 
https://www.redalyc.org/pdf/137/13710101.pdf

Ramírez Vázquez, Pedro (1968). El Museo Nacional de Antropología: arte, arquitectura, 
arqueología, etnografía. Distrito Federal, México: Tláloc.

Ramírez Vázquez, Pedro (2008). Museo Nacional de Antropología: gestación, proyecto 
y construcción. Distrito Federal, México: Instituto Nacional de Antropología e 
Historia.

Rappaport, Roy A. (2001). Ritual y religión en la formación de la humanidad. Madrid, 
España: Cambridge University Press.

Rocha, Claudia (2018). Una historia de sol y viento. La danza del volador teenek de la 
Huasteca potosina: entre lo sagrado, lo prohibido y las declaratorias de patrimonio. 
San Luis Potosí, S.L.P., México: Secretaría de Cultura, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, Consejo Editorial de la H. Cámara de Diputados LXIII 
Legislatura, El Colegio de San Luis.

Ruffer, Mario (2014). La exhibición del otro: tradición, memoria y colonialidad en 
museos de México. Antíteses, 7(14), 94-120. https://doi.org/10.5433/1984-
3356.2014v7n14p94

Sandrone, Dario, y Berti, Agustín (2015). La distinción entre objetos técnicos y ar-
tefactos en el pensamiento de Simondon. En XXVI Jornadas de Epistemología 
e Historia de la Ciencia. La Falda, Córdoba, Argentina: Facultad de Filosofía y 
Humanidades, Universidad Nacional de Córdoba. https://www.aacademica.org/
agustin.berti/24.pdf



32
De lo agenciado a lo representado • Imelda Aguirre Mendoza

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Stresser-Péan, Guy (2008 [1948]). Los orígenes de los ritos del Volador y del Comela-
gatoazte. En Guilhem Olivier (coord.), Viaje a la Huasteca con Guy Stresser-Péan 
(pp. 81-90). Distrito Federal, México: Centro de Estudios Mexicanos y Centro-
americanos. https://books.openedition.org/cemca/4013

Trejo, Leopoldo (2017). Proyecto exposición permanente para la sala etnográfica Cultu-
ras del Golfo de México. Ciudad de México: Museo Nacional de Antropología. 
Mecanoescrito.

Turner, Terence (1991). Representing, resisting, rethinking. Historical transformations 
of Kayapó Culture and Anthropological Consciousness. En George W. Stoc-
king Jr. (ed.), Colonial situations. Essays of the contextualization of ethnographic 
knowledge (pp. 285-313). Madison, Wisconsin, Estados Unidos: University of 
Wisconsin Press.

Vázquez Toledano, Joselyn (2010). El rabel en la Huasteca potosina. Un modelo etnoar-
queológico aplicado en contextos históricos (tesis de licenciatura, Escuela Nacional 
de Antropología e Historia). Mediateca INAH. https://mediateca.inah.gob.mx/
repositorio/islandora/object/tesis%3A821

Viveiros de Castro, Eduardo (2010). Metafísicas caníbales. Líneas de antropología 
postestructural. Buenos Aires, Argentina: Katz Editores.


