ESPACIOS DE RELIGIOSIDAD Y DE CONTROL
SOCIAL PARA AFRICANOS Y SUS DESCENDIENTES
EN LA MERIDA NOVOHISPANA, 1582-1822

Spaces of religiosity and control for Africans and
their descendants in New Spain Merida, 1582-1822

JorGE VicTORIA OJEDA*

RESUMEN

Los objetivos del trabajo son conocer cudles fueron los espacios religiosos de los africanos
y sus descendientes en Mérida, y cudl su imagen de culto. Para ello nos basamos en fuentes
primariasy publicadas, ademds de investigaciones. Se presentan tres espacios de religiosidad y
de control social para aquella gente; la primera devocion fue al Santo Nombre de Jests y luego
ala Virgen de las Montaiias. La cofradia de negros y mulatos ahi existente tuvo el cardcter de
abierta, pues participaban también espanoles, quienes tuvieron mayor control en lahermandad
y el culto en el siglo X VIII. Las limitaciones del trabajo estdn dadas por la falta de datos que
ilustren de mejor manera lo abordado. El valor del texto radica en la develacién de los sitios
de administracidn y de control para el componente africano de Mérida. Se concluye que esos
espacios representan el poder ejercido desde arriba hacia esa poblacién, y aunque no fue de
manera violenta, s tuvo el éxito deseado.

PALABRAS CLAVE: AFRICANOS, MERIDA, RELIGIOSIDAD, COFRADIA, ESPACIO DE CONTROL.

*# Universidad Auténomade Yucatén. Correo electrénico: jorgevictoria@correo.u ;1d'\nmx

5

Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afo X, nimero 21  encro a diciembre de 2020 o El Colegio de San Luis


mailto:jorge.victoria@correo.uady.mx

ABSTRACT

The work objectives are to know which were the religious spaces of the Africans and their
descendants in Merida, and which their cult icon. To do this, we rely on primary and publis-
hed sources, as well as research. Three spaces of religiosity and control are presented for those
people, and their first devotion was to the Holy Name of Jesus and then to the Virgin of the
Mountains. The black and mulatto brotherhood that existed there was open, since Spaniards
also participated, and had greater control in the brotherhood and worship in the 18th century.
The limitations of the work are related to the lack of data that better illustrates what has been
addressed. The value of the text is to know the sites of religiosity and control for the blacks
and mulattos of Mérida. It is concluded that these spaces represent the power applied from
above towards that population, and although it was not violent, it did have the desired success.

KEYWORDS: AFRICANS, MERIDA, RELIGIOSITY, BROTHERHOOD, CONTROL SPACE.

Fecha de recepcion: 27 de junio de 2019.
Dictamen 1: 23 de marzo de 2020.

Dictamen 2: 25 de mayo de 2020.

DO heeps://doi.org/10.21696/res1102120201190

6

Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afo X, nimero 21  encro a diciembre de 2020 o El Colegio de San Luis


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

INTRODUCCION

Varios investigadores nacionales y extranjeros se han ocupado desde hace unas
décadasa escudrinar la presencia de los negros y sus diversas calidades' en la region
de la Peninsula de Yucatan, al sureste de México, entre los cuales cabe sefalar a
Redondo (1994), Fernandez y Negroe (1995), Campos (2006), Restall (2009),
Tiesler y Zabala (2012) y Victoria (2014). A pesar de ese esfuerzo, que abarca varios
rubros, persisten dudas e inexactitudes acerca de la parroquia de aquella gente y de
sus traslados a distintas sedes, asi como la referencia de la devocion de su feligre-
sfa. Un avance importante sobre el tema ha sido el ofrecido en afos recientes por
Victoria (2014), quien ha refutado la idea de Rubio Mané (1943, p. 118) de una
primaria iglesia de negros en el barrio de Santa Lucia. La propuesta se complementa
afadiendo que la gente esclava y libre del periodo de 1542 a 1620-1650 residia en
las casas de los hispanos, en la parte central de la ciudad.

En relacion con las incertidumbres antes dichas, nuestros objetivos son sefalar
y analizar cuéles fueron y donde estuvieron los sitios destinados a la administra-
cién y la religiosidad de los africanos y sus descendientes en Mérida; y, de manera
aparejada, cudl o cudles fueron las imagenes religiosas que se adoraron en esos es-
pacios. Partimos de la hipétesis de que los sitios de administracién del componente
africano en esa ciudad novohispana fueron tres y que se localizaron en el ambito
“intramuros” de la ciudad,” con lo que se facilitaba la gestion de aquella poblacién
por parte de las autoridades. En ese mecanismo de control que fue la Iglesia, a las
personas de origen africano se les impuso el culto a dos imagenes por parte de los
espafioles y criollos que participaban en las cofradias existentes en esa parroquia,
desde el siglo X V11, al menos, hasta el siglo XIX.?

En el mundo hispano colonial, las autoridades religiosas y civiles procuraron
atraer a los africanos a la iglesia para acercarlos a la fe catdlica, asunto notorio en
lo estipulado en el Concilio III Provincial Mexicano, en el que se comunicaba a

I Gonzalbo (2013, pp. 13,23-5) define calidad como un término que “engloba consideraciones de raza, dinero,
ocupaciony rcspctabilidad individual y familiar”, por lo que los individuos no prcscntaban estamentos 1"1'gidos4
Conbasc encllo, seiiala que no es aplicable el concepto de castaala sociedad novohispana —ala manera de este-
reotipo-, de acucrdo ala manera en que se utiliza en otras socicdades del mundo.

2 Meéridano conté conmuralla, pero fue comin sefialar el espacio central como “intramuros”. Esto hasido causa de
confusiones, como lade Marchena (2001, pp. 1050-1051), quien escribié que “Méridade Yucatén estuvo cercada’,
al igual queotras tantas ciudadesamericanas como,porcjcmplo, Panamd, Santo Domingo, Puerto Rico, etcéeera.

3 Guriérrez (2008) sefiala que los negros esclavos y libres elegfan ala deidad de su devocion. Sin embargo, creemos
queen Meérida no tuvieron esa opci(’m ysc les asign() el culto de acuerdo con lo dictado desde Sevilla, ;1punt;1d0
lineas adelante.

7

Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

los “amos, la hagan oir [la misa] a sus criados y esclavos”, quienes acudian con los
espaiioles a los templos (Galvén, [1585] 1859, p.140).

El compartir culto a unas imdgenes, asi como la cofradia,* entre personas de
origen africano y espafioles o criollos, como se verd més adelante, corrobora la
existencia de unas relaciones entre esos dos grupos en Mérida no sujetas a fuertes
confrontaciones, y de una esclavitud laxa en comparacién con otras regiones novo-
hispanas (Restall, 2009; Zabala, 2012; Victoria y Sdnchez, 2015),’ suscitadas en un
control social exitoso, aunque no violento. Esta situacién se originé no solo por la
caracteristica de ser una sociedad con esclavos y no esclavista (Restall, 2009), sino
también por el hecho de que la evangelizacion de las distintas calidades, aunque
se dio, fue més intensa en lo tedrico que en lo préctico, ya que la preocupacién por
los indigenas absorbi6 el interés de la Iglesia y, asimismo, por la buena “conducta”
de los negros y mulatos acatando la religién (Vila, 2000, pp. 199-200).

Parala realizacién de este estudio se recurrié a fuentes primarias en archivos his-
toricos, documentos publicados, investigaciones recientes y un acervo fotogréfico.

UN PRIMER ESPACIO. LA PARROQUIA
DEL SANTO NOMBRE DE JESUS EN LA CATEDRAL

El primer sitio que se utiliz6 para los sacramentos de los tres grupos sociales
—espafioles, mayas y africanos— que convivian en Mérida fue la catedral, cuya
construccion va de 1542 a 1599, aunque sus bévedas se cerraron en 1587 (Bretos,
2013, pp. 71, 88-89).¢

En la década de 1580, el franciscano Antonio de Ciudad Real apuntaba que,
a falta de conclusion de la catedral, los trescientos vecinos espafioles de Mérida

4 Las cofradias eran asociaciones laicas y rcligiosas, vinculadas con tareas relacionadas con la vida y la muerte.
Ademis, tenfan un caracter colectivo “quc las hizo funcionar como instituciones corporativas de ayuda mutua,
caracterizada por la solidaridad ante pmblcmas de los miembros”, manifestada, a la vez, durante actividades
rcligiosas, entierros y misas para los fallecidos del grupo (Luna, 2017, p- 33).

v

Gonzalbo (2013, p: 54) afirma que, en las ciudades, cspaﬁolcs, indl’gcnas, mestizos, negrosy mulatos estuvieron
en contacto ¢ intercambiaban influencias. Referente a esa diversidad, gente africana de variada proccdcncia ¢
nica estuvo presente en laMérida novohispana desdeel tiempo delafundacion de esta ya lo [argo dela Colonia
(1542) (Zabala, 2012; Victoria, 2014). Ferndndez y Negroe (1995, p. 49) apuntan que en los registros de Mérida
aparecen personas pmccdcntcs de lugarcs de Africa: Congo, Angola, Cabo Verde, Guinea, asi como de diversos
grupos como mandinga, mina, carabali, loango, arara, ibo, puna, cteéeera.

EN

Este mismo autor opina que ese espacio rcligioso estaba en condiciones de ser utilizado “en algun momento
entre 1598y 16037 (Bretos, 2013, p. 89). No obstante, por un litigio realizado en 1588 se sabe que para ese afio ya
sc celebraba misa en el interior de la catedral (Medina, 2018, pp. 210-211).

8

Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

se juntaban a escuchar la liturgia en una construccion de materiales perecederos,
pero que los sacramentos se realizaban en la capilla del hospital, bajo la advocacién
de Nuestra Sefiora del Rosario, al menos desde 1577 (Ciudad Real, 1976, 11, pp.
339-340; Scholes y Menéndez, 1936, 1, p. 59).

A pesar de que aquella obra atin estaba inconclusa, para el 6 de enero de 1582,
fray Gregorio de Montalvo le informaba al soberano espafiol de la existencia de
cinco cofradias de fieles en ese espacio religioso; entre ellas, una denominada del
Santo Nombre de Jests. Aunque no se menciona quiénes eran los cofrades, es posible
que haya sido la hermandad de los africanos, acorde con los datos que se expondrén
lineas adelante (Scholes y Menéndez, 1936, 11, p. 90).” Su presencia temprana en
un espacio religioso no es asunto extrano, ya que la cristianizacidn era una forma
décil de incorporar a los africanos y sus descendientes al sistema productivo (en el
campo o en la ciudad), pues al integrarlos a la religion se les ensefiaba la aceptacién
de su condicién® (Vila, 2000, p. 191).

En 1639, Francisco de Cérdenas Valencia indicaba que en la catedral existian tres
curatos: uno de espafoles, con dos curas beneficiados y tres cofradias; uno para la
administracion de los negros y mulatos, esclavos y libres, y otro para los indigenas
criados y domésticos existentes en la ciudad.” Acerca del caso de los africanos sefialé:

Tiene este beneficio parasu administracién asignada una capi“a [de las diez que mencio-
na que es la tltima de las que estan al lado del Evangelio,"” con advocacion del Santisimo
Nombre de Jests," cuya cofradia est alli fundada con autoridad de los sefores obispos.
Sustentase esta cofradia con las limosnas quese pidcn los dias asignados, asfentre los negros
como también entre los espar'loles porque hay muchosasentados céfrades en ellas (Cardenas,

1937,p.50)" (véasc la figura 1).

7 Sobre algunas notas referentes alas cofradfas en Yucardn, véase Resall, 2009, pp. 236-238.

8 Desdelos primerosanos dela ¢poca colonial seinculcé alos ;1fric;1nosysus descendienteslaideadel pccado y del
castigo que este acarreaba, con miras a asegurarun buen comportamiento (Vila, 2000, p. 191).

9 Restall (2009) apuntaque laterritorialidad eclesidsticafundadaenlaraza conﬁgumba Fcligrcsfas de castaadscritas
a diferentes tcmplos: la catedral era para Cspaﬂo[cs y criollos, el sagrario para mestizos, los indl’gcnas acudian a
diferentes iglcsias en los barrios, y los negrosa Santa Lucfa. Este autor sigue laidea de Rubio Maié en cuanto a
la gente de proccdcncia africana. Asimismo, considero queatin se debe profundizar en el devenir de esos otros
grupos tal como se hace en estas lineas con los negrosy mularos.

10 Ellado o nave del Evangclio es una zona de las iglcsias cristianas donde se lefan los cvangclios enla liturgil De
Larlal altar m: ayor se encuentracn cllado iLquicrdo Ellado contrario se conoce como nave de la Epl’smll
I Esta Ldpl“d no dcbc confundirse consu homologa existente en el convento franciscano de Mérida, mas conocida
como de San Martin, en referencia a sus bienhechores de ese apellido (Cardenas Valencia, 1937, pp. 52-53).
(,ampos (2015, pp: 41-42) apunta que “con la conclusion de la catedral, en su exterior, a su costado sureste y
enla parte posterior sc adjuntc’) la capilla del Santo Nombre de Jesus, que fue destinada para el curato ncgro’i

9

Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

FIGURA 1. PLANTA DE LA CATEDRAL DE MERIDA SENALANDO EL LUGAR
DONDE SE UBICABA LA CAPILLA DEL SANTO NOMBRE DE JESUS

Calit &

-
2
-
»
8
»
-
-
-
-
-
-
s
-
-
2

CaivE 4R
I XERN L :n.:::u__qé_EF

Fuente: Ferndndez (1945, 1, p. 406), modificado.

La mencién de Cardenas Valencia acerca de los céfrades de la hermandad de
africanos, quizd la misma de 1582, no es muy clara en cuanto si ambos grupos
estaban en la fraternidad del Santo Nombre de Jests; sin embargo, los datos que
presentaremos aclaran que tanto negros y mulatos como espafioles y criollos eran
“esclavos” de la misma asociacién.'

Enverdad, dicha capilla selocalizabaen lapartc interioral final del espacio del Evangclio, al costado norponiente
de la catedral, antes del bautisterio.

13 Restall (2009, p. 327) apunta que negros y mulatos “participaban” tambi¢n en algunas delas cofradfas urbanas no
creadas exclusivamente para cllos, indicando el caso de la cofradia de la Soledad de la Madre de Dios, sita en el

10
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

En referencia a la denominacién de la parroquia y cofradia, de importancia de-
bié ser el mandamiento emitido en 1572 por el arzobispo de Sevilla, Cristébal de
Rojas y Sandoval, a sus curas, vicarios, clérigos y capellanes para que promoviesen
la ereccién de una “Cofradia del Nombre Sanctissimo de Jests”, con intenciones
de acabar con la mala costumbre “tan extendida” de jurar en vano (blasfemia).
Aunque hay indicios y documentacion sobre estas cofradias desde principios del
siglo X VI, un momento fundamental fue la institucionalizacién de su ereccién. En
el Sinodo de 1572, Rojas y Sandoval establecié unas constituciones generales sobre
estas cofradias con el propésito de que se erigieran formalmente en las parroquias
de laarquididcesis sevillana. Con ese fin mandd fundar hermandades que tuviesen
como titular el Santo 0 Dulce Nombre de Jests (Roda, 2016, p. 241; Romero, 2017,
p- 142). Ese mandato se extendid alos territorios de ultramar. En concordancia con
esta informacion, sin duda que la denominacién de la parroquia citada, asi como
el culto en esta, no fue eleccién de las personas de origen africano, como sucedi6
en otras partes con diferente devocidn, sino de su promotor ajeno al grupo.™

Las cofradias fueron importantes en el proceso de cristianizacion de los africanos
y sus descendientes en la América colonial. Estas eran promovidas por las érdenes
religiosas, los propios futuros céfrades libres y esclavos, o, en algtin caso, un laico
espaol hacfa la solicitud de la creacién para mejor instruccion religiosa de sus
integrantes. En esas hermandades, los participantes encontraron una forma de
mantener su conciencia de solidaridad, su sentido de colectividad y de pertenen-
cia, a través de précticas religiosas, asi como de constituir sistemas de alianzas por
medio del parentesco ritual (Roselld, 1998; Vila, 2000; Germeten, 2006; Restall,
2009; Castafieda y Veldzquez, 2012; Luna, 2017).

No resulta raro encontrar la participacion de diversas etnias o grupos sociales
disimiles en las cofradias, a pesar de que, como apunta Gutiérrez (2008), algunas
de las hermandades fundadas en el primer siglo de la Colonia no aceptaban a
aspirantes que pertenecfan a otros grupos, quizd por defender sus intereses o por

convento de SanJos¢, en Mérida. Sin embargo, Cardenas Valencia (1937, p. 54) seiala que esta cofradia pertenccia
a cspaﬁolcs,y queen la procesion del Viernes Santo participaban también losindios, negros ymulatos, “haciendo
cada cual su jcrarqul’a c¢n este ministerio y guardando su lugar y orden”. La mencién de su participaci(’m cnesa
procesion no implica que tuesen partco hermanos de esa cofradia, como suponemos que tue el caso del Santo
Nombre de Jesus. En referencia al hecho de que fuesen los ltimos en la fila, segin Aguirre Beleran ([1946]
1984, pp- 60-61), esta era una forma de expresar podcr y riqueza; los amos caminaban, la csposa detris, y todo su
s¢quito de servicio scgufa al amo. Mientras miés elevado era el nimero de negros que segufan al amo tanto més
se cotizaban sus riquezas.

14 En Campcchc, la iglcsi;\p;\ra el componente africano también tuvo ese nombre, lo mismo queen Colima, solo
por citar algu nos €asos.

11
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

orgullo.” Las cosas fueron cambiando con el paso del tiempo, aunque tampoco el
proceso fue homogénco. De acuerdo con Germeten (2006), para el siglo XVIII,
las cofradias de africanos y sus calidades se fueron hispanizando por la integracion
de otros sectores.

En el apuntamiento de Cardenas Valencia de 1639 se trasluce que esa hermandad
tuvo un carécter abierto,'® puesto que inclufa gente no propia de un solo grupo
social. Otro caso en Yucatdn se notifica en la poblacién de Valladolid, donde existia
una hermandad que inclufa blancos, negros ¢ indios (Restall, 2009, p. 237).

Gutiérrez (2008) indica que las cofradias podian tener dos clases de miembros:
tributarios y redimidos segtin la participacion y contribucion pecuniaria de estos.
Siguiendo a ese autor, cabe indicar que los participantes africanos de una cofradia
tuvieron cierto nivel socioecondmico “como los esclavos domésticos, jornaleros o
conocedores de algtin oficio debido a que eran los tinicos con algtin tiempo libre y
con recursos suficientes para dedicarse activamente a estas précticas religiosas; la
mayoria de ellos ladinos y criollos” (Gutiérrez, 2008). Los esclavos en Mérida eran
domésticos; asimismo, a fines el siglo XVIII se apunta la existencia de muy pocos
de cllos (Restall, 2009; p. 32).

En el caso dela cofradia aqui mencionada, los espafioles eran quienes contribufan
con la mayoria de los gastos y donaciones. En Mérida, un ¢jemplo de la presencia
de espafioles en la hermandad del Santo Nombre de Jesus es el legado testamen-
tario de 50 pesos por parte del acaudalado regidor y encomendero don Martin de
Palomar, el 31 de diciembre de 1611, en beneficio de esa agrupacion, de la cual ¢
se decia cofrade, entre otras hermandades de la ciudad. Sin embargo, se crea una
duda al sefialarse que testé otros 20 pesos “a la cofradia de los Morenos” (Patrén
y Gonzélez, 2010, pp. 210-211).”

Aunque en estas lineas no se pretende abordar el devenir de las cofradias que
se apuntan, cabe advertir que, por falta de documentacion, se desconoce gran
parte de su historia.”® A pesar de ello, es valido pensar que, debido a las acciones
diversas que se buscaban a través de esas organizaciones, y por ser la tinica en la

15 Masferrer (2011, p-92)indicaquela cofradiade San Benito de Palermo, de la ciudad de México, conformada por
negros y sus calidades, acepto espanoles en 1700.

16 Cruz (2013, pp. 449-458) explica que “se llama cofradias de cardcter abierto a las que en las constituciones y en
las prdcticas de registro cofraderil no establecian condiciones de adscripcién éenica, econdmica o cultural”. Este
autor menciona los casos de las cofradias abiertas de la zona sudamericana de su estudio.

17 Lainformacion proviene del documento Testamento de don Martin de Palomar, 31 de diciembre de 1611 (AGN,
Indiferente Virreinal, caja 1260, exp. 15, 5. 7-23).

18 Talausencia se debe, entre otras razones, aunincendio ocurrido en la segunda década del siglo XIX enlasede de
la parroquia de negros y mulatos (AGEY, Colonial, Varios, caja 32, vol. 1, exp. 29).

12
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

ciudad conformada en mayor proporcién por africanos y sus descendientes, en la
toma de algunas decisiones pudo haber tenido contrapunteos o rencillas con los
cofrades blancos a lo largo de su existencia.

El tltimo dato que se tiene de aquella corporacion con ese nombre corresponde
a 1671, cuando se abrié el libro 2 de matrimonios para ese grupo, sito aun en la
catedral (hoy denominado libro de Jestis Marfa).” En €l se indicaba que era para
registro de los “Negros y Mulatos de la esta [sic] Ciudad”, el cual se hizo a costa
de la mentada agrupacién por via de su mayordomo, el “Alférez Melchor de la
Cdmara” (Archivo General del Arzobispado de Yucatén [AGAY], Jestis Maria
[JM], Matrimonios [M], libro [L] 2, f. 0).

Al referirse al libro destinado a un sector preciso de la sociedad (“negros y
mulatos”), con seguridad se trata de la cofradia del Santo Nombre de Jestis. Cabe
afiadir que los espafioles continuaban participando en la fraternidad, pese a que el
componente africano seguia con el control de la cofradia, como se nota en el caso
del mayordomo, a quien consideramos pardo. Si bien en Yucatan se incorporé en
las milicias gente no blanca desde fines del siglo X VII (Ferndndez y Negroe, 2005,
p- 18; Restall, 2009), el caso de De la Cdmara fue bastante temprano, y con rapi-
dez logré el grado de alférez, pues para 1671 se le menciona con un rango militar
equivalente al de subteniente (Marchena, 1983, pp. 74-75).

En el acta de bautizo del hijo de De la Cimara se apunta que el 28 de marzo de
1671 recibia ese sacramento el nifio Thomas Casimiro, hijo legitimo “del Alférez
Melchor de la Cdmara y de Marfa Pérez” (Acta de bautizo de Thomas Casimiro de
la Cémara, marzo 28 de 1671, AGAY, Sagrario, Bautizos, 1630-1671, vol. 10, f. 69).
En eselibro de bautizos, sin titulo, también hay asentados algunos hijos de indigenas,
pardos, mulatos, ¢ incluso una “nifia espafiola” de la que no se anotan los progeni-
tores (Acta de bautizo de la nifia espafola Juana, febrero de 1632, AGAY, Sagrario,
Bautizos, 1630-1671, vol. 10, f. 3). Del alférez no se anota calidad alguna; sin embargo,
el nombre Casimiro, de su hijo, pudiese develarlo como pardo, ya que en aquel tiempo
tal nombre era inusual entre los espafioles, no asi entre los de ascendencia africana.

Regresando cronolégicamente, el libro primero de Jesus Maria abarca de 1612
a 1665, ¢ indica que era el “Libro de casamientos de mulatos y negros”. Se tiene,

19 Este nombre le fue omrgado enla scgunda décadadel siglo XIXala iglcsia queen el origen fue para los africanos.
Sin Cmbargo, elnombre impuesto tiempo dcspués abarcéla clasificacion de los libros anteriores. Todos los libros
de bautizos, matrimonios y defunciones camlogados como de Jesis Marfa corrcspondcn anegros, mulatos, mo-
renos, pardos y chinos de la ciudad. Todas esas denominaciones sociorraciales aparecen en los libros. La tltima
deellas solo aparece dos veces. Al caso, véase Ferndndezy Negroe, 2005.

13
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

entonces, que a partir deese primer ano, al parecer temprano en relacién con otras
regiones novohispanas, empez6 el registro de ese sacramento por libro separado
(Victoria, 2015, p. 155).% A pesar de la fecha temprana de la separacion del regis-
tro de los matrimonios en Mérida, no serfa hasta la segunda mitad del siglo X VII
cuando se encarg6 de manera general a los parrocos que abrieran libros de registro
de bautizo, matrimonio y defunciones de acuerdo con los grupos sociorraciales o
calidades de su feligresia. La medida tenia la finalidad de ¢jercer mayor control por
parte delaIglesia y la Corona de la nueva sociedad novohispana que era, de hecho,
una sociedad con cierta diferenciacion; se buscaba proteger entonces a la “buena
sociedad”, demostrar la limpieza de sangre y la fe de los antepasados; en sintesis,
tener un mayor control y encausarlos a la vida decente de manera cristiana (Mellafe,
1964, p. 85; Gutiérrez, 1983, pp. 124-126; Gonzalbo, 2013, p. 62).

En el contexto de esa planeada separacion se pensé en la salida del grupo de
negros y sus descendientes de la catedral, lo que ocurri6 en 1686, al concluirse la
edificacién del espacio para ellos: la iglesia y parroquia del Santo Nombre de Jesus.
El cambio debié de agradar al componente africano, ya que gozaria de mayor espacio
para sus actividades religiosas. De la misma manera, el sector blanco también vio
con buenos ojos el traslado de los negros y mulatos a una iglesia ex profeso, cuando
no es que los espafoles la hayan promovido por intereses propios, a la par del alza
demografica y las normas de separacion.

Acerca de la poblacién con componente africano en esa ciudad, los célculos
no pasan de ser especulativos. En estas lineas se apuntan las cifras obtenidas por
Ferndndez y Negroe (2005, pp. 28-35) en su estudio demogréfico basado en los
libros de matrimonio de Jests Marfa, con la idea de mostrar el crecimiento pobla-
cional de ese grupo social en Mérida. De tal manera, de 1567 a 1651, los investi-
gadores citados sefialan la existencia de 335 individuos de ambos sexos, senalados
como negros (35 por ciento), morenos (28 por ciento), mulatos (24 por ciento) y
pardos (11 por ciento).

20 Como se havisto, el libro de Bautizos de 1630-1671 retine a gente indl’gcna y deascendenciaafricana, por lo que,
por algu narazdn,quizd no todoslos sacramentos se scpararon almismo tiempo. Hay que teneren cuenta también
que los registros dcpcndicron del parrocoy de si contaba con recursos como papcl.

21 Desconocemossilos negros solicitaron su traspaso aotrositio. De lo quC eStamos seguros es de que no estuvieron
administrados por otra parroquia diferente.

14

Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

EL SEGUNDO ESPACIO. LA IGLESIA Y PARROQUIA
DEL SANTO NOMBRE DE JESUS

La sede religiosa para aquella poblacién se abri6 a principios de 1686, bajo la direc-
cién de la mitra encabezada por el obispo Juan Cano Sandoval (1682-1695). Desde
el inicio de la gestion de este hasta el fin de 1685, antes de inaugurarse la citada
iglesia, se contabilizé un total de 63 casamientos en el correspondiente libro 2 de
Jestis Marfa. De esos enlaces, once fueron realizados en la “hermita [sic] de Santa
Lucia’, seis en 1685; cuatro, en la ermita de San Juan; uno, en la iglesia de Santiago,
y otro mds, en el convento de las Monjas (AGAY, JM, M, L 2; Victoria, 2014).?* Las
autoridades religiosas permitian a esa poblacién contraer matrimonio en otra sede
que no fuese la catedral, sobre todo si uno de los conyuges era nativo del poblado,
como en los casos de Santiago y Santa Lucia. No obstante, el sagrario catedralicio
continud con el tema de su administracién hasta su mudanza.

Ha sido infructuosa la busqueda de documentacion acerca de la construccion
de esta iglesia destinada para africanos y sus descendientes en Mérida, levantada
en tiempos del obispado de Cano Sandoval y de Juan Bruno Tello de Guzmén
como gobernador (1683-1688). Unicamente se conoce lo asentado por Rubio
Mané (1945, 1, p. 406) en cuanto a que ese gobernante “ayudé con su peculio para
la construccién del templo”™.

El nuevo espacio para los negros y mulatos se abri6 el 15 de enero de 1686,
seglin consta en un registro del libro 2 de Jests Marta (1671-1716) que notifica la
apertura de la parroquia ¢ iglesia con el titulo del Santo Nombre de Jestis (AGAY,
JM, M, L 2, fol. 43; Victoria, 2014).*

Como se ha adelantado, el cambio a ese nuevo espacio fisico pudo tener razones
demograficas, de normatividad eclesidstica, aunadas a intereses de vecinos espao-
les. A pesar de ello, no hay que dejar a un lado el posible deseo del sector africano
de tener una mejor sede religiosa, su eventual participacién econémica para la
edificacidn, asi como la prestacién de mano de obra para esa tarea.

La edificacion del templo por el clero secular, junto con otras obras del siglo X VII
(la iglesia de los jesuitas, el convento de Mejorada y el edificio del Ayuntamiento

2 E| obispo Cano Sandoval verificé en 1684 el libro de casamientos de “ncgros y mulatos’, y resolvié que las parti-
das estaban correctas, por lo que exhorté al cura beneficiado que siguiese de esa manera con la administracién
(AGAY,JM, M, L 2, fol. 40). Quizé esa visita también formo parte del proceso de traslado de ese sector social a
sunueva sede.

2 Enel primer matrimonio de los dos realizados ese dia, la parcja estuvo conformada por un pardo y una mujer

maya (AGAY,JM, M, L 2. fols. 43-43v).

15
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

meridano en el costado poniente de la plaza principal), puede ser vista como par-
te de la consolidacién urbana de Mérida y del equipamiento publico en los dos
primeros siglos de vida de la ciudad (Peraza, 2005, pp. 100-101). Pareciera que la
sociedad delimitaba o conformaba mejor sus espacios civiles y religiosos, a lo que
pudiese responder, como se ha dicho, el retiro de los negros y sus calidades de la
catedral a causa del indice numérico, que iba en aumento, y de lo estipulado acerca
de la separacién administrativa.

La nueva sede sigui6 con su actividad de control social a través de la catequesis
y, también, del esparcimiento de la feligresia que a ella acudia para las devociones,
fiestas y cofradia. La vida cotidiana, marcada por el trabajo y el cumplimiento de
los oficios religiosos los domingos y dias de fiesta, los rezos antes de la jornada de
trabajo y el rosario por el atardecer, debié continuar para los fieles. La parte ludica
y de esparcimiento también prosiguid; la fiesta de mayor lucimiento y goce para
los africanos y sus descendientes fue la del Santo Nombre de Jesus, que cafa en los
primeros dias de enero. Referente a esta festividad, en actas del Cabildo Eclesidstico,
correspondientes alos primeros dias de enero de varios afios de la segunda mitad del
siglo X VIII, se indica que canceld su sesién con motivo de “la fiesta de toros de los
pardos” (AVCMY, Acuerdos del Cabildo Eclesidstico, libro 04, f. 8v., 13 de enero de
1761).%* Sin duda que en las celebraciones de Semana Santay del Corpus Christi de-
mostraban su “buen comportamiento”, inculcado con laidea del pecado y el castigo.

El nuevo espacio de la iglesia del Santo Nombre de Jests fue de 12 metros por
24 metros de longitud, hasta lo que serfa el presbiterio, y 10 metros mas de fondo
de este. En total, la nave tenfa 34 metros de longitud (Fernandez, 1945, 1, pp.
406-407) (véase la figura 2).

La planta de aquella iglesia no estuvo en concordancia con la disposicion catdlica
de que la fachada mirase hacia el este,” ya que tenfa una orientacién norte-sur, que-
dando el 4bside en la primera orientacién y la portada en la segunda, quizé por no
encontrarse entonces otro lugar apropiado para erigirla acorde con los canones. En el
plano hipotético elaborado por Espadas (2010, p. 19) sobre la lotificacién de solares
para repartir entre los conquistadores en 1543, la iglesia quedaria en los terrenos
senalados como 38 y 39 en la figura 3.7 Al respecto del solar o solares que ocupé
la edificacion, baldios en el siglo X VII, se ignora quiénes fueron sus poseedores.

24 Similares referencias se dicron para 1762, 1763, 1764y 1766.

35 Al caso de esas disposiciones, véase Borromeo, [1572] 1985, pp. XXII-XXIX.

26 Laausenciade construcciones en esos solares repartidos pudo deberscala salida de conquistadores tras comprobar
la ausencia de materiales preciosos en la region. Al respecto, véase Chamberlain, 1974, p-225.

16
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

‘IGURA 2. PLANTA DE LA IGLESIA DEL SANTO NOMBRE DE JESUS,
FIGURA 2. PLANTA DE LA IGLESIA DEL SANTO NOMBRE DE JESUS
CON BASE EN EL EDIFICIO EXISTENTE EN 1931

IHHINER

PLAMTA BAIW

PLANTA DEL TEMFPLO T ANFXOS

Fuente: Fernandez (1945, 1, p. 406).

17
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

FIGURA 3. PLANO HIPOTETICO DE LA LOTIFICACION
Y REPARTICION DE SOLARES EN MERIDA

Fuente: Esp;ldns (2010,p.19), modificado.

En cuanto a su fisonomia, una fotografia de 1883, atribuida a Pedro Guerra, enla
que se ve gran parte de la entonces iglesia denominada Jesus Marfa, puede ofrecer
una idea del aspecto que tuvo el espacio religioso erigido en 1686 (véase la figura 4).

Ajeno alo que pudiese pensarse, la nueva sede de los negros y mulatos de Mérida
no estuvo fuera de los limites de la ciudad ni en un 4rea secundaria de esta, sino
que se le ubic6 en un terreno a la vera de una importante via en ese tiempo: la calle
que conducia al barrio de Santiago, y de ahi la ruta proseguia al puerto de Sisal.
El vecindario de la nueva parroquia tampoco era para menos, pues en la casona de
enfrente, una de las mas antiguas de ese asentamiento novohispano, vivia el capitdn
Andrés de Mendoza, rico encomendero propietario de la estancia Uayalceh, una
de las méds importantes de Yucatdn al final del siglo XVII (Millet, 1986).

A fines del siglo XVII, los espanoles fueron tomando mayor injerencia y poder
en los asuntos de la cofradia y, por ende, de la parroquia, ya que el culto al Santo
Nombre de Jesus fue cambiado en ese tiempo a favor de la extremena Virgen de
las Montafias. Tal como se decidié la asignacién del Santo Nombre de Jesus, gente
externa al grupo de ascendencia africana determiné la nueva devocién. Al igual

18
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 e enero a diciembre de 2020 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

FIGURA 4. DETALLE DE LA FOTOGRAFIA CAPTADA ENTRE ENERO Y FEBRERO DE 1883,
CUANDO EL NOMBRE DE LA IGLESIA ERA JESUS MARIA

Fuente: Fototeca Pedro Guerra, FCA-UADY, nimero de c&ti|ogn 1A06_210re.

que antafio, los negros y mulatos adoptaron con fe la imagen; para ese propésito,
el curay los promotores de la Virgen debieron de implementar mecanismos.

La apertura de la iglesia para ese grupo dio pie a que se contase también con
un espacio destinado para dar sepultura a los parroquianos fallecidos, aparte de la
opcién de enterrarlos en el interior del templo. Aunque debi6 abrirse mucho antes,
el dato mas temprano de ese camposanto proviene de 1722, cuando el obispo Juan
Gomez de Parada, tratando de evitar abusos, dictd los aranceles para la parroquia
del Santo Nombre de Jesus, e indic6 que por cada sepultura que se abriese en el
cementerio se tendrfa que pagar dos reales, y paralos que quisieran descansar eterna-
mente en el interior de la iglesia el costo serfa de cuatro reales (Solis, 2009, p. 239).
El camposanto estaba ubicado al costado noroeste de la iglesia, en el espacio del
actual interior de manzana (Actualizacién del Testamento de Ildefonsa de Marcos
Bermejo, noviembre 8 de 1810, AGEY, Fondo Notarial, CD 72, fs. 423-436).

Luego de su apertura, la iglesia del Santo Nombre de Jesus no fue el tnico sitio
donde se casaban los africanos y sus descendientes en Mérida, ya que continuaron
los matrimonios en otros espacios ajenos. Ejemplo de una parda que no contrajo
nupcias en esa iglesia es Isabel de Acebedo, quien en 1688 lo hizo en la de Santiago,
barrio mayoritariamente de indigenas, posiblemente porque el contrayente era
maya y residente en ese pueblo/barrio (AGAY, JM, M, L 2).?” El Arancel de 1722
estipuld que los matrimonios de los parroquianos del Santo Nombre de Jesus que

27 Los antiguos poblados mayas de alrededor se conformaron en barrios.

19
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 e enero a diciembre de 2020 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

estuviesen avecindados en los “pueblos de indios” podrian optar a ese sacramento
mediante un pago més elevado. Incluso se hablaba de la posibilidad de hacerlo
en la vivienda particular, lo cual costarfa mucho mas (Solis, 2009, p. 238). Esto
indica que en ese tiempo la poblacién de ascendencia africana ya vivia, ademds de
la ciudad, en antiguos pueblos convertidos en barrios cercanos.

En cuanto ala poblacién negra y sus calidades, la cifra ofrecida por Fernandez
y Negroe (2005, pp. 28-35) para el lapso de 1657 a 1750 es de 834 personas, casi
150 por ciento mayor que en el periodo de 1567 a 1651, citado anteriormente,
cuando se sefiala que habia 335 personas de ese grupo social. Entonces los pardos
eran mayoria (71 por ciento), seguidos de los negros (20 por ciento). Aunque la
iglesia se abrid casi tres décadas después del inicio de este periodo, nuestro interés
es sefalar la progresion del incremento demogréfico de aquella gente.

EL TERCER ESPACIO RELIGIOSO. NUEVA SEDE
DE LA PARROQUIA DEL SANTO NOMBRE DE JESUS

Con posterioridad a la expulsién de la Compania de Jesus de tierras americanas
en abril de 1767 por parte del rey hispano Carlos 111, en Mérida se clausuraron la
iglesia de San Ignacio de Loyola® y el colegio de San Francisco Javier, que permane-
cieron cerrados por varios afnos. En 1772, la Junta Subalterna de Temporalidades de
Meérida propuso que el colegio fuese ocupado por un hospital general, administrado
por los religiosos de San Juan de Dios, que la nave del convento se utilizase como
seminario de correccidn de clérigos discolos y que la iglesia sirviese como sagrario.
No obstante, el asunto no se resolvié en todos los casos (véase Papeles varios sobre
Meéxicoy Yucatan, referente ala ocupacién de temporalidades de jesuitas expulsos,
Meéxico, abril 23 de 1773, Biblioteca Nacional de Espaiia, mss. 17618, fs. 2, 340).

Dos afios después, el 20 de junio de 1774, la Junta, compuesta por Agustin
Franco de Echano, vicario capitular; Domingo de la Rocha, asesor de gobierno;
Estanislao del Puerto, regidor, y el acaudalado Juan Esteban Quijano, procurador
general, determind que la parroquia de “morenos y pardos” que existia en la ciudad,
después de 88 anos de permanencia en su iglesia, se trasladase al extemplo de la
orden expulsada (AGI, exp. sobre el establecimiento de la Universidad, México,

leg. 3101; Sierra, 1846, p. 259) (véase la figura 5).

28 Lopez de Cogolludo (1955, 1, p. 380) escribié que el titular de laiglesia de los jesuitas era “su inclito fundador ¢l
Santo padre Ignacio de Loyola”.

20
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

FIGURA 5. PLANTA DE LA EXIGLESIA DE LOS JESUITAS A DONDE
SETRASLADO LA PARROQUIA DEL SANTO NOMBRE DE JESUS

EBIFIcIOs DEL ESTADO

CALLT B7
cALLE 59

cALLE eo
o 10 20 B0 40 50

METROS

© 32 4 & & 101114\

&
vt p—t——t—t~ METROS

Fuente: Ferndndez (1945, 1, p. 382).

El nuevo espacio “intramuros” que ocupd el componente africano, a corta distancia
de la catedral, era mas amplio que el anterior, con una longitud de 39.55 metros y
un ancho en el crucero de 27.27 metros, con lo cual el drea de asistencia de ficles
era de mayor capacidad (Ferndndez, 1945, I, p. 383).

En su traspaso al nuevo asiento, el nombre de la iglesia se mudé y también pasé
aser la sede de la parroquia del Santo Nombre de Jestis (AGAY, JM, M, L 14, fol.1),
sefialada en muchos casos como “del Jesus”, al igual que lo habifa sido el lugar de
proveniencia inmediata. Después de la salida de los originales ficles, la antigua
iglesia para los “negros y mulatos” desde 1686, sigui6 siendo llamada “del Jesus”
o, bien, “del Jests viejo”, en relacién y comparacion con la designacién que recibia
la que entonces ocupaban: el Jesus nuevo 2 (AGI, exp. sobre el establecimiento de
la Universidad, México, leg. 3101).

29 Muchos invcstigadorcs creen que ¢l nombre se debe alos jesuitas; por cjcmplo, Ancona (1991, p- 20).El primer
enlacefuc el 24 de noviembre de 1774, entre José Marfa Salas, negrolibre, de Inglaterra, bautizado enla parroquia
“delJests”,y Marfa Josepha Pérez, negra libre, bautizada, natural de Jamaica (AGAY, JM, M, L 9, fol.108).

21
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

En la nueva parroquia, los ahi administrados seguirian los asuntos jurisdic-
cionales, administrativos, religiosos, oficios sacramentales y ritos de la época, a la
vez de los temas ludicos, siempre en el contexto de la religiosidad y el control de la
poblacién. Asimismo, al igual que en el pasado, los espaiioles y criollos, tal como
comenzaron a hacerlo desde la anterior sede, tuvieron activa y ain mas notoria
participacion en asuntos de la cofradia y de la vida religiosa.

Por otra parte, el sector de la poblacién africana y sus descendientes siguié con
la tendencia al incremento demografico, entonces con 81 por ciento con respecto
del periodo anterior. Para el lapso de 1751 a 1797, Ferndndez y Negroe (2005, pp.
228-233) sefialan la existencia de 1 024 individuos de ascendencia africana, entre
los que predominaban las denominaciones de mulatos (41 por ciento) y pardos (39
por ciento), aunque indican que seguramente entre los primeros estaban incluidos
muchos de los segundos. En 1774 —intermedio en el lapso trabajado por los citados
investigadores—, la parroquia del Santo Nombre de Jests se trasladé al extemplo
jesuita, por necesidades de espacio, como se ha apuntado, aunque quiza también
por el interés de los espafioles de contar con un edificio mds elegante y acorde con
su prestigio social.

El acrecentamiento de aquella poblacién continud, pues un padrén parroquial
sefiala que en 1802 los administrados en la del Santo Nombre de Jestis sumaban
2 373 individuos, reportados en los barrios de Santa Ana, Santiago, Mejorada,
San Cristobal, Ermita, “Ciudad intramuros” (AGN, Justicia Eclesidstica, exp. 6,
fol. 124). Cuatro afios mds tarde, en el registro titulado “Estado que manifiesta el
nimero de almas de que se compone esta Parroquia del Dulce Nombre de Jestis™”
se dice que la poblacion era de 6 051 individuos, todos sefialados como pardos
(Arrigunaga, 1982, p. 152). En comparacién con el censo de cuatro afos antes,
la cifra de feligreses subié mas de 150 por ciento, por lo que habria que pensar
en un interés del cura beneficiado por un conteo mas “exigente”, lo que, a su vez,
redundaria en mayores ganancias para ¢, sin dejar de pensar en posibles errores
en alguna de las cifras.

Ese espacio estuvo en funciones para las personas de origen africano por 48 afios,
desde 1774 hasta 1822, cuando desapareci6 la parroquia debido al mandato del
17 de septiembre de ese afio que preceptuaba la abolicidn de las distinciones por
origen. Posteriormente, la iglesia serfa ocupada por la Tercera Orden de Penitencia
(AGN, exp. Instruido sobre la divisién de parroquias de la capital de Mérida de

30 El Dulce Nombre dc]csus fue una denominacion coloquial quese ledioa laparroquia meridanaa partir de 1693
y permanecio a la par hasta su cierre en 1822.

22
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Yucatén, Justicia Eclesidstica, t. 6, fs. 124v.-125; Sierra, 1846, p. 259).' Con ese
hecho concluyé el tercer espacio administrativo y de control que ocuparon los
negros y sus calidades en Mérida (véase la figura 6).

FIGURA 6. ESQUEMA DE LA CIUDAD DE LA MERIDA VIRREINAL

_I, @S‘lnta Ana

Sahtiago La Mejorada

Cristébal
(X

San Sebastiin Iglesias

mm

— Traza

K Cerro prehispinico

Nota: Seindican los tres espacios administrativos y de religiosidad de los negros y sus calidades, del \‘lglo XVIal XIX: Catedral (:7)a
1686; Santo Nombre dchsLis. de 1686a1774,yla anbvlcxia jesuitaa donde se trasladé su parroquia, de 1774a1822.

Fuente: Restall 2009, p. 217), modificado.

Los diversos sitios donde se administr a aquella gente se localizaron en la parte
“intramuros” de la ciudad, asunto que seguramente respondi6 a que a esos lugares
de la parroquia también acudian espafioles de cierta importancia econdémica y
social, sin dejar de considerar posibles cuestiones de seguridad, a pesar del aparente
buen comportamiento de los fieles.””

31 A pesar delo dictado, el asunto de la distincién prosigui6 en ciertos lugarcs por varios anos mds.

32 En Mérida solo se reporta una accion para desarmar a los pardos amediados de 1820, por temores a un levan-
tamicnto (AGI, Gobierno, México, leg. 3043, exp. 1), pero sin vinculacién con la cofradia. A contraparte, en la
ciudad de México yotras deNueva Espaﬁa, enel siglo X VIl hubo ciertos temores, infundados o no, por posiblcs
alzamientos, en los cuales se le atribufa a las cofradias de negros una participacion importante (Naveda, 2001;

Masterrer, 2011, pp- 96-99).

23
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 e enero a diciembre de 2020 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

IMAGENES DE CULTO EN LA PARROQUIA, SIGLOS XVIXIX

El culto en la parroquia del componente africano fue al Santo Nombre de Jesus
desde el siglo XVI. En un inventario de la iglesia de 1698 se dice que la imagen
principal era la del Nifo Jesus, con diadema y cruz de plata, en advocacion de la
titularidad.” A pesar de ello, a finales del siglo XVII esa devocion fue suplantada
por ladel culto a Nuestra Sefiora de las Montanas (libro de Inventario de los bienes
de la Iglesia Parroquial del Dulce Nombre de Jests, 1696, AGAY, sec. Discipular,
serie Inventarios, caja 822, lib.1).

De las advocaciones marianas veneradas en suelo novohispano, ¢ incluso hispa-
noamericano, es la primera ocasién que se encuentra a la Virgen de las Montanas,
cuyo culto inici6 en la regién de Extremadura, Espafia, cerca de 1621, por el er-
mitano Francisco Paniagua (Orti, 1949, pp. 24-26). La llegada de esta devocién
a tierras yucatecas pudo deberse a los vinculos que las familias avecindadas en
Meérida siguieron manteniendo con sus antepasados extremeos, asunto que fue
ocasién para que se importase esa otra devocion. Es llamativo que en la iglesia
para los africanos y sus descendientes se cambiase la imagen devocional primaria
por otra, distante de la feligresia original, pero representativa para los espanoles
y criollos que participaban en la cofradia. La intrusion hispana en la hermandad
probablemente era mucho mas notoria en esos anos, por lo que el cambio de de-
vocién, aunque debid tener alguna significacion para la poblacion negra, esta no
tuvo mds opcidn que también hacerla suya. Sin duda que para el parroco el cambio
se tradujo en mayores ganancias econdmicas provenientes de los fieles espafioles y
criollos, ademas del sector de origen africano.

Respecto de la religiosidad de los negros y mulatos, Castafieda (2015, p. 151)
opina que no existié una advocacién que dominara en la fe de los asentados en
la Nueva Espafia, ya que la Virgen Maria, Cristo y numerosas santas y santos,
incluidos las y los de color, estaban presentes en sus manifestaciones religiosas.”*
A esas devociones cabe ahora sumar la de la Virgen de las Montanas, aunque era
un culto compartido.”> Por el lado de los parroquianos de procedencia africana,
el caso es ejemplificado por el pardo Eugenio de Acosta, capitin que, en abril 12

3 Lacofradfadel Santo Nombre de Jests, creada en Sevilla para 1572, adquirié laimagen del Nifio Jestis hacia 1580
para convertirse en titular de la hermandad (Roda, 2016, pp. 248-249).

34 Sedice que San Benito de Palermo, Santa Ifigenia, San Baltazary San Martin de Porres fucron los santos negros
de mayor devocion en Iberoamérica (Castaiieda, 2015, p. 152).

35 No se sabe hastaahorassi laimagen fue de bulto o una pintura.

24
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

de 1690, legd en su ultima voluntad “50 pesos para la cofradia de Nuestra Sefiora
de las Montaiias [y] 50 pesos asimismo para la dicha parroquia del dulce nombre
de Jesus” (Testamento del Capitin Eugenio Acosta, 12 de abril de 1690, AGEY,
fondo Notarial, CD 1, fols. 222-226).

Por el lado de los criollos, se tiene también un dato de importancia. En el
traspaso a la nueva sede de la parroquia en 1774 se trasladé igualmente el culto a
la Virgen de las Montanas. La mudanza le resulté beneficiosa, pues continué con
mas fuerza por los buenos donativos que sus ricos devotos espanoles y criollos
otorgaban. Antes, quiz4 por estar en una iglesia creada para los negros y mulatos,
condicionaba a algunos feligreses blancos, pero le favorecié el cambio al templo
que habia sido de la Compaiia de Jesus.

En esa ocasion, el ejemplo se tiene en Juan Esteban Quijano, perteneciente a
una de las familias mds ricas de la regién y allegada al gobierno de la ciudad y de
la provincia (Machuca, 2013), cuyo clan familiar era conocido como poseedor de
esclavos; sin duda, fue el que més tuvo en la regién yucateca: de 1710 a 1789 se le
reportan 57 personas de ambos sexos en estado de esclavitud (Restall, 2009, p. 60).
Cabe recordar que Quijano habia sido integrante de la Junta de Temporalidades
que decidié el traspaso de la parroquia al extemplo jesuita, por lo que es posible que
desde antes fuese participante de la cofradia, misma a la que pertenecian sus esclavos.

Esta persona fundd una obra pia el 1 de abril de 1788, y destiné su estancia
ganadera denominada San Antonio Xiat, cercana al poblado de Cansahcab, para
que sus réditos anuales solemnizaran la fiesta. Nombré mayordomo de esta a su
hijo Juan Esteban Quijano y Zetina. Un mes antes habia redactado su testamento,
en el que indicaba que parte de los réditos de la estancia servirfan para costear
misas, sermones y procesién en la iglesia del Santo Nombre de Jesus, y que en
su entierro la procesion estuviese encabezada por la imagen de la Virgen de las
Montanas (Testamento de Juan Esteban Quijano, 1 de marzo de 1788, AGEY,
fondo Notarial, CD 25, fol. 225).

Por si queda alguna duda sobre la devocién del acaudalado criollo hacia esa ima-
gen, entre los oficios notariales relativos al empleo de las ganancias mencionadas,
se apunta su destino a “la celebracién del Dulcisimo Nombre de Marfa Santisima
Senora Nuestra bajo la advocacion de las Montafias que se celebra en la parroquia
de Pardos, del Santo Nombre de Jestis” (Notas de pagos de rentas, 1 de abril de
1789, AGEY, CD 25, imagenes 833-836).

Elhecho de que fuese un culto practicado por los espanoles, criollos, africanos y
sus descendientes en una iglesia para los negros y sus calidades no debié de ser para

25
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

cllos algo ajeno, pues la interrelacién entre esos dos sectores sociales ya habia acon-
tecido con anterioridad desde la cofradia del Santo Nombre de Jests, en la catedral.

En cuanto a la fiesta religiosa, la advocaciéon mariana de la Virgen de las
Montaiias se celebraba el domingo que le sigue al 8 de septiembre, dfa dedicado a
la Natividad de la Virgen Maria, acorde con la liturgia.

Debido al empuje de los hispanos y criollos, la devocién a la Virgen de las
Montafias sobrepasé los limites parroquiales, puesto que en octubre de 1758 esta
advocacién mariana fue una de las fiestas votadas por el Ayuntamiento de Mérida. En
el documento se lee que los regidores habian decidido otorgar 25 pesos parala fiesta
de San Juan Bautista; 80 pesos para la fiesta de San Bernabé, patrono de la ciudad,
y “treinta pesos para el novenario y rogacién de Nuestra Seiora de las Montafias
en su santuario” (libro de Acuerdos de Cabildo y otros documentos, Mérida, 1 de
enero de 1757-30 de julio de 1764, Biblioteca Virtual de Yucatdn, LMEP-003, ficha
49389, imagen 66). El hecho de que el cabildo asignase recursos parala fiesta de una
imagen religiosa que se encontraba en una parroquia para negros, mulatos y pardos
es indicador de que los espafioles también concurrian alos servicios de culto en ho-
nor a aquella Virgen. El festejo de la Virgen de las Montanas fue, hasta la segunda
década del siglo XIX, uno de los mds votados para la ciudad (AGN, Instituciones
coloniales, Real Hacienda, Propios y arbitrios, vol. 40, exp. 3 [1795-1820], Propios
de arbitrios del Ayuntamiento de Mérida, 1814-1817;* AGI, México, vol. 3098a).

A pesar de que era una devocién compartida, la participacién de ambos sectores
en las fiestas de la cofradia se restringfa a la procesion, en que se sacaba el estandarte
de la casa del Ayuntamiento con direccién hacia la iglesia del Santo Nombre de
Jestis y a la misa que se oficiaba, pues el convite por aquella fiesta religiosa se redu-
cia exclusivamente a los miembros del Cabildo y al clero (Martinez, 1993, p. 165).
Es probable que esta situacién haya ocasionado conflictos entre ambos grupos.
En Mérida, ante la falta de informacidn, se desconoce si debido al contexto de la
esclavitud laxa o doméstica existente, aunado a pardos con recursos econémicos,
pudo darse alguna participacion conjunta mas alld de la sefialada.

El culto a esta advocacién mariana no desapareci6 con el fin de la época co-
lonial al cerrarse la parroquia del Santo Nombre de Jesus en 1822. La devocién
se mantuvo en la misma iglesia por la feligresia de los antiguos sectores sociales
que acudian a ella, pero quiza era mis notoria la presencia e influencia del sector

36 En esta documentacion de gastos de la ciudad se menciona que de 1790 a 1817 se Crogaban recursos para los
festejos de aquc“a Virgen.

26
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

sefialado hasta hacfa poco como blanco.?” La devocién ala Virgen de las Montanas,
hoy inexistente —sin conocerse siquiera una imagen certera de esta—, prosiguié
hasta la primera década del siglo XX, cuando atn se hacian novenas en su honor
en el templo conocido por entonces como Tercera Orden.

CONSIDERACIONES FINALES

La existencia de tres espacios de religiosidad, administracién y control para los
negros y sus descendientes por 240 afios en Mérida (1582-1822), la parroquiaen la
catedral, la del Santo Nombre de Jestis (1686) y la exiglesia jesuita, es significativa
porque denota su presencia alo largo de la vida colonial en la Mérida novohispana,
resalta la importancia de dichos centros en la vida espiritual, festiva y ludica de los
feligreses de ascendencia africana y ejemplifica el control hacia aquella poblacién.
Aunado a estos puntos, no pasa inadvertido que, a lo largo de esos afios, los espa-
fioles siempre estuvieron presentes €n €sos €spacios, que podrian pensarse ajenos a
cllos. Sin que esto tltimo importe, para los negros, mulatos y pardos de la ciudad,
contar con un lugar signific6, ademds de un escenario para lo ya mencionado, ¢l
punto de unién y reconocimiento en su ascendencia, desde el cual se podia negociar
y hacer sentir su presencia.

En cuanto ala devocién, desde el siglo X VI se le impuso al componente africano
de Mérida la del Santo Nombre de Jests, que a fines de la centuria siguiente fue
suplantada por una imagen mariana de nueva devocién en Espana: la Virgen de
las Montanas. La procedencia extremena de familias radicadas en la ciudad posi-
blemente dio pie a que los espanoles participantes de la cofradia abierta tuvieran
injerencia en la hermandad para imponer una nueva imagen devocional, con lo
cual se lograria una mayor hispanizacién de la congregacion en el siglo XVIIL La
importancia que llegd a tener ese culto a mediados de esa centuria, més alli de la
cofradia, provocé que el Cabildo sufragara parte de los actos religiosos.

Esa larga presencia de los africanos y sus calidades en los tres espacios con la
participacion del sector hispano habla de relaciones entre ellos que no parecen re-
flejo de una sociedad en extremo jerarquizada social y étnicamente, sobre todo en
el siglo XVIIL Si la convivencia, aunada a la ausencia de noticias acerca de alguna
resistencia por parte de los negros, mulatos y pardos en aquellos dos siglos y medio,

37 Hoy endia, la iglcsia del Jests o Tercera Orden, como se le conoce coloquialmcntc, es escenario de bodas del
sector pudicntc delasociedad meridana.

27
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

es indicio de que el poder ejercido desde arriba no adquirié una forma violenta en
esa sociedad de esclavitud laxa, asimismo es ejemplo de que el control deseado se
realizé de manera exitosa.

BIBLIOGRAFIA

AGUIRRE, G. ([1946] 1984). La poblacién negra en México. Fondo de Cultura Econdmica.

ANCONA, R. (1991). Arquitectura jesuitica en Yucatdn. Cuadernos de Arquitectura de
Yucatin (4), 17-35.

ARRIGUNAGA, J. (1982). Demography and Parish Affairs in Yucatan, 1797-1897. Uni-
versity of Oregon.

BorrOMEO, C. ([1572] 1985). Instrucciones de la fabricay el ajuar eclesidsticos. Universidad
Nacional Auténoma de México.

BRETOS, M. (2013). La catedral de Mérida. La gran casa de Dios en medio de T hé.
Cultura Yucatén.

Camros, M. (2006). Casta, feligresia y ciudadania en Yucatdn. Los afromestizos bajo el
régimen constitucional espasiol, 1750-1822. Universidad Auténoma de Yucatan.

Camros, M. (2015). Esclavitud y servidumbre negra en la ciudad de Mérida, Yucatan:
1563-1610. Iberoamericana. América Latina, Espaia, Portugal, xv(58), 21-44.
Recuperado de https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/iberoamericana/
article/view/315/1182

CARDENAS, F. (1937). Relacién historial eclesidstica de la provincia de Yucatin de la Nueva
Esparia, escrita en el ario de 1639. Antigua Libreria Robredo, José Porria e Hijos.

CASTAREDA, R. (2015). La devocién a Santa Ifigenia entre los negros y mulatos de
Nueva Espafia, siglos XVII y XVIIL En A. Martin (coord.). Esclavitud, mestizaje
y abolicionismo en los mundos hispanicos (pp. 151-172). Universidad de Granada.

CASTANEDA, R.,y Veldzquez, E. (2012). Introduccién. Cofradfas de negros y mulatos en
la Nueva Espafia: devocién, sociabilidad y resistencias. En R. Castafieda (coord.).
Nuevo Mundo. Mundos nuevos [en linea]. Recuperado de http://nuevomundo.
revues.org/64475

CHAMBERLAIN, R. (1974). Conquista y colonizacién de Yucatin (1528-1570). Porria
Hermanos.

Crupap REAL, A. (1976). Tratado curioso y docto de las grandezas de la Nueva Espasia.
Dos tomos. Universidad Nacional Auténoma de México.

28
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/iberoamericana/article/view/315/1182
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/iberoamericana/article/view/315/1182
http://nuevomundo.revues.org/64475
http://nuevomundo.revues.org/64475

Cruz, E. N. (2013). Esclavos espafioles, indios y negros: notas para el estudio de las
relaciones interétnicas en las cofradias religiosas del norte del Virreinato del Rio
de la Plata. Boletim do Museu do Paraense Emilio Goeldi. Ciéncias Humanas,
8(2), 449-458. Recuperado de hetps://www.scielo.br/pdf/bgoeldi/v8n2/14.pdf

EspADAS, A. (2010). Mérida sin M ni R. Sin mitos ni romanticismos de su fundacién
hasta su segunda modernizacion. Cuadernos de Arquitectura de Yucatdn (23),7-33.

FERNANDEZ, J. (comp.) (1945). Catilogo de construcciones religiosas de Yucatin. Dos
volimenes. Talleres Graficos de la Nacidn.

FERNANDEZ REPETTO, F., y Negroe Sierra, G. (1995). Una poblacién perdida en la me-
moria: los africanos de Yucatin. Universidad Auténoma de Yucatan.

GALVAN, M. ([1585] 1859). Concilio III Provincial Mexicano, celebrado en México el asio
de 1585, confirmado en Roma por el Papa Sixto V, mandado observar por el gobierno
espariol, en diversas drdenes. Eugenio Maillefert y Compania.

GERMETEN, N. von. (2006). Black blood brothers. Confraternities and social mobility for
Afro-Mexicans. University Press of Florida.

GoNzALBO, P. (2013). Primera parte. La trampa de las castas. En S. Alberro y P. Gon-
zalbo. La sociedad novohispana. Estereotiposy realidades (pp. 23-196). El Colegio
de México.

GUTIERREZ, L. (1983). Los libros de registro de pardos y morenos en los registros pa-
rroquiales de Cartagena de Indias. Revista Espariola de Antropologia Americana
(13), 121-141. Recuperado de hteps://revistas.ucm.es/index.php/REA A /article/
view/REAA8383110121A/25085

GUTIERREZ, L. (2008). Las cofradias de negros en la América Hispana, siglos xvi-xviii.
Recuperado de http://www.africafundacion.org/IMG/pdf/Frater.pdf

L6rez DE COGOLLUDO, D. (1955). Historia de Yucatin. Dos volimenes. Comisién de
Historia, Gobierno del Estado de Yucatén.

LuNa, S. N. (2017). Espacios de convivencia y conflicto. Las cofradias de la poblacién
de origen africano en Ciudad de México, siglo XVIIL. Trashumante. Revista
Americana de Historia Social, 10(julio-diciembre), 32-52. Recuperado de hetp://
revistatrashumante.com/avada_portfolio/numero-10

MacHuca, L. (2013). Los Quijano de Yucatdn: entre la tradicién y la modernidad.
Caravelle (101), 57-86. DOL: https://doi.org/10.4000/caravelle.558

MANSFERRER, C. V. (2011). Por las 4nimas de negros bozales. Las cofradfas de perso-
nas de origen africano en la ciudad de México (siglo XVII). Cuicuilco. Revista de
Ciencias Antropoldgicas, 18(51), 83-103. Recuperado de hteps://revistas.inah.gob.
mx/index.php/cuicuilco/article/view/3863/4098

29
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
https://www.scielo.br/pdf/bgoeldi/v8n2/14.pdf
https://revistas.ucm.es/index.php/REAA/article/view/REAA8383110121A/25085
https://revistas.ucm.es/index.php/REAA/article/view/REAA8383110121A/25085
http://www.africafundacion.org/IMG/pdf/Frater.pdf
http://revistatrashumante.com/avada_portfolio/numero-10
http://revistatrashumante.com/avada_portfolio/numero-10
https://doi.org/10.4000/caravelle.558
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/3863/4098
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/3863/4098

MARCHENA, J. (1983). Oficiales y soldados en el ejército de América. Escuela de Estudios
Hispanoamericanos.

MARCHENA, ]. (2001). El poder de las piedras del rey. Elimpacto de los modelos europeos
de fortificacion en la ciudad barroca americana. En Aczas del I1I Congreso Interna-
cional de Barroco Americano: Territorio, Arte, Espacioy Sociedad (pp. 1047-1073).
Universidad Pablo de Olavide. Recuperado de https://upo.es/depa/webdhuma/
areas/arte/3cb/documentos/083f.pdf

MARTINEZ, A. 1. (1993). Estructuras y configuracién socioecondmica de los cabildos de
Yucatdn en el siglo XVIII. Diputacién Provincial de Sevilla.

MEDINA, V. H. (2018). El croquis de la catedral de Mérida, Yucatdn, de 1574. Relaciones.
Estudios de Historiay Sociedad, 39(153),201-223. DOL: https://doi.org/10.24901/
rehs.v39i153.320

MELLAFE, R. (1964). La esclavitud en Hispanoamérica. EUDEBA.

MiLLET CAMARA, L. (1986). Estampas meridanas. La casa de la condesa. Diario de
Yucatin, 3c.

NAVEDA, A. (2001). De San Lorenzo de los negros a los morenos de Amapa: cimarrones
veracruzanos, 1609-1735. En R. Céceres (comp.). Rutas de la esclavitud en Africa
y América Latina (pp. 157-174). Universidad de Costa Rica.

ORrTI, M. A. (1949). Historia del culto y santuario de Nuestra Seiiora de la Montaia,
patrona de Ciceres. Diputacion Provincial de Céceres.

PATRON, R.,y Gonzélez, E. (2010). El capitdn Martin de Palomar, regidor, encomendero
y benefactor. Su testamento (Mérida, Yucatan, 1611). Estudios de Historia Novo-
hispana (43), 185-252. Recuperado de http://www.revistas.unam.mx/index.php/
chn/issue/view/1978/showToc

PERAZA, M. T. (2005). Espacios de identidad. La centralidad urbanay el espacio colectivo
en el desarrollo histérico de Yucatan. Universidad Auténoma de Yucatdn.

REDONDO, B. (1994). Negritud en Campeche. H. Congreso del Estado de Campeche,
LIV Legislatura.

RESTALL, M. (2009). The Black Middle: Africans Mayas, Mayas and Spaniards in Colonial
Yucatan. Stanford University Press.

Ropa, J. (2016). La cofradia del Dulce Nombre de Jesus de Sevilla y su patrimonio
escultérico a fines del siglo XVI. En J. Roda Pefia (coord.). XV1I Simposio sobre
Hermandades en Sevilla y su Provincia (pp. 241-254). Fundacién Cruzcampo.

ROMERO, C. (2017). Las cofradias del Dulce Nombre de Jestis de la archidiécesis de Sevilla
durante la época Moderna. En J. Aranda (coord.). Los dominicos y la advocacién
del Dulce Nombre de Jesiis en Andalucia (pp. 135-157). Archicofradia del Dulce
Nombre de Archidona.

30
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
https://upo.es/depa/webdhuma/areas/arte/3cb/documentos/083f.pdf
https://upo.es/depa/webdhuma/areas/arte/3cb/documentos/083f.pdf
https://doi.org/10.24901/rehs.v39i153.320
https://doi.org/10.24901/rehs.v39i153.320
http://www.revistas.unam.mx/index.php/ehn/issue/view/1978/showToc
http://www.revistas.unam.mx/index.php/ehn/issue/view/1978/showToc

RosEeLLG, E. (2000). La cofradfa de San Benito de Palermo y la integracién de los negros
y los mulatos en la ciudad de la Nueva Veracruz en el siglo xvii. En M. Pastor y
A. Mayer (coords.). Formaciones religiosas en la América colonial (pp. 229-242).
Universidad Nacional Auténoma de México.

RuBIO, J.I. (1943). Los barrios de Mérida. En F. Hijuelos (ed.). Mérida, monografias (pp.
117-119). Secretaria de Educacién Publica.

RuBIO, ]. L. (1945). Notas histéricas. En J. Ferndndez (comp.). Catdlogo de construcciones
religiosas de Yucatin. Dos volimenes. Talleres Gréficos de la Nacién.

ScHOLES, .,y Menéndez, C. (eds.) (1936). Documentos para la Historia de Yucatin. Tres
volimenes. Compania Tipografica Yucateca.

SIERRA, J. (scudénimo José Turrisa) (1846). La iglesia del Jestis y antiguo colegio de San
Javier. En El Registro Yucateco: periddico literario, redactado por una sociedad de
amigos. Tomo tercero (pp. 255-259). Imprenta de Castillo y Compaiifa.

SoLis, G.(2009). Constituciones sinodales del obispado de Yucatan. Universidad Nacional
Auténoma de México.

TIESLER, V,; Zabala, P., y Medina, C. (2012). Muerte, emplazamientos y patrones fu-
nerarios en la ciudad colonial de Campeche. En V. Tiesler y P. Zabala. Origen de
la campechaneidad. Vida y muerte en la ciudad de Campeche desde los siglos XV1 y
XVII (pp. 93-119). Universidad Auténoma de Yucatin.

VICTORIA, J. (2014). Africanos y afrodescendientes en la Mérida de Yucatdn, México.
Dos apuntamientos (siglos XVI a XIX). Fronteras de la Historia, 19(2), 148-174.
Recuperado de https://revistas.icanh.gov.co/index.php/th/article/view/196/160

VICTORIA, J. (2015). Africanos y afromestizos con mayas en Mérida. Notas de los libros
de casamientos del Sagrario y del Santo Nombre de Jests (1567-1822). En J. M.
dela Serna (coord.). Negros y morenos en Iberoamérica. Adaptacién y conflicto (pp.
145-174). Universidad Nacional Auténoma de México.

VICTORIA, J.,y Sdnchez, A. (2015). Interetnicidad y espacios de convivencia. Indigenas,
espafioles y africanos en la Mérida novohispana, 1542-1620. Secuencia. Revista
de Historia y Ciencias Sociales, 92(mayo-agosto), 7-36. Recuperado de hetp://
secuencia.mora.edu.mx/index.php/Secuencia/article/view/1332/1420

VILA VILAR, E. (2000). La evangelizacién del esclavo negro y su integracién en el mun-
do hispano. Recuperado de https://digital.csic.es/bitstream/10261/28969/1/
Negros%2c%20mulatos-Vila.pdf

31
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 o enero a diciembre de 2020 ¢ El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/view/196/160
http://secuencia.mora.edu.mx/index.php/Secuencia/article/view/1332/1420
http://secuencia.mora.edu.mx/index.php/Secuencia/article/view/1332/1420
https://digital.csic.es/bitstream/10261/28969/1/Negros%2c%20mulatos-Vila.pdf
https://digital.csic.es/bitstream/10261/28969/1/Negros%2c%20mulatos-Vila.pdf

ARCHIVOS HISTORICOS

AGAY  Archivo General de la Arquididcesis de Yucatdn. Conkal, Yucatin, México.
AGEY  Archivo General del Estado de Yucatan. Mérida, Yucatidn, México.

AGI Archivo General de Indias. Sevilla, Espafia.

AGN Archivo General de la Nacién. Ciudad de México, México.

AVCMY  Archivo del Venerable Cabildo Metropolitano de Yucatdn. Mérida, Yucatén,

México.
BN Biblioteca Nacional. Madrid, Espana.
BVY Biblioteca Virtual de Yucatdn. heep://www.bibliotecavirtualdeyucatan.com.

mx. Mérida, Yucatin, México.
Fototeca Pedro Guerra. Universidad Auténoma de Yucatin. Mérida, Yucatian, México.

32
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana... e Jorge Victoria Ojeda
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio X, niimero 21 e enero a diciembre de 2020 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846  DOI: https://doi.org/10.21696/rcs1102120201190


https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
http://www.bibliotecavirtualdeyucatan.com.mx
http://www.bibliotecavirtualdeyucatan.com.mx

