
5
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis

Espacios de religiosidad y de control  
social para africanos y sus descendientes  
en la Mérida novohispana, 1582-1822

Spaces of religiosity and control for Africans and  
their descendants in New Spain Merida, 1582-1822

Jorge Victoria Ojeda*

Resumen
Los objetivos del trabajo son conocer cuáles fueron los espacios religiosos de los africanos 
y sus descendientes en Mérida, y cuál su imagen de culto. Para ello nos basamos en fuentes 
primarias y publicadas, además de investigaciones. Se presentan tres espacios de religiosidad y 
de control social para aquella gente; la primera devoción fue al Santo Nombre de Jesús y luego 
a la Virgen de las Montañas. La cofradía de negros y mulatos ahí existente tuvo el carácter de 
abierta, pues participaban también españoles, quienes tuvieron mayor control en la hermandad 
y el culto en el siglo XVIII. Las limitaciones del trabajo están dadas por la falta de datos que 
ilustren de mejor manera lo abordado. El valor del texto radica en la develación de los sitios 
de administración y de control para el componente africano de Mérida. Se concluye que esos 
espacios representan el poder ejercido desde arriba hacia esa población, y aunque no fue de 
manera violenta, sí tuvo el éxito deseado.

Palabras clave: africanos, Mérida, religiosidad, cofradía, espacio de control.

	 *	Universidad Autónoma de Yucatán. Correo electrónico: jorge.victoria@correo.uady.mx

mailto:jorge.victoria@correo.uady.mx


6
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis

Abstract
The work objectives are to know which were the religious spaces of the Africans and their 
descendants in Merida, and which their cult icon. To do this, we rely on primary and publis-
hed sources, as well as research. Three spaces of religiosity and control are presented for those 
people, and their first devotion was to the Holy Name of Jesus and then to the Virgin of the 
Mountains. The black and mulatto brotherhood that existed there was open, since Spaniards 
also participated, and had greater control in the brotherhood and worship in the 18th century. 
The limitations of the work are related to the lack of data that better illustrates what has been 
addressed. The value of the text is to know the sites of religiosity and control for the blacks 
and mulattos of Mérida. It is concluded that these spaces represent the power applied from 
above towards that population, and although it was not violent, it did have the desired success.

Keywords: Africans, Merida, religiosity, brotherhood, control space.

Fecha de recepción: 27 de junio de 2019.
Dictamen 1: 23 de marzo de 2020.
Dictamen 2: 25 de mayo de 2020.
DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


7
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Introducción

Varios investigadores nacionales y extranjeros se han ocupado desde hace unas 
décadas a escudriñar la presencia de los negros y sus diversas calidades1 en la región 
de la Península de Yucatán, al sureste de México, entre los cuales cabe señalar a 
Redondo (1994), Fernández y Negroe (1995), Campos (2006), Restall (2009), 
Tiesler y Zabala (2012) y Victoria (2014). A pesar de ese esfuerzo, que abarca varios 
rubros, persisten dudas e inexactitudes acerca de la parroquia de aquella gente y de 
sus traslados a distintas sedes, así como la referencia de la devoción de su feligre-
sía. Un avance importante sobre el tema ha sido el ofrecido en años recientes por 
Victoria (2014), quien ha refutado la idea de Rubio Mañé (1943, p. 118) de una 
primaria iglesia de negros en el barrio de Santa Lucía. La propuesta se complementa 
añadiendo que la gente esclava y libre del periodo de 1542 a 1620-1650 residía en 
las casas de los hispanos, en la parte central de la ciudad.

En relación con las incertidumbres antes dichas, nuestros objetivos son señalar 
y analizar cuáles fueron y dónde estuvieron los sitios destinados a la administra-
ción y la religiosidad de los africanos y sus descendientes en Mérida; y, de manera 
aparejada, cuál o cuáles fueron las imágenes religiosas que se adoraron en esos es-
pacios. Partimos de la hipótesis de que los sitios de administración del componente 
africano en esa ciudad novohispana fueron tres y que se localizaron en el ámbito 
“intramuros” de la ciudad,2 con lo que se facilitaba la gestión de aquella población 
por parte de las autoridades. En ese mecanismo de control que fue la Iglesia, a las 
personas de origen africano se les impuso el culto a dos imágenes por parte de los 
españoles y criollos que participaban en las cofradías existentes en esa parroquia, 
desde el siglo XVII, al menos, hasta el siglo XIX.3

En el mundo hispano colonial, las autoridades religiosas y civiles procuraron 
atraer a los africanos a la iglesia para acercarlos a la fe católica, asunto notorio en 
lo estipulado en el Concilio III Provincial Mexicano, en el que se comunicaba a 

	 1 	 Gonzalbo (2013, pp. 13, 23-5) define calidad como un término que “engloba consideraciones de raza, dinero, 
ocupación y respetabilidad individual y familiar”, por lo que los individuos no presentaban estamentos rígidos. 
Con base en ello, señala que no es aplicable el concepto de casta a la sociedad novohispana –a la manera de este-
reotipo–, de acuerdo a la manera en que se utiliza en otras sociedades del mundo. 

	 2 	 Mérida no contó con muralla, pero fue común señalar el espacio central como “intramuros”. Esto ha sido causa de 
confusiones, como la de Marchena (2001, pp. 1050-1051), quien escribió que “Mérida de Yucatán estuvo cercada”, 
al igual que otras tantas ciudades americanas como, por ejemplo, Panamá, Santo Domingo, Puerto Rico, etcétera.

	 3 	 Gutiérrez (2008) señala que los negros esclavos y libres elegían a la deidad de su devoción. Sin embargo, creemos 
que en Mérida no tuvieron esa opción y se les asignó el culto de acuerdo con lo dictado desde Sevilla, apuntado 
líneas adelante.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


8
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

los “amos, la hagan oir [la misa] a sus criados y esclavos”, quienes acudían con los 
españoles a los templos (Galván, [1585] 1859, p.140).

El compartir culto a unas imágenes, así como la cofradía,4 entre personas de 
origen africano y españoles o criollos, como se verá más adelante, corrobora la 
existencia de unas relaciones entre esos dos grupos en Mérida no sujetas a fuertes 
confrontaciones, y de una esclavitud laxa en comparación con otras regiones novo-
hispanas (Restall, 2009; Zabala, 2012; Victoria y Sánchez, 2015),5 suscitadas en un 
control social exitoso, aunque no violento. Esta situación se originó no solo por la 
característica de ser una sociedad con esclavos y no esclavista (Restall, 2009), sino 
también por el hecho de que la evangelización de las distintas calidades, aunque 
se dio, fue más intensa en lo teórico que en lo práctico, ya que la preocupación por 
los indígenas absorbió el interés de la Iglesia y, asimismo, por la buena “conducta” 
de los negros y mulatos acatando la religión (Vila, 2000, pp. 199-200).

Para la realización de este estudio se recurrió a fuentes primarias en archivos his-
tóricos, documentos publicados, investigaciones recientes y un acervo fotográfico.

Un primer espacio. La parroquia  
del Santo Nombre de Jesús en la catedral

El primer sitio que se utilizó para los sacramentos de los tres grupos sociales 
—españoles, mayas y africanos— que convivían en Mérida fue la catedral, cuya 
construcción va de 1542 a 1599, aunque sus bóvedas se cerraron en 1587 (Bretos, 
2013, pp. 71, 88-89).6

En la década de 1580, el franciscano Antonio de Ciudad Real apuntaba que, 
a falta de conclusión de la catedral, los trescientos vecinos españoles de Mérida 

	 4 	 Las cofradías eran asociaciones laicas y religiosas, vinculadas con tareas relacionadas con la vida y la muerte. 
Además, tenían un carácter colectivo “que las hizo funcionar como instituciones corporativas de ayuda mutua, 
caracterizada por la solidaridad ante problemas de los miembros”, manifestada, a la vez, durante actividades 
religiosas, entierros y misas para los fallecidos del grupo (Luna, 2017, p. 33). 

	 5 	 Gonzalbo (2013, p. 54) afirma que, en las ciudades, españoles, indígenas, mestizos, negros y mulatos estuvieron 
en contacto e intercambiaban influencias. Referente a esa diversidad, gente africana de variada procedencia ét-
nica estuvo presente en la Mérida novohispana desde el tiempo de la fundación de esta y a lo largo de la Colonia 
(1542) (Zabala, 2012; Victoria, 2014). Fernández y Negroe (1995, p. 49) apuntan que en los registros de Mérida 
aparecen personas procedentes de lugares de África: Congo, Angola, Cabo Verde, Guinea, así como de diversos 
grupos como mandinga, mina, carabalí, loango, arara, ibo, puna, etcétera. 

	 6 	 Este mismo autor opina que ese espacio religioso estaba en condiciones de ser utilizado “en algún momento 
entre 1598 y 1603” (Bretos, 2013, p. 89). No obstante, por un litigio realizado en 1588 se sabe que para ese año ya 
se celebraba misa en el interior de la catedral (Medina, 2018, pp. 210-211).

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


9
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

se juntaban a escuchar la liturgia en una construcción de materiales perecederos, 
pero que los sacramentos se realizaban en la capilla del hospital, bajo la advocación 
de Nuestra Señora del Rosario, al menos desde 1577 (Ciudad Real, 1976, II, pp. 
339-340; Scholes y Menéndez, 1936, I, p. 59).

A pesar de que aquella obra aún estaba inconclusa, para el 6 de enero de 1582, 
fray Gregorio de Montalvo le informaba al soberano español de la existencia de 
cinco cofradías de fieles en ese espacio religioso; entre ellas, una denominada del 
Santo Nombre de Jesús. Aunque no se menciona quiénes eran los cófrades, es posible 
que haya sido la hermandad de los africanos, acorde con los datos que se expondrán 
líneas adelante (Scholes y Menéndez, 1936, II, p. 90).7 Su presencia temprana en 
un espacio religioso no es asunto extraño, ya que la cristianización era una forma 
dócil de incorporar a los africanos y sus descendientes al sistema productivo (en el 
campo o en la ciudad), pues al integrarlos a la religión se les enseñaba la aceptación 
de su condición8 (Vila, 2000, p. 191).

En 1639, Francisco de Cárdenas Valencia indicaba que en la catedral existían tres 
curatos: uno de españoles, con dos curas beneficiados y tres cofradías; uno para la 
administración de los negros y mulatos, esclavos y libres, y otro para los indígenas 
criados y domésticos existentes en la ciudad.9 Acerca del caso de los africanos señaló:

Tiene este beneficio para su administración asignada una capilla [de las diez que mencio-
na] que es la última de las que están al lado del Evangelio,10 con advocación del Santísimo 
Nombre de Jesús,11 cuya cofradía está allí fundada con autoridad de los señores obispos. 
Sustentase esta cofradía con las limosnas que se piden los días asignados, así entre los negros 
como también entre los españoles porque hay muchos asentados cófrades en ellas (Cárdenas, 
1937, p. 50)12 (véase la figura 1).

	 7 	 Sobre algunas notas referentes a las cofradías en Yucatán, véase Restall, 2009, pp. 236-238. 
	 8 	 Desde los primeros años de la época colonial se inculcó a los africanos y sus descendientes la idea del pecado y del 

castigo que este acarreaba, con miras a asegurar un buen comportamiento (Vila, 2000, p. 191). 
	 9 	 Restall (2009) apunta que la territorialidad eclesiástica fundada en la raza configuraba feligresías de casta adscritas 

a diferentes templos: la catedral era para españoles y criollos, el sagrario para mestizos, los indígenas acudían a 
diferentes iglesias en los barrios, y los negros a Santa Lucía. Este autor sigue la idea de Rubio Mañé en cuanto a 
la gente de procedencia africana. Asimismo, considero que aún se debe profundizar en el devenir de esos otros 
grupos tal como se hace en estas líneas con los negros y mulatos. 

	 10 	 El lado o nave del Evangelio es una zona de las iglesias cristianas donde se leían los evangelios en la liturgia. De 
cara al altar mayor se encuentra en el lado izquierdo. El lado contrario se conoce como nave de la Epístola.

	 11 	 Esta capilla no debe confundirse con su homóloga existente en el convento franciscano de Mérida, más conocida 
como de San Martín, en referencia a sus bienhechores de ese apellido (Cárdenas Valencia, 1937, pp. 52-53). 

	 12 	 Campos (2015, pp. 41-42) apunta que “con la conclusión de la catedral, en su exterior, a su costado sureste y 
en la parte posterior se adjuntó la capilla del Santo Nombre de Jesús, que fue destinada para el curato negro”.  

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


10
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Figura 1. Planta de la Catedral de Mérida señalando el lugar  
donde se ubicaba la capilla del Santo Nombre de Jesús

Fuente: Fernández (1945, I, p. 406), modificado.

La mención de Cárdenas Valencia acerca de los cófrades de la hermandad de 
africanos, quizá la misma de 1582, no es muy clara en cuanto si ambos grupos 
estaban en la fraternidad del Santo Nombre de Jesús; sin embargo, los datos que 
presentaremos aclaran que tanto negros y mulatos como españoles y criollos eran 
“esclavos” de la misma asociación.13

En verdad, dicha capilla se localizaba en la parte interior al final del espacio del Evangelio, al costado norponiente 
de la catedral, antes del bautisterio.

	 13 	 Restall (2009, p. 327) apunta que negros y mulatos “participaban” también en algunas de las cofradías urbanas no 
creadas exclusivamente para ellos, indicando el caso de la cofradía de la Soledad de la Madre de Dios, sita en el 

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


11
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

En referencia a la denominación de la parroquia y cofradía, de importancia de-
bió ser el mandamiento emitido en 1572 por el arzobispo de Sevilla, Cristóbal de 
Rojas y Sandoval, a sus curas, vicarios, clérigos y capellanes para que promoviesen 
la erección de una “Cofradía del Nombre Sanctíssimo de Jesús”, con intenciones 
de acabar con la mala costumbre “tan extendida” de jurar en vano (blasfemia). 
Aunque hay indicios y documentación sobre estas cofradías desde principios del 
siglo XVI, un momento fundamental fue la institucionalización de su erección. En 
el Sínodo de 1572, Rojas y Sandoval estableció unas constituciones generales sobre 
estas cofradías con el propósito de que se erigieran formalmente en las parroquias 
de la arquidiócesis sevillana. Con ese fin mandó fundar hermandades que tuviesen 
como titular el Santo o Dulce Nombre de Jesús (Roda, 2016, p. 241; Romero, 2017, 
p. 142). Ese mandato se extendió a los territorios de ultramar. En concordancia con 
esta información, sin duda que la denominación de la parroquia citada, así como 
el culto en esta, no fue elección de las personas de origen africano, como sucedió 
en otras partes con diferente devoción, sino de su promotor ajeno al grupo.14

Las cofradías fueron importantes en el proceso de cristianización de los africanos 
y sus descendientes en la América colonial. Estas eran promovidas por las órdenes 
religiosas, los propios futuros cófrades libres y esclavos, o, en algún caso, un laico 
español hacía la solicitud de la creación para mejor instrucción religiosa de sus 
integrantes. En esas hermandades, los participantes encontraron una forma de 
mantener su conciencia de solidaridad, su sentido de colectividad y de pertenen-
cia, a través de prácticas religiosas, así como de constituir sistemas de alianzas por 
medio del parentesco ritual (Roselló, 1998; Vila, 2000; Germeten, 2006; Restall, 
2009; Castañeda y Velázquez, 2012; Luna, 2017).

No resulta raro encontrar la participación de diversas etnias o grupos sociales 
disímiles en las cofradías, a pesar de que, como apunta Gutiérrez (2008), algunas 
de las hermandades fundadas en el primer siglo de la Colonia no aceptaban a 
aspirantes que pertenecían a otros grupos, quizá por defender sus intereses o por 

convento de San José, en Mérida. Sin embargo, Cárdenas Valencia (1937, p. 54) señala que esta cofradía pertenecía 
a españoles, y que en la procesión del Viernes Santo participaban también los indios, negros y mulatos, “haciendo 
cada cual su jerarquía en este ministerio y guardando su lugar y orden”. La mención de su participación en esa 
procesión no implica que fuesen parte o hermanos de esa cofradía, como suponemos que fue el caso del Santo 
Nombre de Jesús. En referencia al hecho de que fuesen los últimos en la fila, según Aguirre Beltrán ([1946] 
1984, pp. 60-61), esta era una forma de expresar poder y riqueza; los amos caminaban, la esposa detrás, y todo su 
séquito de servicio seguía al amo. Mientras más elevado era el número de negros que seguían al amo tanto más 
se cotizaban sus riquezas.

	 14 	 En Campeche, la iglesia para el componente africano también tuvo ese nombre, lo mismo que en Colima, solo 
por citar algunos casos.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


12
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

orgullo.15 Las cosas fueron cambiando con el paso del tiempo, aunque tampoco el 
proceso fue homogéneo. De acuerdo con Germeten (2006), para el siglo XVIII, 
las cofradías de africanos y sus calidades se fueron hispanizando por la integración 
de otros sectores.

En el apuntamiento de Cárdenas Valencia de 1639 se trasluce que esa hermandad 
tuvo un carácter abierto,16 puesto que incluía gente no propia de un solo grupo 
social. Otro caso en Yucatán se notifica en la población de Valladolid, donde existía 
una hermandad que incluía blancos, negros e indios (Restall, 2009, p. 237).

Gutiérrez (2008) indica que las cofradías podían tener dos clases de miembros: 
tributarios y redimidos según la participación y contribución pecuniaria de estos. 
Siguiendo a ese autor, cabe indicar que los participantes africanos de una cofradía 
tuvieron cierto nivel socioeconómico “como los esclavos domésticos, jornaleros o 
conocedores de algún oficio debido a que eran los únicos con algún tiempo libre y 
con recursos suficientes para dedicarse activamente a estas prácticas religiosas; la 
mayoría de ellos ladinos y criollos” (Gutiérrez, 2008). Los esclavos en Mérida eran 
domésticos; asimismo, a fines el siglo XVIII se apunta la existencia de muy pocos 
de ellos (Restall, 2009; p. 32).

En el caso de la cofradía aquí mencionada, los españoles eran quienes contribuían 
con la mayoría de los gastos y donaciones. En Mérida, un ejemplo de la presencia 
de españoles en la hermandad del Santo Nombre de Jesús es el legado testamen-
tario de 50 pesos por parte del acaudalado regidor y encomendero don Martín de 
Palomar, el 31 de diciembre de 1611, en beneficio de esa agrupación, de la cual él 
se decía cofrade, entre otras hermandades de la ciudad. Sin embargo, se crea una 
duda al señalarse que testó otros 20 pesos “a la cofradía de los Morenos” (Patrón 
y González, 2010, pp. 210-211).17

Aunque en estas líneas no se pretende abordar el devenir de las cofradías que 
se apuntan, cabe advertir que, por falta de documentación, se desconoce gran 
parte de su historia.18 A pesar de ello, es válido pensar que, debido a las acciones 
diversas que se buscaban a través de esas organizaciones, y por ser la única en la 

	 15 	 Masferrer (2011, p. 92) indica que la cofradía de San Benito de Palermo, de la ciudad de México, conformada por 
negros y sus calidades, aceptó españoles en 1700. 

	 16 	 Cruz (2013, pp. 449-458) explica que “se llama cofradías de carácter abierto a las que en las constituciones y en 
las prácticas de registro cofraderil no establecían condiciones de adscripción étnica, económica o cultural”. Este 
autor menciona los casos de las cofradías abiertas de la zona sudamericana de su estudio. 

	 17 	 La información proviene del documento Testamento de don Martín de Palomar, 31 de diciembre de 1611 (AGN, 
Indiferente Virreinal, caja 1260, exp. 15, fs. 7-23).

	 18 	 Tal ausencia se debe, entre otras razones, a un incendio ocurrido en la segunda década del siglo XIX en la sede de 
la parroquia de negros y mulatos (AGEY, Colonial, Varios, caja 32, vol. 1, exp. 29). 

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


13
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

ciudad conformada en mayor proporción por africanos y sus descendientes, en la 
toma de algunas decisiones pudo haber tenido contrapunteos o rencillas con los 
cofrades blancos a lo largo de su existencia.

El último dato que se tiene de aquella corporación con ese nombre corresponde 
a 1671, cuando se abrió el libro 2 de matrimonios para ese grupo, sito aún en la 
catedral (hoy denominado libro de Jesús María).19 En él se indicaba que era para 
registro de los “Negros y Mulatos de la esta [sic] Ciudad”, el cual se hizo a costa 
de la mentada agrupación por vía de su mayordomo, el “Alférez Melchor de la 
Cámara” (Archivo General del Arzobispado de Yucatán [AGAY], Jesús María 
[JM], Matrimonios [M], libro [L] 2, f. 0).

Al referirse al libro destinado a un sector preciso de la sociedad (“negros y 
mulatos”), con seguridad se trata de la cofradía del Santo Nombre de Jesús. Cabe 
añadir que los españoles continuaban participando en la fraternidad, pese a que el 
componente africano seguía con el control de la cofradía, como se nota en el caso 
del mayordomo, a quien consideramos pardo. Si bien en Yucatán se incorporó en 
las milicias gente no blanca desde fines del siglo XVII (Fernández y Negroe, 2005, 
p. 18; Restall, 2009), el caso de De la Cámara fue bastante temprano, y con rapi-
dez logró el grado de alférez, pues para 1671 se le menciona con un rango militar 
equivalente al de subteniente (Marchena, 1983, pp. 74-75).

En el acta de bautizo del hijo de De la Cámara se apunta que el 28 de marzo de 
1671 recibía ese sacramento el niño Thomas Casimiro, hijo legítimo “del Alférez 
Melchor de la Cámara y de María Pérez” (Acta de bautizo de Thomas Casimiro de 
la Cámara, marzo 28 de 1671, AGAY, Sagrario, Bautizos, 1630-1671, vol. 10, f. 69). 
En ese libro de bautizos, sin título, también hay asentados algunos hijos de indígenas, 
pardos, mulatos, e incluso una “niña española” de la que no se anotan los progeni-
tores (Acta de bautizo de la niña española Juana, febrero de 1632, AGAY, Sagrario, 
Bautizos, 1630-1671, vol. 10, f. 3). Del alférez no se anota calidad alguna; sin embargo, 
el nombre Casimiro, de su hijo, pudiese develarlo como pardo, ya que en aquel tiempo 
tal nombre era inusual entre los españoles, no así entre los de ascendencia africana.

Regresando cronológicamente, el libro primero de Jesús María abarca de 1612 
a 1665, e indica que era el “Libro de casamientos de mulatos y negros”. Se tiene, 

	 19 	 Este nombre le fue otorgado en la segunda década del siglo XIX a la iglesia que en el origen fue para los africanos. 
Sin embargo, el nombre impuesto tiempo después abarcó la clasificación de los libros anteriores. Todos los libros 
de bautizos, matrimonios y defunciones catalogados como de Jesús María corresponden a negros, mulatos, mo-
renos, pardos y chinos de la ciudad. Todas esas denominaciones sociorraciales aparecen en los libros. La última 
de ellas solo aparece dos veces. Al caso, véase Fernández y Negroe, 2005. 

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


14
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

entonces, que a partir de ese primer año, al parecer temprano en relación con otras 
regiones novohispanas, empezó el registro de ese sacramento por libro separado 
(Victoria, 2015, p. 155).20 A pesar de la fecha temprana de la separación del regis-
tro de los matrimonios en Mérida, no sería hasta la segunda mitad del siglo XVII 
cuando se encargó de manera general a los párrocos que abrieran libros de registro 
de bautizo, matrimonio y defunciones de acuerdo con los grupos sociorraciales o 
calidades de su feligresía. La medida tenía la finalidad de ejercer mayor control por 
parte de la Iglesia y la Corona de la nueva sociedad novohispana que era, de hecho, 
una sociedad con cierta diferenciación; se buscaba proteger entonces a la “buena 
sociedad”, demostrar la limpieza de sangre y la fe de los antepasados; en síntesis, 
tener un mayor control y encausarlos a la vida decente de manera cristiana (Mellafe, 
1964, p. 85; Gutiérrez, 1983, pp. 124-126; Gonzalbo, 2013, p. 62).

En el contexto de esa planeada separación se pensó en la salida del grupo de 
negros y sus descendientes de la catedral, lo que ocurrió en 1686, al concluirse la 
edificación del espacio para ellos: la iglesia y parroquia del Santo Nombre de Jesús.21 
El cambio debió de agradar al componente africano, ya que gozaría de mayor espacio 
para sus actividades religiosas. De la misma manera, el sector blanco también vio 
con buenos ojos el traslado de los negros y mulatos a una iglesia ex profeso, cuando 
no es que los españoles la hayan promovido por intereses propios, a la par del alza 
demográfica y las normas de separación.

Acerca de la población con componente africano en esa ciudad, los cálculos 
no pasan de ser especulativos. En estas líneas se apuntan las cifras obtenidas por 
Fernández y Negroe (2005, pp. 28-35) en su estudio demográfico basado en los 
libros de matrimonio de Jesús María, con la idea de mostrar el crecimiento pobla-
cional de ese grupo social en Mérida. De tal manera, de 1567 a 1651, los investi-
gadores citados señalan la existencia de 335 individuos de ambos sexos, señalados 
como negros (35 por ciento), morenos (28 por ciento), mulatos (24 por ciento) y 
pardos (11 por ciento).

	 20 	 Como se ha visto, el libro de Bautizos de 1630-1671 reúne a gente indígena y de ascendencia africana, por lo que, 
por alguna razón, quizá no todos los sacramentos se separaron al mismo tiempo. Hay que tener en cuenta también 
que los registros dependieron del párroco y de si contaba con recursos como papel. 

	 21 	 Desconocemos si los negros solicitaron su traspaso a otro sitio. De lo que estamos seguros es de que no estuvieron 
administrados por otra parroquia diferente.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


15
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

El segundo espacio. La iglesia y parroquia  
del Santo Nombre de Jesús

La sede religiosa para aquella población se abrió a principios de 1686, bajo la direc-
ción de la mitra encabezada por el obispo Juan Cano Sandoval (1682-1695). Desde 
el inicio de la gestión de este hasta el fin de 1685, antes de inaugurarse la citada 
iglesia, se contabilizó un total de 63 casamientos en el correspondiente libro 2 de 
Jesús María. De esos enlaces, once fueron realizados en la “hermita [sic] de Santa 
Lucía”, seis en 1685; cuatro, en la ermita de San Juan; uno, en la iglesia de Santiago, 
y otro más, en el convento de las Monjas (AGAY, JM, M, L 2; Victoria, 2014).22 Las 
autoridades religiosas permitían a esa población contraer matrimonio en otra sede 
que no fuese la catedral, sobre todo si uno de los cónyuges era nativo del poblado, 
como en los casos de Santiago y Santa Lucía. No obstante, el sagrario catedralicio 
continuó con el tema de su administración hasta su mudanza.

Ha sido infructuosa la búsqueda de documentación acerca de la construcción 
de esta iglesia destinada para africanos y sus descendientes en Mérida, levantada 
en tiempos del obispado de Cano Sandoval y de Juan Bruno Tello de Guzmán 
como gobernador (1683-1688). Únicamente se conoce lo asentado por Rubio 
Mañé (1945, I, p. 406) en cuanto a que ese gobernante “ayudó con su peculio para 
la construcción del templo”.

El nuevo espacio para los negros y mulatos se abrió el 15 de enero de 1686, 
según consta en un registro del libro 2 de Jesús María (1671-1716) que notifica la 
apertura de la parroquia e iglesia con el título del Santo Nombre de Jesús (AGAY, 
JM, M, L 2, fol. 43; Victoria, 2014).23

Como se ha adelantado, el cambio a ese nuevo espacio físico pudo tener razones 
demográficas, de normatividad eclesiástica, aunadas a intereses de vecinos españo-
les. A pesar de ello, no hay que dejar a un lado el posible deseo del sector africano 
de tener una mejor sede religiosa, su eventual participación económica para la 
edificación, así como la prestación de mano de obra para esa tarea.

La edificación del templo por el clero secular, junto con otras obras del siglo XVII 
(la iglesia de los jesuitas, el convento de Mejorada y el edificio del Ayuntamiento 

	 22 	 El obispo Cano Sandoval verificó en 1684 el libro de casamientos de “negros y mulatos”, y resolvió que las parti-
das estaban correctas, por lo que exhortó al cura beneficiado que siguiese de esa manera con la administración 
(AGAY, JM, M, L 2, fol. 40). Quizá esa visita también formó parte del proceso de traslado de ese sector social a 
su nueva sede. 

	 23 	 En el primer matrimonio de los dos realizados ese día, la pareja estuvo conformada por un pardo y una mujer 
maya (AGAY, JM, M, L 2, fols. 43-43v).

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


16
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

meridano en el costado poniente de la plaza principal), puede ser vista como par-
te de la consolidación urbana de Mérida y del equipamiento público en los dos 
primeros siglos de vida de la ciudad (Peraza, 2005, pp. 100-101). Pareciera que la 
sociedad delimitaba o conformaba mejor sus espacios civiles y religiosos, a lo que 
pudiese responder, como se ha dicho, el retiro de los negros y sus calidades de la 
catedral a causa del índice numérico, que iba en aumento, y de lo estipulado acerca 
de la separación administrativa.

La nueva sede siguió con su actividad de control social a través de la catequesis 
y, también, del esparcimiento de la feligresía que a ella acudía para las devociones, 
fiestas y cofradía. La vida cotidiana, marcada por el trabajo y el cumplimiento de 
los oficios religiosos los domingos y días de fiesta, los rezos antes de la jornada de 
trabajo y el rosario por el atardecer, debió continuar para los fieles. La parte lúdica 
y de esparcimiento también prosiguió; la fiesta de mayor lucimiento y goce para 
los africanos y sus descendientes fue la del Santo Nombre de Jesús, que caía en los 
primeros días de enero. Referente a esta festividad, en actas del Cabildo Eclesiástico, 
correspondientes a los primeros días de enero de varios años de la segunda mitad del 
siglo XVIII, se indica que canceló su sesión con motivo de “la fiesta de toros de los 
pardos” (AVCMY, Acuerdos del Cabildo Eclesiástico, libro 04, f. 8v., 13 de enero de 
1761).24 Sin duda que en las celebraciones de Semana Santa y del Corpus Christi de-
mostraban su “buen comportamiento”, inculcado con la idea del pecado y el castigo.

El nuevo espacio de la iglesia del Santo Nombre de Jesús fue de 12 metros por 
24 metros de longitud, hasta lo que sería el presbiterio, y 10 metros más de fondo 
de este. En total, la nave tenía 34 metros de longitud (Fernández, 1945, I, pp. 
406-407) (véase la figura 2).

La planta de aquella iglesia no estuvo en concordancia con la disposición católica 
de que la fachada mirase hacia el este,25 ya que tenía una orientación norte-sur, que-
dando el ábside en la primera orientación y la portada en la segunda, quizá por no 
encontrarse entonces otro lugar apropiado para erigirla acorde con los cánones. En el 
plano hipotético elaborado por Espadas (2010, p. 19) sobre la lotificación de solares 
para repartir entre los conquistadores en 1543, la iglesia quedaría en los terrenos 
señalados como 38 y 39 en la figura 3.26 Al respecto del solar o solares que ocupó 
la edificación, baldíos en el siglo XVII, se ignora quiénes fueron sus poseedores.

	 24 	 Similares referencias se dieron para 1762, 1763, 1764 y 1766.
	 25 	 Al caso de esas disposiciones, véase Borromeo, [1572] 1985, pp. XXII-XXIX. 
	 26 	 La ausencia de construcciones en esos solares repartidos pudo deberse a la salida de conquistadores tras comprobar 

la ausencia de materiales preciosos en la región. Al respecto, véase Chamberlain, 1974, p. 225. 

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


17
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Figura 2. Planta de la iglesia del Santo Nombre de Jesús,  
con base en el edificio existente en 1931

Fuente: Fernández (1945, I, p. 406).

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


18
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Figura 3. Plano hipotético de la lotificación  
y repartición de solares en Mérida

Fuente: Espadas (2010, p. 19), modificado.

En cuanto a su fisonomía, una fotografía de 1883, atribuida a Pedro Guerra, en la 
que se ve gran parte de la entonces iglesia denominada Jesús María, puede ofrecer 
una idea del aspecto que tuvo el espacio religioso erigido en 1686 (véase la figura 4).

Ajeno a lo que pudiese pensarse, la nueva sede de los negros y mulatos de Mérida 
no estuvo fuera de los límites de la ciudad ni en un área secundaria de esta, sino 
que se le ubicó en un terreno a la vera de una importante vía en ese tiempo: la calle 
que conducía al barrio de Santiago, y de ahí la ruta proseguía al puerto de Sisal. 
El vecindario de la nueva parroquia tampoco era para menos, pues en la casona de 
enfrente, una de las más antiguas de ese asentamiento novohispano, vivía el capitán 
Andrés de Mendoza, rico encomendero propietario de la estancia Uayalceh, una 
de las más importantes de Yucatán al final del siglo XVII (Millet, 1986).

A fines del siglo XVII, los españoles fueron tomando mayor injerencia y poder 
en los asuntos de la cofradía y, por ende, de la parroquia, ya que el culto al Santo 
Nombre de Jesús fue cambiado en ese tiempo a favor de la extremeña Virgen de 
las Montañas. Tal como se decidió la asignación del Santo Nombre de Jesús, gente 
externa al grupo de ascendencia africana determinó la nueva devoción. Al igual 

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


19
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

que antaño, los negros y mulatos adoptaron con fe la imagen; para ese propósito, 
el cura y los promotores de la Virgen debieron de implementar mecanismos.

La apertura de la iglesia para ese grupo dio pie a que se contase también con 
un espacio destinado para dar sepultura a los parroquianos fallecidos, aparte de la 
opción de enterrarlos en el interior del templo. Aunque debió abrirse mucho antes, 
el dato más temprano de ese camposanto proviene de 1722, cuando el obispo Juan 
Gómez de Parada, tratando de evitar abusos, dictó los aranceles para la parroquia 
del Santo Nombre de Jesús, e indicó que por cada sepultura que se abriese en el 
cementerio se tendría que pagar dos reales, y para los que quisieran descansar eterna-
mente en el interior de la iglesia el costo sería de cuatro reales (Solís, 2009, p. 239). 
El camposanto estaba ubicado al costado noroeste de la iglesia, en el espacio del 
actual interior de manzana (Actualización del Testamento de Ildefonsa de Marcos 
Bermejo, noviembre 8 de 1810, AGEY, Fondo Notarial, CD 72, fs. 423-436).

Luego de su apertura, la iglesia del Santo Nombre de Jesús no fue el único sitio 
donde se casaban los africanos y sus descendientes en Mérida, ya que continuaron 
los matrimonios en otros espacios ajenos. Ejemplo de una parda que no contrajo 
nupcias en esa iglesia es Isabel de Acebedo, quien en 1688 lo hizo en la de Santiago, 
barrio mayoritariamente de indígenas, posiblemente porque el contrayente era 
maya y residente en ese pueblo/barrio (AGAY, JM, M, L 2).27 El Arancel de 1722 
estipuló que los matrimonios de los parroquianos del Santo Nombre de Jesús que 

	 27 	 Los antiguos poblados mayas de alrededor se conformaron en barrios.

Figura 4. Detalle de la fotografía captada entre enero y febrero de 1883, 
cuando el nombre de la iglesia era Jesús María

Fuente: Fototeca Pedro Guerra, FCA-UADY, número de catálogo 1A06_210re.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


20
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

estuviesen avecindados en los “pueblos de indios” podrían optar a ese sacramento 
mediante un pago más elevado. Incluso se hablaba de la posibilidad de hacerlo 
en la vivienda particular, lo cual costaría mucho más (Solís, 2009, p. 238). Esto 
indica que en ese tiempo la población de ascendencia africana ya vivía, además de 
la ciudad, en antiguos pueblos convertidos en barrios cercanos.

En cuanto a la población negra y sus calidades, la cifra ofrecida por Fernández 
y Negroe (2005, pp. 28-35) para el lapso de 1657 a 1750 es de 834 personas, casi 
150 por ciento mayor que en el periodo de 1567 a 1651, citado anteriormente, 
cuando se señala que había 335 personas de ese grupo social. Entonces los pardos 
eran mayoría (71 por ciento), seguidos de los negros (20 por ciento). Aunque la 
iglesia se abrió casi tres décadas después del inicio de este periodo, nuestro interés 
es señalar la progresión del incremento demográfico de aquella gente.

El tercer espacio religioso. Nueva sede  
de la parroquia del Santo Nombre de Jesús

Con posterioridad a la expulsión de la Compañía de Jesús de tierras americanas 
en abril de 1767 por parte del rey hispano Carlos III, en Mérida se clausuraron la 
iglesia de San Ignacio de Loyola28 y el colegio de San Francisco Javier, que permane-
cieron cerrados por varios años. En 1772, la Junta Subalterna de Temporalidades de 
Mérida propuso que el colegio fuese ocupado por un hospital general, administrado 
por los religiosos de San Juan de Dios, que la nave del convento se utilizase como 
seminario de corrección de clérigos díscolos y que la iglesia sirviese como sagrario. 
No obstante, el asunto no se resolvió en todos los casos (véase Papeles varios sobre 
México y Yucatán, referente a la ocupación de temporalidades de jesuitas expulsos, 
México, abril 23 de 1773, Biblioteca Nacional de España, mss. 17618, fs. 2, 340).

Dos años después, el 20 de junio de 1774, la Junta, compuesta por Agustín 
Franco de Echano, vicario capitular; Domingo de la Rocha, asesor de gobierno; 
Estanislao del Puerto, regidor, y el acaudalado Juan Esteban Quijano, procurador 
general, determinó que la parroquia de “morenos y pardos” que existía en la ciudad, 
después de 88 años de permanencia en su iglesia, se trasladase al extemplo de la 
orden expulsada (AGI, exp. sobre el establecimiento de la Universidad, México, 
leg. 3101; Sierra, 1846, p. 259) (véase la figura 5).

	 28 	 López de Cogolludo (1955, I, p. 380) escribió que el titular de la iglesia de los jesuitas era “su ínclito fundador el 
Santo padre Ignacio de Loyola”. 

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


21
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Figura 5. Planta de la exiglesia de los jesuitas a donde  
se trasladó la parroquia del Santo Nombre de Jesús

Fuente: Fernández (1945, I, p. 382).

El nuevo espacio “intramuros” que ocupó el componente africano, a corta distancia 
de la catedral, era más amplio que el anterior, con una longitud de 39.55 metros y 
un ancho en el crucero de 27.27 metros, con lo cual el área de asistencia de fieles 
era de mayor capacidad (Fernández, 1945, I, p. 383).

En su traspaso al nuevo asiento, el nombre de la iglesia se mudó y también pasó 
a ser la sede de la parroquia del Santo Nombre de Jesús (AGAY, JM, M, L 14, fol.1), 
señalada en muchos casos como “del Jesús”, al igual que lo había sido el lugar de 
proveniencia inmediata. Después de la salida de los originales fieles, la antigua 
iglesia para los “negros y mulatos” desde 1686, siguió siendo llamada “del Jesús” 
o, bien, “del Jesús viejo”, en relación y comparación con la designación que recibía 
la que entonces ocupaban: el Jesús nuevo 29 (AGI, exp. sobre el establecimiento de 
la Universidad, México, leg. 3101).

	 29 	 Muchos investigadores creen que el nombre se debe a los jesuitas; por ejemplo, Ancona (1991, p. 20). El primer 
enlace fue el 24 de noviembre de 1774, entre José María Salas, negro libre, de Inglaterra, bautizado en la parroquia 
“del Jesús”, y María Josepha Pérez, negra libre, bautizada, natural de Jamaica (AGAY, JM, M, L 9, fol.108).

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


22
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

En la nueva parroquia, los ahí administrados seguirían los asuntos jurisdic-
cionales, administrativos, religiosos, oficios sacramentales y ritos de la época, a la 
vez de los temas lúdicos, siempre en el contexto de la religiosidad y el control de la 
población. Asimismo, al igual que en el pasado, los españoles y criollos, tal como 
comenzaron a hacerlo desde la anterior sede, tuvieron activa y aún más notoria 
participación en asuntos de la cofradía y de la vida religiosa.

Por otra parte, el sector de la población africana y sus descendientes siguió con 
la tendencia al incremento demográfico, entonces con 81 por ciento con respecto 
del periodo anterior. Para el lapso de 1751 a 1797, Fernández y Negroe (2005, pp. 
228-233) señalan la existencia de 1 024 individuos de ascendencia africana, entre 
los que predominaban las denominaciones de mulatos (41 por ciento) y pardos (39 
por ciento), aunque indican que seguramente entre los primeros estaban incluidos 
muchos de los segundos. En 1774 —intermedio en el lapso trabajado por los citados 
investigadores—, la parroquia del Santo Nombre de Jesús se trasladó al extemplo 
jesuita, por necesidades de espacio, como se ha apuntado, aunque quizá también 
por el interés de los españoles de contar con un edificio más elegante y acorde con 
su prestigio social.

El acrecentamiento de aquella población continuó, pues un padrón parroquial 
señala que en 1802 los administrados en la del Santo Nombre de Jesús sumaban 
2 373 individuos, reportados en los barrios de Santa Ana, Santiago, Mejorada, 
San Cristóbal, Ermita, “Ciudad intramuros” (AGN, Justicia Eclesiástica, exp. 6, 
fol. 124). Cuatro años más tarde, en el registro titulado “Estado que manifiesta el 
número de almas de que se compone esta Parroquia del Dulce Nombre de Jesús”30 
se dice que la población era de 6 051 individuos, todos señalados como pardos 
(Arrigunaga, 1982, p. 152). En comparación con el censo de cuatro años antes, 
la cifra de feligreses subió más de 150 por ciento, por lo que habría que pensar 
en un interés del cura beneficiado por un conteo más “exigente”, lo que, a su vez, 
redundaría en mayores ganancias para él, sin dejar de pensar en posibles errores 
en alguna de las cifras.

Ese espacio estuvo en funciones para las personas de origen africano por 48 años, 
desde 1774 hasta 1822, cuando desapareció la parroquia debido al mandato del 
17 de septiembre de ese año que preceptuaba la abolición de las distinciones por 
origen. Posteriormente, la iglesia sería ocupada por la Tercera Orden de Penitencia 
(AGN, exp. Instruido sobre la división de parroquias de la capital de Mérida de 

	 30 	 El Dulce Nombre de Jesús fue una denominación coloquial que se le dio a la parroquia meridana a partir de 1693 
y permaneció a la par hasta su cierre en 1822. 

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


23
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Yucatán, Justicia Eclesiástica, t. 6, fs. 124v.-125; Sierra, 1846, p. 259).31 Con ese 
hecho concluyó el tercer espacio administrativo y de control que ocuparon los 
negros y sus calidades en Mérida (véase la figura 6).

Figura 6. Esquema de la ciudad de la Mérida virreinal

Nota: Se indican los tres espacios administrativos y de religiosidad de los negros y sus calidades, del siglo XVI al XIX: Catedral (¿?) a 
1686; Santo Nombre de Jesús, de 1686 a 1774, y la exiglesia jesuita a donde se trasladó su parroquia, de 1774 a 1822. 

Fuente: Restall (2009, p. 217), modificado.

Los diversos sitios donde se administró a aquella gente se localizaron en la parte 
“intramuros” de la ciudad, asunto que seguramente respondió a que a esos lugares 
de la parroquia también acudían españoles de cierta importancia económica y 
social, sin dejar de considerar posibles cuestiones de seguridad, a pesar del aparente 
buen comportamiento de los fieles.32

	 31 	 A pesar de lo dictado, el asunto de la distinción prosiguió en ciertos lugares por varios años más.
	 32 	 En Mérida solo se reporta una acción para desarmar a los pardos a mediados de 1820, por temores a un levan-

tamiento (AGI, Gobierno, México, leg. 3043, exp. 1), pero sin vinculación con la cofradía. A contraparte, en la 
ciudad de México y otras de Nueva España, en el siglo XVII hubo ciertos temores, infundados o no, por posibles 
alzamientos, en los cuales se le atribuía a las cofradías de negros una participación importante (Naveda, 2001; 
Masferrer, 2011, pp. 96-99). 

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


24
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Imágenes de culto en la parroquia, siglos XVI-XIX

El culto en la parroquia del componente africano fue al Santo Nombre de Jesús 
desde el siglo XVI. En un inventario de la iglesia de 1698 se dice que la imagen 
principal era la del Niño Jesús, con diadema y cruz de plata, en advocación de la 
titularidad.33 A pesar de ello, a finales del siglo XVII esa devoción fue suplantada 
por la del culto a Nuestra Señora de las Montañas (libro de Inventario de los bienes 
de la Iglesia Parroquial del Dulce Nombre de Jesús, 1696, AGAY, sec. Discipular, 
serie Inventarios, caja 822, lib.1).

De las advocaciones marianas veneradas en suelo novohispano, e incluso hispa-
noamericano, es la primera ocasión que se encuentra a la Virgen de las Montañas, 
cuyo culto inició en la región de Extremadura, España, cerca de 1621, por el er-
mitaño Francisco Paniagua (Ortí, 1949, pp. 24-26). La llegada de esta devoción 
a tierras yucatecas pudo deberse a los vínculos que las familias avecindadas en 
Mérida siguieron manteniendo con sus antepasados extremeños, asunto que fue 
ocasión para que se importase esa otra devoción. Es llamativo que en la iglesia 
para los africanos y sus descendientes se cambiase la imagen devocional primaria 
por otra, distante de la feligresía original, pero representativa para los españoles 
y criollos que participaban en la cofradía. La intrusión hispana en la hermandad 
probablemente era mucho más notoria en esos años, por lo que el cambio de de-
voción, aunque debió tener alguna significación para la población negra, esta no 
tuvo más opción que también hacerla suya. Sin duda que para el párroco el cambio 
se tradujo en mayores ganancias económicas provenientes de los fieles españoles y 
criollos, además del sector de origen africano.

Respecto de la religiosidad de los negros y mulatos, Castañeda (2015, p. 151) 
opina que no existió una advocación que dominara en la fe de los asentados en 
la Nueva España, ya que la Virgen María, Cristo y numerosas santas y santos, 
incluidos las y los de color, estaban presentes en sus manifestaciones religiosas.34 
A esas devociones cabe ahora sumar la de la Virgen de las Montañas, aunque era 
un culto compartido.35 Por el lado de los parroquianos de procedencia africana, 
el caso es ejemplificado por el pardo Eugenio de Acosta, capitán que, en abril 12 

	 33 	 La cofradía del Santo Nombre de Jesús, creada en Sevilla para 1572, adquirió la imagen del Niño Jesús hacia 1580 
para convertirse en titular de la hermandad (Roda, 2016, pp. 248-249). 

	 34 	 Se dice que San Benito de Palermo, Santa Ifigenia, San Baltazar y San Martín de Porres fueron los santos negros 
de mayor devoción en Iberoamérica (Castañeda, 2015, p. 152).

	 35 	 No se sabe hasta ahora si la imagen fue de bulto o una pintura.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


25
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

de 1690, legó en su última voluntad “50 pesos para la cofradía de Nuestra Señora 
de las Montañas [y] 50 pesos asimismo para la dicha parroquia del dulce nombre 
de Jesús” (Testamento del Capitán Eugenio Acosta, 12 de abril de 1690, AGEY, 
fondo Notarial, CD 1, fols. 222-226).

Por el lado de los criollos, se tiene también un dato de importancia. En el 
traspaso a la nueva sede de la parroquia en 1774 se trasladó igualmente el culto a 
la Virgen de las Montañas. La mudanza le resultó beneficiosa, pues continuó con 
más fuerza por los buenos donativos que sus ricos devotos españoles y criollos 
otorgaban. Antes, quizá por estar en una iglesia creada para los negros y mulatos, 
condicionaba a algunos feligreses blancos, pero le favoreció el cambio al templo 
que había sido de la Compañía de Jesús.

En esa ocasión, el ejemplo se tiene en Juan Esteban Quijano, perteneciente a 
una de las familias más ricas de la región y allegada al gobierno de la ciudad y de 
la provincia (Machuca, 2013), cuyo clan familiar era conocido como poseedor de 
esclavos; sin duda, fue el que más tuvo en la región yucateca: de 1710 a 1789 se le 
reportan 57 personas de ambos sexos en estado de esclavitud (Restall, 2009, p. 60). 
Cabe recordar que Quijano había sido integrante de la Junta de Temporalidades 
que decidió el traspaso de la parroquia al extemplo jesuita, por lo que es posible que 
desde antes fuese participante de la cofradía, misma a la que pertenecían sus esclavos.

Esta persona fundó una obra pía el 1 de abril de 1788, y destinó su estancia 
ganadera denominada San Antonio Xiat, cercana al poblado de Cansahcab, para 
que sus réditos anuales solemnizaran la fiesta. Nombró mayordomo de esta a su 
hijo Juan Esteban Quijano y Zetina. Un mes antes había redactado su testamento, 
en el que indicaba que parte de los réditos de la estancia servirían para costear 
misas, sermones y procesión en la iglesia del Santo Nombre de Jesús, y que en 
su entierro la procesión estuviese encabezada por la imagen de la Virgen de las 
Montañas (Testamento de Juan Esteban Quijano, 1 de marzo de 1788, AGEY, 
fondo Notarial, CD 25, fol. 225).

Por si queda alguna duda sobre la devoción del acaudalado criollo hacia esa ima-
gen, entre los oficios notariales relativos al empleo de las ganancias mencionadas, 
se apunta su destino a “la celebración del Dulcísimo Nombre de María Santísima 
Señora Nuestra bajo la advocación de las Montañas que se celebra en la parroquia 
de Pardos, del Santo Nombre de Jesús” (Notas de pagos de rentas, 1 de abril de 
1789, AGEY, CD 25, imágenes 833-836).

El hecho de que fuese un culto practicado por los españoles, criollos, africanos y 
sus descendientes en una iglesia para los negros y sus calidades no debió de ser para 

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


26
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

ellos algo ajeno, pues la interrelación entre esos dos sectores sociales ya había acon-
tecido con anterioridad desde la cofradía del Santo Nombre de Jesús, en la catedral.

En cuanto a la fiesta religiosa, la advocación mariana de la Virgen de las 
Montañas se celebraba el domingo que le sigue al 8 de septiembre, día dedicado a 
la Natividad de la Virgen María, acorde con la liturgia.

Debido al empuje de los hispanos y criollos, la devoción a la Virgen de las 
Montañas sobrepasó los límites parroquiales, puesto que en octubre de 1758 esta 
advocación mariana fue una de las fiestas votadas por el Ayuntamiento de Mérida. En 
el documento se lee que los regidores habían decidido otorgar 25 pesos para la fiesta 
de San Juan Bautista; 80 pesos para la fiesta de San Bernabé, patrono de la ciudad, 
y “treinta pesos para el novenario y rogación de Nuestra Señora de las Montañas 
en su santuario” (libro de Acuerdos de Cabildo y otros documentos, Mérida, 1 de 
enero de 1757-30 de julio de 1764, Biblioteca Virtual de Yucatán, LMEP-003, ficha 
49389, imagen 66). El hecho de que el cabildo asignase recursos para la fiesta de una 
imagen religiosa que se encontraba en una parroquia para negros, mulatos y pardos 
es indicador de que los españoles también concurrían a los servicios de culto en ho-
nor a aquella Virgen. El festejo de la Virgen de las Montañas fue, hasta la segunda 
década del siglo XIX, uno de los más votados para la ciudad (AGN, Instituciones 
coloniales, Real Hacienda, Propios y arbitrios, vol. 40, exp. 3 [1795-1820], Propios 
de arbitrios del Ayuntamiento de Mérida, 1814-1817;36 AGI, México, vol. 3098a).

A pesar de que era una devoción compartida, la participación de ambos sectores 
en las fiestas de la cofradía se restringía a la procesión, en que se sacaba el estandarte 
de la casa del Ayuntamiento con dirección hacia la iglesia del Santo Nombre de 
Jesús y a la misa que se oficiaba, pues el convite por aquella fiesta religiosa se redu-
cía exclusivamente a los miembros del Cabildo y al clero (Martínez, 1993, p. 165). 
Es probable que esta situación haya ocasionado conflictos entre ambos grupos. 
En Mérida, ante la falta de información, se desconoce si debido al contexto de la 
esclavitud laxa o doméstica existente, aunado a pardos con recursos económicos, 
pudo darse alguna participación conjunta más allá de la señalada.

El culto a esta advocación mariana no desapareció con el fin de la época co-
lonial al cerrarse la parroquia del Santo Nombre de Jesús en 1822. La devoción 
se mantuvo en la misma iglesia por la feligresía de los antiguos sectores sociales 
que acudían a ella, pero quizá era más notoria la presencia e influencia del sector 

	 36 	 En esta documentación de gastos de la ciudad se menciona que de 1790 a 1817 se erogaban recursos para los 
festejos de aquella Virgen.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


27
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

señalado hasta hacía poco como blanco.37 La devoción a la Virgen de las Montañas, 
hoy inexistente —sin conocerse siquiera una imagen certera de esta—, prosiguió 
hasta la primera década del siglo XX, cuando aún se hacían novenas en su honor 
en el templo conocido por entonces como Tercera Orden.

Consideraciones finales

La existencia de tres espacios de religiosidad, administración y control para los 
negros y sus descendientes por 240 años en Mérida (1582-1822), la parroquia en la 
catedral, la del Santo Nombre de Jesús (1686) y la exiglesia jesuita, es significativa 
porque denota su presencia a lo largo de la vida colonial en la Mérida novohispana, 
resalta la importancia de dichos centros en la vida espiritual, festiva y lúdica de los 
feligreses de ascendencia africana y ejemplifica el control hacia aquella población. 
Aunado a estos puntos, no pasa inadvertido que, a lo largo de esos años, los espa-
ñoles siempre estuvieron presentes en esos espacios, que podrían pensarse ajenos a 
ellos. Sin que esto último importe, para los negros, mulatos y pardos de la ciudad, 
contar con un lugar significó, además de un escenario para lo ya mencionado, el 
punto de unión y reconocimiento en su ascendencia, desde el cual se podía negociar 
y hacer sentir su presencia.

En cuanto a la devoción, desde el siglo XVI se le impuso al componente africano 
de Mérida la del Santo Nombre de Jesús, que a fines de la centuria siguiente fue 
suplantada por una imagen mariana de nueva devoción en España: la Virgen de 
las Montañas. La procedencia extremeña de familias radicadas en la ciudad posi-
blemente dio pie a que los españoles participantes de la cofradía abierta tuvieran 
injerencia en la hermandad para imponer una nueva imagen devocional, con lo 
cual se lograría una mayor hispanización de la congregación en el siglo XVIII. La 
importancia que llegó a tener ese culto a mediados de esa centuria, más allá de la 
cofradía, provocó que el Cabildo sufragara parte de los actos religiosos.

Esa larga presencia de los africanos y sus calidades en los tres espacios con la 
participación del sector hispano habla de relaciones entre ellos que no parecen re-
flejo de una sociedad en extremo jerarquizada social y étnicamente, sobre todo en 
el siglo XVIII. Si la convivencia, aunada a la ausencia de noticias acerca de alguna 
resistencia por parte de los negros, mulatos y pardos en aquellos dos siglos y medio, 

	 37 	 Hoy en día, la iglesia del Jesús o Tercera Orden, como se le conoce coloquialmente, es escenario de bodas del 
sector pudiente de la sociedad meridana.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190


28
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

es indicio de que el poder ejercido desde arriba no adquirió una forma violenta en 
esa sociedad de esclavitud laxa, asimismo es ejemplo de que el control deseado se 
realizó de manera exitosa.

Bibliografía

Aguirre, G. ([1946] 1984). La población negra en México. Fondo de Cultura Económica.
Ancona, R. (1991). Arquitectura jesuítica en Yucatán. Cuadernos de Arquitectura de 

Yucatán (4), 17-35.
Arrigunaga, J. (1982). Demography and Parish Affairs in Yucatan, 1797-1897. Uni-

versity of Oregon.
Borromeo, C. ([1572] 1985). Instrucciones de la fábrica y el ajuar eclesiásticos. Universidad 

Nacional Autónoma de México.
Bretos, M. (2013). La catedral de Mérida. La gran casa de Dios en medio de T’ hó. 

Cultura Yucatán.
Campos, M. (2006). Casta, feligresía y ciudadanía en Yucatán. Los afromestizos bajo el 

régimen constitucional español, 1750-1822. Universidad Autónoma de Yucatán.
Campos, M. (2015). Esclavitud y servidumbre negra en la ciudad de Mérida, Yucatán: 

1563-1610. Iberoamericana. América Latina, España, Portugal, xv(58), 21-44. 
Recuperado de https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/iberoamericana/
article/view/315/1182

Cárdenas, F. (1937). Relación historial eclesiástica de la provincia de Yucatán de la Nueva 
España, escrita en el año de 1639. Antigua Librería Robredo, José Porrúa e Hijos.

Castañeda, R. (2015). La devoción a Santa Ifigenia entre los negros y mulatos de 
Nueva España, siglos XVII y XVIII. En A. Martín (coord.). Esclavitud, mestizaje 
y abolicionismo en los mundos hispánicos (pp. 151-172). Universidad de Granada.

Castañeda, R., y Velázquez, E. (2012). Introducción. Cofradías de negros y mulatos en 
la Nueva España: devoción, sociabilidad y resistencias. En R. Castañeda (coord.). 
Nuevo Mundo. Mundos nuevos [en línea]. Recuperado de http://nuevomundo.
revues.org/64475

Chamberlain, R. (1974). Conquista y colonización de Yucatán (1528-1570). Porrúa 
Hermanos.

Ciudad Real, A. (1976). Tratado curioso y docto de las grandezas de la Nueva España. 
Dos tomos. Universidad Nacional Autónoma de México.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/iberoamericana/article/view/315/1182
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/iberoamericana/article/view/315/1182
http://nuevomundo.revues.org/64475
http://nuevomundo.revues.org/64475


29
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Cruz, E. N. (2013). Esclavos españoles, indios y negros: notas para el estudio de las 
relaciones interétnicas en las cofradías religiosas del norte del Virreinato del Río 
de la Plata. Boletim do Museu do Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, 
8(2), 449-458. Recuperado de https://www.scielo.br/pdf/bgoeldi/v8n2/14.pdf

Espadas, A. (2010). Mérida sin M ni R. Sin mitos ni romanticismos de su fundación 
hasta su segunda modernización. Cuadernos de Arquitectura de Yucatán (23), 7-33.

Fernández, J. (comp.) (1945). Catálogo de construcciones religiosas de Yucatán. Dos 
volúmenes. Talleres Gráficos de la Nación.

Fernández Repetto, F., y Negroe Sierra, G. (1995). Una población perdida en la me-
moria: los africanos de Yucatán. Universidad Autónoma de Yucatán.

Galván, M. ([1585] 1859). Concilio III Provincial Mexicano, celebrado en México el año 
de 1585, confirmado en Roma por el Papa Sixto V, mandado observar por el gobierno 
español, en diversas órdenes. Eugenio Maillefert y Compañía.

Germeten, N. von. (2006). Black blood brothers. Confraternities and social mobility for 
Afro-Mexicans. University Press of Florida.

Gonzalbo, P. (2013). Primera parte. La trampa de las castas. En S. Alberro y P. Gon-
zalbo. La sociedad novohispana. Estereotipos y realidades (pp. 23-196). El Colegio 
de México.

Gutiérrez, I. (1983). Los libros de registro de pardos y morenos en los registros pa-
rroquiales de Cartagena de Indias. Revista Española de Antropología Americana 
(13), 121-141. Recuperado de https://revistas.ucm.es/index.php/REAA/article/
view/REAA8383110121A/25085

Gutiérrez, I. (2008). Las cofradías de negros en la América Hispana, siglos xvi-xviii. 
Recuperado de http://www.africafundacion.org/IMG/pdf/Frater.pdf

López de Cogolludo, D. (1955). Historia de Yucatán. Dos volúmenes. Comisión de 
Historia, Gobierno del Estado de Yucatán.

Luna, S. N. (2017). Espacios de convivencia y conflicto. Las cofradías de la población 
de origen africano en Ciudad de México, siglo XVII. Trashumante. Revista 
Americana de Historia Social, 10(julio-diciembre), 32-52. Recuperado de http://
revistatrashumante.com/avada_portfolio/numero-10

Machuca, L. (2013). Los Quijano de Yucatán: entre la tradición y la modernidad. 
Caravelle (101), 57-86. DOI: https://doi.org/10.4000/caravelle.558

Mansferrer, C. V. (2011). Por las ánimas de negros bozales. Las cofradías de perso-
nas de origen africano en la ciudad de México (siglo XVII). Cuicuilco. Revista de 
Ciencias Antropológicas, 18(51), 83-103. Recuperado de https://revistas.inah.gob.
mx/index.php/cuicuilco/article/view/3863/4098

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
https://www.scielo.br/pdf/bgoeldi/v8n2/14.pdf
https://revistas.ucm.es/index.php/REAA/article/view/REAA8383110121A/25085
https://revistas.ucm.es/index.php/REAA/article/view/REAA8383110121A/25085
http://www.africafundacion.org/IMG/pdf/Frater.pdf
http://revistatrashumante.com/avada_portfolio/numero-10
http://revistatrashumante.com/avada_portfolio/numero-10
https://doi.org/10.4000/caravelle.558
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/3863/4098
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/3863/4098


30
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Marchena, J. (1983). Oficiales y soldados en el ejército de América. Escuela de Estudios 
Hispanoamericanos.

Marchena, J. (2001). El poder de las piedras del rey. El impacto de los modelos europeos 
de fortificación en la ciudad barroca americana. En Actas del III Congreso Interna-
cional de Barroco Americano: Territorio, Arte, Espacio y Sociedad (pp. 1047-1073). 
Universidad Pablo de Olavide. Recuperado de https://upo.es/depa/webdhuma/
areas/arte/3cb/documentos/083f.pdf

Martínez, A. I. (1993). Estructuras y configuración socioeconómica de los cabildos de 
Yucatán en el siglo XVIII. Diputación Provincial de Sevilla.

Medina, V. H. (2018). El croquis de la catedral de Mérida, Yucatán, de 1574. Relaciones. 
Estudios de Historia y Sociedad, 39(153), 201-223. DOI: https://doi.org/10.24901/
rehs.v39i153.320

Mellafe, R. (1964). La esclavitud en Hispanoamérica. EUDEBA.
Millet Cámara, L. (1986). Estampas meridanas. La casa de la condesa. Diario de 

Yucatán, 3c.
Naveda, A. (2001). De San Lorenzo de los negros a los morenos de Amapa: cimarrones 

veracruzanos, 1609-1735. En R. Cáceres (comp.). Rutas de la esclavitud en África 
y América Latina (pp. 157-174). Universidad de Costa Rica.

Ortí, M. A. (1949). Historia del culto y santuario de Nuestra Señora de la Montaña, 
patrona de Cáceres. Diputación Provincial de Cáceres.

Patrón, R., y González, E. (2010). El capitán Martín de Palomar, regidor, encomendero 
y benefactor. Su testamento (Mérida, Yucatán, 1611). Estudios de Historia Novo-
hispana (43), 185-252. Recuperado de http://www.revistas.unam.mx/index.php/
ehn/issue/view/1978/showToc

Peraza, M. T. (2005). Espacios de identidad. La centralidad urbana y el espacio colectivo 
en el desarrollo histórico de Yucatán. Universidad Autónoma de Yucatán.

Redondo, B. (1994). Negritud en Campeche. H. Congreso del Estado de Campeche, 
LIV Legislatura.

Restall, M. (2009). The Black Middle: Africans Mayas, Mayas and Spaniards in Colonial 
Yucatan. Stanford University Press.

Roda, J. (2016). La cofradía del Dulce Nombre de Jesús de Sevilla y su patrimonio 
escultórico a fines del siglo XVI. En J. Roda Peña (coord.). XVII Simposio sobre 
Hermandades en Sevilla y su Provincia (pp. 241-254). Fundación Cruzcampo.

Romero, C. (2017). Las cofradías del Dulce Nombre de Jesús de la archidiócesis de Sevilla 
durante la época Moderna. En J. Aranda (coord.). Los dominicos y la advocación 
del Dulce Nombre de Jesús en Andalucía (pp. 135-157). Archicofradía del Dulce 
Nombre de Archidona.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
https://upo.es/depa/webdhuma/areas/arte/3cb/documentos/083f.pdf
https://upo.es/depa/webdhuma/areas/arte/3cb/documentos/083f.pdf
https://doi.org/10.24901/rehs.v39i153.320
https://doi.org/10.24901/rehs.v39i153.320
http://www.revistas.unam.mx/index.php/ehn/issue/view/1978/showToc
http://www.revistas.unam.mx/index.php/ehn/issue/view/1978/showToc


31
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Roselló, E. (2000). La cofradía de San Benito de Palermo y la integración de los negros 
y los mulatos en la ciudad de la Nueva Veracruz en el siglo xvii. En M. Pastor y 
A. Mayer (coords.). Formaciones religiosas en la América colonial (pp. 229-242). 
Universidad Nacional Autónoma de México.

Rubio, J. I. (1943). Los barrios de Mérida. En F. Hijuelos (ed.). Mérida, monografías (pp. 
117-119). Secretaría de Educación Pública.

Rubio, J. I. (1945). Notas históricas. En J. Fernández (comp.). Catálogo de construcciones 
religiosas de Yucatán. Dos volúmenes. Talleres Gráficos de la Nación.

Scholes, F., y Menéndez, C. (eds.) (1936). Documentos para la Historia de Yucatán. Tres 
volúmenes. Compañía Tipográfica Yucateca.

Sierra, J. (seudónimo José Turrisa) (1846). La iglesia del Jesús y antiguo colegio de San 
Javier. En El Registro Yucateco: periódico literario, redactado por una sociedad de 
amigos. Tomo tercero (pp. 255-259). Imprenta de Castillo y Compañía.

Solís, G. (2009). Constituciones sinodales del obispado de Yucatán. Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Tiesler, V.; Zabala, P., y Medina, C. (2012). Muerte, emplazamientos y patrones fu-
nerarios en la ciudad colonial de Campeche. En V. Tiesler y P. Zabala. Origen de 
la campechaneidad. Vida y muerte en la ciudad de Campeche desde los siglos XVI y 
XVII (pp. 93-119). Universidad Autónoma de Yucatán.

Victoria, J. (2014). Africanos y afrodescendientes en la Mérida de Yucatán, México. 
Dos apuntamientos (siglos XVI a XIX). Fronteras de la Historia, 19(2), 148-174. 
Recuperado de https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/view/196/160

Victoria, J. (2015). Africanos y afromestizos con mayas en Mérida. Notas de los libros 
de casamientos del Sagrario y del Santo Nombre de Jesús (1567-1822). En J. M. 
de la Serna (coord.). Negros y morenos en Iberoamérica. Adaptación y conflicto (pp. 
145-174). Universidad Nacional Autónoma de México.

Victoria, J., y Sánchez, A. (2015). Interetnicidad y espacios de convivencia. Indígenas, 
españoles y africanos en la Mérida novohispana, 1542-1620. Secuencia. Revista 
de Historia y Ciencias Sociales, 92(mayo-agosto), 7-36. Recuperado de http://
secuencia.mora.edu.mx/index.php/Secuencia/article/view/1332/1420

Vila Vilar, E. (2000). La evangelización del esclavo negro y su integración en el mun-
do hispano. Recuperado de https://digital.csic.es/bitstream/10261/28969/1/
Negros%2c%20mulatos-Vila.pdf

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/view/196/160
http://secuencia.mora.edu.mx/index.php/Secuencia/article/view/1332/1420
http://secuencia.mora.edu.mx/index.php/Secuencia/article/view/1332/1420
https://digital.csic.es/bitstream/10261/28969/1/Negros%2c%20mulatos-Vila.pdf
https://digital.csic.es/bitstream/10261/28969/1/Negros%2c%20mulatos-Vila.pdf


32
Espacios de religiosidad y de control social para africanos y sus descendientes en la Mérida novohispana… • Jorge Victoria Ojeda

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año X, número 21 • enero a diciembre de 2020 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190

Archivos históricos

AGAY	 Archivo General de la Arquidiócesis de Yucatán. Conkal, Yucatán, México.
AGEY	 Archivo General del Estado de Yucatán. Mérida, Yucatán, México.
AGI	 Archivo General de Indias. Sevilla, España.
AGN	 Archivo General de la Nación. Ciudad de México, México.
AVCMY	 Archivo del Venerable Cabildo Metropolitano de Yucatán. Mérida, Yucatán, 

México.
BN	 Biblioteca Nacional. Madrid, España.
BVY	 Biblioteca Virtual de Yucatán. http://www.bibliotecavirtualdeyucatan.com.

mx. Mérida, Yucatán, México.
Fototeca Pedro Guerra. Universidad Autónoma de Yucatán. Mérida, Yucatán, México.

https://doi.org/10.21696/rcsl102120201190
http://www.bibliotecavirtualdeyucatan.com.mx
http://www.bibliotecavirtualdeyucatan.com.mx

