
Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad 
Año 10, núm. 19, septiembre 2020-febrero 2021, e-ISSN: 2007-3607 

 
Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad  
e-ISSN: 2007-3607 
Universidad de Guadalajara 
Sistema de Universidad Virtual 

México  
paakat@udgvirtual.udg.mx 

 

 

 

 

 

Año 10, número 19, septiembre 2020-febrero 2021 

 
 
 

A falácia lúdica das três leis: Ensaio sobre inteligência artificial, 

sociedade e o difícil problema da consciência 

 

The playful fallacy of the three laws: Essay on artificial 

intelligence, society and the difficult problem of conscience 
 

 
La lúdica falacia de las tres leyes: ensayo sobre inteligencia 

artificial, sociedad y el difícil problema de la conciencia 
 

 

Alexandre Quaresma* 
http://lattes.cnpq.br/6089915050124806 

Pontificia Universidad Católica de São Paulo, Brasil 

 
 
 

[Recibido 12/03/2019. Aceptado para su publicación 14/08/2020] 

DOI http://dx.doi.org/10.32870/Pk.a10n19.478 

 

 

 
Resumo 

O objetivo desse ensaio é refletir de maneira crítica sobre a condição de nossos mais modernos 
sistemas de inteligência artificial, seus potenciais latentes, suas possibilidades técnicas úteis à 
sociedade, e também sobre suas intrínsecas limitações estruturais, extrapolando hipóteses acerca 
do hard problem da consciência e sua sonhada superação, especulando também sobre as 
possíveis interações desses sistemas inorgânicos pretensamente  conscientes e superinteligentes 
com as sociedades contemporâneas de hoje e de amanhã, e suas possíveis consequências 

indesejáveis para os próprios corpos sociais envolvidos nessas relações – em grande medida – 
disruptivas. Para tanto, usaremos como objeto teórico as famigeradas “três leis da robótica” de 
Isaac Asimov, afim de demonstrar a fragilidade inverossímil de tal hipótese ficcional, quando 

confrontada com a realidade fática e também com o próprio estado atual da arte em inteligência 
artificial e sistemas computacionais. Ademais, ainda que o problema duro da consciência em 



 

Alexandre Quaresma 

2 

sistemas cibernético-informacionais permaneça inalterado em sua insolubilidade persistente, não 
é difícil imaginar robôs com vários níveis e graus de inteligência distintos interagindo com os seres 
humanos nos mais diversos setores e ambientes da vida cotidiana social, como de fato já começa 
a acontecer, e as subsequentes consequências e desdobramentos sociais. Por isso é muito difícil 
crer que meras “três leis” lúdicas, oriundas da ficção científica, pudessem ser instrumento 
suficiente e satisfatório para o enfrentamento das questões que envolvem seres humanos e 
sistemas inorgânicos dotados com inteligência artificial (IA). 

 
Palavras-chave 

Inteligências artificiais; cognição; hard problem; robótica; crítica da tecnologia. 
 
 
Abstract 

The objective of this essay is to reflect critically on the condition of our most modern artificial 

intelligence systems, their latent potentials, their technical possibilities useful to society, and also 
on their intrinsic structural limitations, extrapolating hypotheses about the hard problem of 
consciousness and its dreamed of overcoming, speculating also about the possible interactions of 
these supposedly conscious and superintelligent systems with contemporary societies of today 
and tomorrow, and their possible undesirable consequences for the very social bodies involved in 
these - to a large extent - disruptive relationships. To do so, we will use Isaac Asimov's infamous 
“three laws of robotics” as a theoretical object, in order to demonstrate the unlikely fragility of 

such a fictional hypothesis, when confronted with factual reality and also with the current state 
of the art in artificial intelligence and systems computational. Furthermore, even though the hard 
problem of consciousness in cyber-informational systems remains unchanged in its persistent 
insolubility, it is not difficult to imagine robots with different levels and degrees of intelligence 
interacting with humans in the most diverse sectors and environments of everyday social life, as 
it actually begins to happen, and the subsequent consequences and social developments. That is 

why it is very difficult to believe that mere playful “three laws”, originating from science fiction, 
could be a sufficient and satisfactory instrument to face issues involving human beings and 

inorganic systems endowed with artificial intelligence (AI). 
 
Keywords 

Artificial intelligence; Cognition; Hard problem; Robotics; Criticism of technology. 
 

 
Resumen 

El objetivo de este ensayo es reflexionar críticamente sobre la condición de nuestros más 
modernos sistemas de inteligencia artificial, sus potenciales latentes, sus posibilidades técnicas 
útiles para la sociedad y, también, sobre sus intrínsecas limitaciones estructurales. Se extrapolan 
hipótesis acerca del problema difícil de la consciencia y su soñada superación, además de 
especular también sobre las posibles interacciones de esos sistemas inorgánicos supuestamente 

conscientes y superinteligentes con las sociedades contemporáneas de hoy y de mañana, y sus 
posibles consecuencias indeseables para los propios cuerpos sociales involucrados en estas 
relaciones (en gran medida) disruptivas. Para ello, usaremos como objeto teórico las famosas 

“tres leyes de la robótica” de Isaac Asimov, con la finalidad de demostrar la fragilidad inverosímil 
de tal hipótesis ficcional, sobre todo cuando es confrontada con la realidad fáctica y también con 
el propio estado actual del arte en lo referente a inteligencia artificial y sistemas computacionales. 

Aunque el problema duro de la consciencia en los sistemas cibernético-informacionales 
permanezca sin alteración en su irresolución persistente, no es difícil imaginar robots con varios 
niveles y grados de inteligencia distintos interactuando con los seres humanos en sus más 
diversas áreas y ambientes de la vida cotidiana social, como ya de hecho empieza a suceder, y 
sus subsecuentes consecuencias y desdoblamientos sociales. Por eso es muy difícil pensar que 
solo “tres leyes” lúdicas, originadas en la ciencia ficción, puedan ser un instrumento suficiente y 
satisfactorio para enfrentar las cuestiones que involucran a los seres humanos y a los sistemas 

inorgánicos dotados de inteligencia artificial (IA). 
 
Palabras clave 

Inteligencias artificiales; cognición; hard problem; robótica; crítica de la tecnología. 

 
 



 

Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad 
Año 10, núm. 19, septiembre 2020-febrero 2021, e-ISSN: 2007-3607 

3 

Introdução 

O ensaio [...] tem a ver com os pontos cegos de seus 
objetos. Ele quer desencavar, com seus conceitos, aquilo 

que não cabe em conceitos, ou aquilo que, através das 
contradições em que os conceitos se enredam, acaba 

revelando que a rede de objetividade desses conceitos é 
meramente um arranjo subjetivo 

Theodor Adorno (2003, p. 44) 

Nada nem ninguém, poderá demover um computador, androide ou robô, 

pretensamente consciente, dotado com IA, de fazer algo acerca do qual esteja 

certo de que seja o mais apropriado a ser feito naquela situação específica em 

que ele se encontre num dado momento, segundo seu programa. Ainda que na 

realidade factual ele esteja provocando sinistros, catástrofes, danos sociais 

graves e até mesmo a morte de seres humanos devido às suas ações 

pretensamente inteligentes, mas hipoteticamente desastrosas.  

Se o sistema cibernético-informacional realmente estiver determinado 

acerca de que tal ou qual ação que empreende é a mais apropriada, segundo  

sua codificação interna pregressa original, segundo também seus parâmetros e 

calibragens prévias, não importará o argumento que lhe seja apresentado, nem 

o apelo emocional acerca do que possa acontecer caso ele prossiga com sua 

ação resoluta, pois o sistema necessariamente segue e sempre seguirá regras 

rígidas, determinísticas, fixas, sem quaisquer ambiguidades ou exceções 

possíveis, ainda que essas regras e procedimentos –no caso da IA– sejam 

agrupados e arranjados de tal modo por seus projetistas, que visem justamente 

dar a impressão de que exista alguma espécie de vida no interior do sistema 

computacional automatizado, ou mesmo um alguém subjetivo qualquer que 

pudesse experimentar consciência, subjetividade, que tivesse protagonismo 

ontofenomênico, animando a máquina, impulsionando e movendo suas ações.  

Na verdade, se ignorarmos as aparências externas e deixarmos de lado os 

antropomorfismos, e observarmos com atenção a constituição e a lógica 

internas dos referidos constructos e sistemas, veremos que o que temos de fato 

em termos discerníveis é a execução contínua de uma série de programas, 

rotinas e protocolos, o que significa dizer, ações acéfalas, e que assim, no fundo, 

não poderá haver ali valores a se respeitar, sentimentos reais a se sentir, se 

compreender e se expressar, existência vívida, subjetividade experiencial, nem 

muito menos ainda um agente atuante com perspectiva de primeira pessoa, 

ancorado e conectado ao mundo e à cultura.  

A máquina –o que vale dizer, o computador, o androide e o robô– apenas 

executa obedientemente o seu programa rígido e pré-determinado –isso, 

quando “as coisas funcionam bem”, sem bugs ou panes–, e ainda que esse 

programa excepcional incluísse representações do que sejam valores humanos, 

experiências ou sentimentos, ou ainda ética, juízo e discernimento, o que haverá 



 

Alexandre Quaresma 

4 

se manifestando ali no constructo não serão reais valores, experiências ou 

sentimentos, não no verdadeiro sentido dos termos, nem muito menos ainda 

poderá haver ética, juízo e discernimento algum, mas sim a mera simulação 

computacional das representações abstratas de tais propriedades no interior da 

máquina, representações estas completamente acéfalas e destituídas 

justamente das qualidades principais que pretensamente deveriam sentir, 

exprimir e compreender.  

E mesmo que impuséssemos uma série de regras e até mesmo um código 

de conduta protocolar de segurança, que visasse proteger os humanos nas 

relações sociais com tais sistemas inorgânicos, ainda assim, a interação de tais 

constructos com a realidade do ambiente societal e suas complexidades sempre 

gerará situações imprevisíveis a priori para o projetista e programador ou 

mesmo engenheiro de software, já que a realidade “lá fora”, além do mundo 

abstrato das ideias e reflexões, é extremamente dinâmica e complexa, fluida, e 

essa fluidez complexa e dinâmica não é computável.1  

Cândido seria aquele que, por desventura ou malogro, inocência crédula 

ou mesmo desconhecimento da especificidade técnica do assunto hora em 

tela, acreditasse que meras “três leis” lúdicas, oriundas de um romance de 

ficção científica2 do século passado, pudessem –na vida real e de fato, no 

século XXI– nos proteger dos comportamentos imprevisíveis e/ou 

indesejáveis de nossos próprios constructos cibernético-informacionais 

dotados com inteligência artificial (IA).  

Seria uma grande tolice crer que a inteligência artificial só nos trará 

benefícios e confortos no futuro, e nunca crises e problemas. Pensá-los 

(crises e problemas) nesse momento que antecede a possível resolução do 

chamado “problema duro ou difícil” da consciência (hard problem), pode ser 

não apenas salutar, como também útil, já que existe no horizonte até mesmo 

a possibilidade extrema do surgimento de uma superinteligência,3 ou mesmo 

de várias, o que eleva potencialmente o risco para um outro patamar por 

hora pouco preciso ou mensurável, cujas consequências periclitantes não 

podemos de modo algum prever a priori. 

Mas, ainda que consigamos criar e ainda dominar uma superinteligência, 

de maneira a explorá-la sempre e unicamente a nosso favor –isso tudo num 

cenário ótimo sem maus funcionamentos ou panes–, tal constructo ainda 

estaria irremediavelmente determinado por suas próprias estruturações 

intrínsecas relativas à sua codificação original, e tal codificação original por 

sua vez não permite e não prevê o incomputável. Computadores não 

computam o incompreendido, o irredutível, o irrepresentável, logo e por estas 

mesmas razões, eles não computam também –por motivos técnicos 

igualmente óbvios– o incomputável.  



 

Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad 
Año 10, núm. 19, septiembre 2020-febrero 2021, e-ISSN: 2007-3607 

5 

Assim, como pano de fundo de toda essa problematização teórica acerca 

da inteligência artificial (IA), está 1) a nossa incapacidade inconteste de 

compreender o funcionamento objetivo da mente biológica que gera a 

consciência; 2) a nossa incapacidade subsequente de representar algo que 

não compreendemos e que talvez nem seja passível um dia de uma 

representação formal, e 3) também a conclusão lógica da qual não podemos 

nos esquivar de que sem uma compreensão e representação formal é 

impossível reproduzir, copiar ou mesmo simular o fenômeno da mente 

consciente que se pretende replicar.  

Em síntese, sem compreensão do fenômeno, e sem sua redução e 

representação formal, não pode e nem poderá haver reprodução, cópia ou 

simulação. Mesmo porque, como reproduzir, copiar ou mesmo simular algo que 

não compreendemos? E esse é, em linhas gerais, o famigerado hard problem, 

ou mais simplesmente o difícil problema de conseguir reproduzir o fenômeno da 

consciência em sistemas cibernético-informacionais, dentro do âmbito que se 

costuma chamar de IA forte, em contraposição à IA fraca, que são justamente 

os sistemas especialistas que absolutamente dispensam qualquer tipo de 

consciência, pois executam uma única função específica.  

Antes de avançar, explicitamos que é óbvio que as tais leis mencionadas 

não podem e nem poderiam fazer sentido real para um robô pretensamente 

inteligente, nem muito menos ainda funcionar, no sentido prático e objetivo 

de tentar proteger os seres humanos nas relações com seus sistemas 

artificiais, sejam eles computadores, androides ou robôs. De modo que, nesse 

ensaio, tomaremos as “três leis” apenas como uma espécie de objeto teórico 

exemplificador do que não pode e nem poderia funcionar na prática, como 

também para poder provocar a problematização e especulação de cenários 

futuros possíveis envolvendo robôs superinteligentes e seres humanos, bem 

como refletir sobre os problemas que certamente emergirão junto com a 

interação mais intensa e disseminada com estes sistemas computacionais de 

IA.  

Ipso facto, nosso objetivo será demonstrar o quão falaciosas são as “três 

leis da robótica” no que tange à vida real e as relações que travamos com 

nossos sistemas, usando ainda sua hipótese improvável e inverossímil para 

demonstrar, por consequência, a quantas anda o nosso estado atual da arte 

em sistemas de inteligência artificial. Tomemos então uma a uma as próprias 

leis e suas formulações enunciativas, e constatemos suas principais 

fragilidades e inconsistências não apenas filosóficas, mas também 

objetivamente práticas e técnicas. 

 

 



 

Alexandre Quaresma 

6 

Sobre a “primeira lei” 

Um robô não pode prejudicar um ser humano ou, por inação, permitir que um 

ser humano sofra algum dano. Ora, o problema dessa primeira lei começa 

imediatamente com a própria formulação e a terminologia utilizada, e também 

com a definição do significado objetivo desta mesma terminologia na própria 

elaboração enunciativa da referida lei. Num só termo, tudo isso referenciado e 

enunciado nessa primeira lei dependeria necessariamente da superação da 

restritiva barreira do hard problem da consciência em sistemas cibernético-

informacionais, o que sabidamente ainda não se concretizou e nem há previsões 

para a sua concretização.4 E sem uma consciência instanciada no sistema, como 

fazer o robô compreender o que significa “prejudicar”, por exemplo? Ou ainda 

explicar a ele o que seja causar dano, ou o significado da expressão “sofra 

dano”?  Mais difícil ainda seria definir o que seja ser “um ser humano”.  

Nesse sentido, como definir e representar tal coisa para o robô e ainda 

simular artificialmente a percepção experiencial do que seja sofrer um dano ou 

causar dano, se sabemos que a máquina não sente e nem pode sentir 

sofrimento ou dor? Além disso, tudo é complexo demais e repleto de 

ambiguidades e armadilhas quando tratamos de IA. Muitas vezes, quando se 

atribui ao sistema a adjetivação de inteligente, tudo se resume apenas a meros 

jogos de palavras, figuras de expressão, e nada mais.  

Ainda quanto à primeira “lei”, o problema de definição é de fato 

monumental, já que a impossibilidade de definição precisa ou mesmo parcial da 

consciência biológica impõe uma outra impossibilidade, ou seja, a impossibilidade 

de representação, e esta, por sua vez, também impõe uma outra restrição, que 

é justamente a impossibilidade de cópia, reprodução ou simulação, já que para 

nós as perguntas centrais ainda persistem completamente em aberto: o que é 

afinal um ser humano? Como funciona a mente consciente?  

Essas perguntas nos assombram e nos perseguem há milênios, sem que 

haja uma definição acabada e consensual sobre suas respostas, e talvez nunca 

existam. Sendo que, por outro lado, há infindáveis definições que concorrem 

juntas e até mesmo se somam ou se anulam num monumental arcabouço 

teórico, poroso e multifacetado que, repleto de ambiguidades e conflitos de 

hipóteses, tenta expressar o que seja ser um humano. O que significa dizer que 

existem infinitas definições, e todas elas dependem de um conjunto de crenças 

e valores contíguos e indissociáveis que as sustentam, numa teia simbólica 

complexa de intersubjetividade que nós humanos temos enorme facilidade em 

conceber, significar, representar, e ainda transmitir às novas gerações.  

Mas o que seria afinal um ser humano da perspectiva hipotética de uma 

máquina computacional pretensamente consciente? Como implantar nela um 

conceito e um valor acompanhado de seu simbolismo e significado, sendo que 



 

Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad 
Año 10, núm. 19, septiembre 2020-febrero 2021, e-ISSN: 2007-3607 

7 

nem mesmo nós sabemos como defini-los com a precisão necessária à 

reprodução do fenômeno? E o termo “permitir”, o que significaria do ponto de 

vista do sistema? Bem, a resposta mais lógica e razoável é que um código 

cibernético-informacional é, por essência, absolutamente restritivo em sua 

concepção e em seu ordenamento, e principalmente em sua execução, de 

maneira que ele vai permitir ou não permitir de acordo unicamente com sua 

codificação original, o que significa dizer que, ou ele sempre permite, ou ele 

nunca permite, conforme foi programado.  

Nesse âmbito não pode haver nada em aberto e indefinido a ser decidido 

e definido pelo próprio sistema, pois o sistema não decide, não define, ele 

apenas executa sua programação original pregressa, e isso é tudo o que ele 

consegue e pode fazer.  

No sentido de esclarecimento, hipotetizemos a título de um ou dois 

exemplos apenas –lembrando que poderíamos elencar diversos outros 

possíveis–, e digamos que há dois seres humanos armados e em conflito, que 

se encontram numa dada situação social de enfrentamento –um assaltante e 

um segurança privado de loja comercial, por exemplo, durante um roubo–, e 

que ambos no mesmo momento deem ordens semelhantes e conflitantes a um 

mesmo robô policial que possa intervir a favor de um dos dois. A quem o robô 

obedeceria, se a premissa maior é simplesmente “não pode prejudicar um 

humano”? Imaginemos uma outra breve situação hipotética onde haja dois 

humanos clamando por socorro diante de um mesmo perigo iminente e fatal, 

sendo que ambos não podem ser salvos ao mesmo tempo. 

Quem deverá ser socorrido primeiro? Quais são os critérios que devem 

balizar a escolha do sistema diante de uma mesma e única diretriz gravada 

em seu código?5 A resposta desconcertante é que tal situação não é 

computável e nem previsível a priori, e é exatamente por isso que ainda não 

temos robôs conscientes trabalhando como policiais ou seguranças armados 

nas ruas e cidades do mundo. Por hora, apenas no mundo lúdico da ficção 

científica o robô pode ser consciente, ter subjetividade, superando assim com 

facilidade o hard problem, de modo a poder também distinguir num átimo a 

qual humano deveria obedecer.  

De maneira que a “primeira lei” seria –se fosse real– absolutamente inócua 

e ineficaz, no que toca a tentar garantir a segurança dos seres humanos nessas 

novas formas de relações que emergem junto com a concepção e uso social 

desses constructos artificiais. E ainda que se persiga a meta de tentar tornar 

tratável o problema difícil da consciência, muito ainda se tem para trilhar, não 

apenas para conhecer a consciência biológica, como para reproduzi-la 

artificialmente, frisando que não possuímos nada nem semelhante à consciência 

no interior de nossos computadores, androides e robôs da atualidade, e isso é 

um impeditivo irremovível para obedecer qualquer lei, inclusive a “primeira”.  



 

Alexandre Quaresma 

8 

Em síntese, e em termos de raciocínio lógico, o problema é que 1) não 

possuímos ainda robôs nem sistemas capazes de sopesar qualidades e 

conveniências de situações reais da vida cotidiana, pelo simples fato de não 

termos também robôs nem sistemas com níveis de consciência semelhantes ou 

sequer parecidos com os dos seres humanos (hard problem). E mesmo que 

tivéssemos robôs superpotentes e superinteligentes, 2) ainda não existe uma 

forma conhecida para a redutibilidade do fenômeno da consciência –nem da 

própria, nem da dos outros–, sendo a consciência um fenômeno absolutamente 

subjetivo, e necessariamente de primeiríssima pessoa, e que não pode ser 

mensurado nem experienciado por outrem.  

O que nos leva à seguinte situação em grande medida conclusiva: 3) se 

não podemos reduzir o fenômeno da consciência e nem representá-lo em 

alguma linguagem formal conhecida, também não podemos nem poderemos 

imitar, reproduzir e nem mesmo simular tal fenômeno computacionalmente, o 

que por sua vez, inviabilizaria na prática a “primeira lei”, tornando-a, como já 

foi dito, inútil no mundo real e factual. 

 

Sobre a “segunda lei” 

Um robô deve obedecer às ordens que lhe são dadas por seres humanos, exceto 

quando tais ordens conflitarem com a Primeira Lei. Essa segunda lei nos parece 

um tanto tautológica, no sentido de que robôs, como máquinas computacionais 

que são, apenas e tão somente seguem ordens rígidas da lógica e da 

matemática que lhe são dadas por seres humanos a priori, e até aí não há e 

nem haveria necessidade de nenhuma diretriz nova ou mesmo lei, e é isso que 

elas fazem afinal: seguem seu código, executam suas rotinas rígidas e 

protocolos, e na verdade não é absolutamente disso que se trata. O real 

problema diz respeito às referidas “ordens que lhes são dadas por seres 

humanos” verbalmente, incluso aí todas as outras implicações que emergem 

junto com a asserção ordenativa em quaisquer atos de fala.  

E de novo: como o sistema computacional poderá triar e identificar a 

natureza da ordem dada, ou ainda se a ordem é emitida de boa-fé ou não por 

seus interlocutores humanos, e como ele poderá identificar a voz de comando 

entre tantas vozes humanas possíveis que podem lhe ordenar tal ou qual ações 

ao mesmo tempo? Se ao contrário, o robô só obedecer a uma única voz pré-

programada, aquela credenciada e pré-autorizada perante o sistema, tal diretriz 

seria inútil, pois uma voz não credenciada ou não autorizada não seria sequer 

considerada, e o sistema e sua operação mundana seriam muito mais restritos 

em sua utilidade social.  

Mas, se um sistema complexo o suficiente puder interagir cognitivamente 

e em alto nível com os seres humanos, o fato de ser apenas “humano” –podendo 



 

Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad 
Año 10, núm. 19, septiembre 2020-febrero 2021, e-ISSN: 2007-3607 

9 

ser um bandido, terrorista ou vítima– já seria um dado suficiente para que o 

robô desse crédito a esse seu interlocutor e o obedecesse, conforme a 

famigerada “segunda lei” ordena? Ademais, esse segundo ditame previsto nessa 

hipotética “segunda lei” parece –premeditadamente– delegar ao próprio sistema 

computacional a capacidade de discernir diante de conflitos complexos e 

complicados, de deliberar conscientemente, de poder optar em meio ao conflito 

de ideias, teses e teorias, a hipótese mais provável em termos de benefício em 

relação ao que foi pré-implantado em seu código original.  

O problema é que não existe um tal código com tamanha complexidade, e 

que ainda seja capaz de replicar o que seja uma consciência deliberando, ou o 

ato de “deliberar”, pois não há ali um agente, uma intencionalidade, um sujeito, 

ou ainda uma perspectiva de mundo, de experiência subjetiva, ou outra forma 

de consciência qualquer.6 O que há pragmaticamente é apenas uma máquina 

seguindo o seu programa pré-implantado, e isso é tudo o que pode acontecer 

no interior de um computador, androide ou robô.7  

Enfim, não é crível que um sistema computacional essencialmente binário, 

que não tolera ambiguidades de nenhuma espécie, possa ter alguma maneira 

de lidar com a compreensão do que seja e signifique a “primeira lei” (Um robô 

não pode prejudicar um ser humano ou, por inação, permitir que um ser 

humano sofra algum dano), nem muito menos lidar com a tarefa monumental 

de tentar discernir entre possíveis ações futuras conflitantes, hipotéticas e 

concorrentes –o que acontece o tempo todo no cotidiano dos humanos–,  e nem 

muito menos ainda poder extrair delas a melhor e mais apropriada ação a ser 

empreendida, à revelia das demais existentes e possíveis, como fazem 

trivialmente os organismos biológicos. 

E síntese, a segunda lei –assim como a primeira– seria absolutamente 

inócua e ineficaz, principalmente no que tange a tentar proteger os seres 

humanos dos maus comportamentos dos sistemas computacionais, androides e 

robôs. E uma vez que a “primeira lei” também se mostrou igualmente ineficiente 

e inútil, a “segunda lei” –que se baseia na primeira– também não pode nem 

poderia funcionar e cumprir sua pretensa função de resguardar os seres 

humanos das ações danosas de, por exemplo, robôs descontrolados. Uma tríade 

de leis dessa natureza só poderia funcionar de fato na ficção científica, onde os 

robôs e os demais sistemas já igualaram ou superaram a capacidade cognitiva 

humana, e por isso conseguem produzir façanhas extraordinárias que, na vida 

real e por hora, apenas organismos biológicos puderam e podem alcançar.  

Lembrando que a mais inteligente das inteligências artificiais chega a 

parecer uma pálida caricatura falhada de vida diante da capacidade cognitiva e 

autopoiética real de organismos biológicos bem menos complexos que seres 

humanos.8 Mesmo porque, não seria crível a emergência de um fenômeno tão 

complexo e extraordinário como a consciência, ou mesmo seu engendramento, 



 

Alexandre Quaresma 

10 

por meio simplesmente de um arranjo tecnológico de sistemas inanimados, no 

interior de uma máquina de computar energizada com eletricidade. 

Notoriamente, nem a vida e nem a consciência enquanto fenômenos se 

resumem a apenas isso. Se o hard problem da consciência é um empecilho 

irremovível para a hipotética funcionalidade útil da “primeira lei”, o mesmo se 

dá e se daria com a dita “segunda lei”, e pelas mesmíssimas razões, estando 

assim irremediavelmente aprisionada no mundo ficcional, proibida de se 

adentrar na realidade factual mundana da concretude, sob pena de ser 

classificada apropriadamente como falácia. 

 

Sobre a “terceira lei” 

Um robô deve proteger sua própria existência, contanto que tal proteção não 

entre em conflito com a Primeira ou com a Segunda Lei. Livrando-nos 

definitivamente da falácia lúdica das “três leis”, qual seria o robô capaz de 

tamanha potência cognitiva, senão o da ficção científica de Asimov? Capaz 

também de resolver crises e dirimir conflitos internos? Segundo consta na 

literatura especializada internacional, superar o hard problem da consciência 

continua sendo um desafio a ser vencido, e isso num futuro incerto que ainda 

não é passível de precisão alguma em termos de data.9  

E sem uma consciência artificial complexa subjetiva e inerente ao próprio 

sistema, capaz e eficiente, não é possível “proteger sua própria existência”, 

como enuncia a referida “terceira lei”, mesmo porque não há “existência” 

alguma, e nem muito menos ainda uma forma de saber se sua ação 

pretensamente consciente entra “em conflito” ou não com quaisquer outras 

regras ou leis que se possa imaginar, pois, mais uma vez, é importante frisar: 

não existe “conflito” no interior do sistema computacional, mas apenas um 

arranjo tecnológico que executa uma série de rotinas, protocolos e comando 

específicos, onde não pode e nem poderia haver ambiguidades, dúvidas, 

divergências, sob pena de se perder a computabilidade do próprio sistema, 

como também sua operacionalidade objetiva e funcional.10 

Em um sistema desse tipo, binário, ou é “0” ou é “1”, e não tem mais 

“conversa fiada” acerca de variações ou dúvidas. Não existe um talvez “0”, ou 

quem sabe “1”. Isso é impensável e impossível em sistemas computacionais 

binários, da mesma forma que não há e não poderá haver também 

fracionamentos e variações de subpedaços de bits, pois não há como grafar na 

“fita virtual” da Máquina de Turing “1,5”, por exemplo, nem muito menos “0,1”, 

“0,2”, “0,3”, pois para sistemas de inteligência artificial, que por sua vez operam 

com computadores binários, toda a codificação tem de estar absolutamente 

clara e definida a priori nos bits, onde esteja matematicamente programado e 



 

Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad 
Año 10, núm. 19, septiembre 2020-febrero 2021, e-ISSN: 2007-3607 

11 

determinado também o que seja cada bit de informação, sua função, seu 

ordenamento, sem que se perca, troque de lugar ou altere, um só bit sequer. 

Quanto a essa recursividade enganadora sugerida pela “terceira lei”, de 

não poder incorrer na quebra da “primeira” e da “segunda” leis, a questão 

problemática continua sendo absolutamente a mesma, ou seja, se como 

demonstramos não é possível para o sistema seguir a “primeira lei” e nem a 

“segunda lei”, com mais razão ainda sustentamos que ele não poderá também 

seguir a “terceira lei”, já que delas dependeria necessariamente para poderem 

encontrar sua validade, o que –como vimos– não acontece. Repetindo: não pode 

haver conflito algum no interior do código binário original do sistema, na 

concepção e formatação do arranjo computacional, na engenharia e arquitetura 

de software, de maneira que o programa –reversamente– vai executar apenas 

o seu código determinístico e finito original, formalizado e representado pelo 

programador de antemão, e isso é tudo o que pode acontecer.  

E assim, mais uma vez, retornamos forçosamente ao difícil problema da 

consciência, ou seja, ao hard problem, pois somente um robô extremamente 

sofisticado e desenvolvido, e de alguma maneira insólita consciente –não 

apenas de si, mas também do mundo e dos complexos sistemas de valores–, 

poderia enfrentar problemas dinâmicos e complexos como estes, que exigem 

uma complicada interpretação das famigeradas “leis”.  

Assim sendo, o termo “proteger”, por exemplo –na expressão da máquina 

computacional–, não será absolutamente nada parecido com o que seja 

“proteger” para a compreensão trivial dos seres humanos, pois essa proteção –

no caso a humana– está irremediavelmente atrelada a valores relativos à vida, 

à própria pessoa humana viva, à dignidade dessa pessoa, o respeito conferido 

culturalmente à ela, diz respeito também a um corpo biológico que performa no 

mundo físico e químico, que sente dor, fome, medo, afeto, e que também, no 

extremo, pode morrer a qualquer instante, e isso  vai concedendo significado à 

própria existência, e tudo isso é absolutamente estranho e de fato inacessível 

para o sistema cibernético-informacional, seja ele um computador, androide ou 

robô. Quanto a isso, não há ainda qualquer solução em vista.11 

 

Considerações finais 

A inteligência expressa pelos sistemas artificiais que construímos e usamos 

reflete a nossa própria inteligência, no sentido de que são extensões de nossa 

própria mente inteligente em relação ao meio circundante, aos outros, ao 

mundo das ideias, mas daí a conseguir instanciar a nossa própria consciência 

vívida nestes mesmos sistemas artificiais, há um grande e vertiginoso abismo 

em termos de capacidade e competência técnica nos separando da realidade 



 

Alexandre Quaresma 

12 

factual de nossos dias. Ainda estamos longe de robôs conscientes, ainda que 

persigamos essa meta diuturnamente, e que o estado da arte também tenha 

evoluído de forma significativa nas últimas décadas, principalmente no que 

concerne à IA fraca, ou, mais simplesmente, aos sistemas especialistas.12  

Em termos conceituais, seria ingenuidade querer crer que uma consciência 

artificial maquínica pudesse se estruturar de maneira idêntica à consciência 

biológica, em termos de processos internos, constituição fisioquímica e 

dinâmicas oscilatórias, algo que, inclusive, está fora de cogitação. Se e quando 

houver uma inteligência artificial pretensamente consciente, tal inteligência 

provavelmente se estruturará por meio de informação, energia e dinâmicas de 

sistemas computacionais complexos, mas como processos distintos dos que 

ocorrem no carnal, biológico, orgânico.  

Além disso, consideramos igualmente ingenuidade crer –diante de tudo o 

que foi dito até aqui– que computadores, androides e robôs, nunca possam 

atingir o nível de consciência que os seres humanos possuem hoje, já que a 

bioevolução continua em curso de modo constante, desdobrando-se em 

diversas frentes nesse exato instante, e de fato não existem limites fixos para 

os graus e níveis que a complexidade cognitiva de um sistema inteligente, seja 

orgânico ou não, podem alcançar.13 Vale frisar que a mente do ser humano mais 

rude, tosco e menos preparado intelectual e cognitivamente, está a anos luz à 

frente de nosso melhor computador com IA, principalmente no quesito 

experiência consciente, subjetiva, intencional, agenciadora, meta perseguida 

com obstinação pela IA forte desde os anos 1940.14 

Mas, extrapolando, nesse sentido de complexidade crescente do estado da 

arte em IA, um constructo cibernético-informacional que fosse capaz por meio 

de seu programas de expressar inteligência, exprimir sentimentos, 

experimentar consciência –ainda que estruturada de forma absolutamente 

diferente da nossa consciência orgânica e biológica–, por meio da execução de 

diversos programas e subprogramas replicando os sentidos, por exemplo, talvez 

também estivesse sujeito a erros, falhas e panes ocasionais, como sabemos que 

acontece vez por outra com quaisquer equipamentos tecnológicos de nossa 

cultura, por mais sofisticados que eles sejam ou pareçam ser.  

Não é conveniente elencar a lista de desastres e acidentes graves 

provocados por nossas próprias técnicas e tecnologias, porém, vale rememorar 

resumidamente que, com o melhor de nossa tecnologia em jogo, naves 

espaciais já explodiram pouco depois do lançamento, carros autônomos 

provocaram acidentes fatais com mortos e feridos, e aviões modernos de 

carreira foram derrubados por mau funcionamento de seus próprios pilotos 

automáticos –todos estes constructos dotados com sistemas modernos de IA–, 

levando à morte dezenas de pessoas.  



 

Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad 
Año 10, núm. 19, septiembre 2020-febrero 2021, e-ISSN: 2007-3607 

13 

E por mais que se desenvolva a prevenção e a segurança na inteligência 

artificial como um ideal constante, sempre há e sempre haverá margem para 

surpresas: o imponderável, o imprevisível, o aleatório, o emergente, as 

conjunções de fatores; como a nossa própria história pregressa tem nos 

ensinado tão bem até então. Não é razoável imaginar um mundo asséptico, 

limpo, ordenado, idealizado, onde todas as tecnologias, incluso a IA, funcionem 

sempre bem e dentro de seu próprio projeto original de concepção, sem esses 

tipos de desvio, inconvenientes e imprevistos. A tecnologia de IA, como 

qualquer outro objeto técnico de nossa cultura, nunca pode ser controlada por 

completo por seus criadores, pois uma vez que ingressa na cadeia causal dos 

acontecimentos ordinários do mundo cotidiano, projetam-se a uma espécie de 

vida e força próprias, de modo que passam a agir e atuar à revelia de nossa 

própria vontade objetiva, fugindo do controle.   

É possível imaginar também para o futuro, um sistema cibernético-

informacional dotado com uma forma específica de mente –de novo, onde a 

mente humana é medida e referência–, imitando a experiência consciente das 

pessoas, ou baseada na simulação daquilo que conhecemos delas e, com isso, 

é bem provável que esses sistemas estejam ipso facto susceptíveis à 

falibilidade, ao erro, aos descontroles emocionais, às crises de ansiedade, às 

falhas de caráter, e até mesmo à própria loucura e a insanidade.  

Afinal de contas, a existência não é um fardo leve, e uma parcela 

significativa das populações mundiais tem problemas mentais e psicológicos de 

adaptação à vida e à própria existência, o que nos leva à seguinte questão: o 

que pensaria de si mesmo um programa de computador, androide ou robô, cuja 

expressão máxima para si mesmo fosse a sua própria existência vívida 

computacional, executando fiel e docilmente seu código algorítmico originário, 

enquanto é confrontado com a noção consciente de sua própria consciência 

experiencial da realidade em que está inserido? Ser um ser vivo e estar 

consciente de sua própria consciência não é algo fácil, e nós humanos sabemos 

por experiência própria.  

Sem embargos, referimo-nos à hipótese inconveniente de um sistema 

instável e desequilibrado, de um computador contrariado e vil, de um androide 

magoado e vingativo, de um robô traído e furioso, de um autômato insano e 

descontrolado, com tudo aquilo que se é capaz de fazer em tais estados 

emocionais e em tais situações extremas. Enfim, acreditamos que tudo pode 

acontecer. Além disso, no que mais esses seres cibernético-informacionais 

superinteligentes e conscientes seriam também semelhantes a nós?  

Experimentariam agressividade, cobiça, maldade? Embriagar-se-iam com 

seu próprio poder? Revoltar-se-iam contra nós, seus próprios criadores, que 

como pretensos deuses insuflamos vida no não vivo?15 Há que se estar atento 

e observar com discernimento os acontecimentos, para que possamos estar à 



 

Alexandre Quaresma 

14 

altura dos desafios que estão por vir, oriundos de forças poderosas e 

desconhecidas que nós mesmos estamos colocando em ação.   

Ademais, ainda que o problema duro da consciência em sistemas 

cibernético-informacionais (hard problem) permaneça inalterado em sua 

insolubilidade, não é difícil imaginar robôs com vários níveis e graus distintos 

de inteligência, interagindo com os seres humanos nos mais diversos setores e 

ambientes da vida cotidiana social. E, tendo em vista que nossas sociedades se 

automatizam e informatizam sempre mais, e que a tendência é que seres 

humanos interajam cada vez mais com sistemas inorgânicos e artificiais, de 

maneira que, com o próprio aumento das interações, e a complexidade de 

possibilidades circunstanciais de toda ordem envolvendo seres humanos e, por 

exemplo, robôs, torna-se relevante a discussão teórica sobre o difícil problema 

da consciência (hard problem) em sistemas cibernético-informacionais, e 

também sobre os riscos envolvidos nessa disruptiva tecnologização que 

experimentamos na atualidade.  

Por isso, é muito difícil crer que meras “três leis” lúdicas, oriundas da ficção 

científica, pudessem ser instrumento suficiente e satisfatório para o 

enfrentamento das questões complexas que envolvem seres humanos e 

sistemas inorgânicos dotados com inteligência artificial (IA). As “três leis” não 

podem –e na verdade, não conseguem– nos proteger de nada simplesmente 

porque nós não sabemos ainda implantar num robô uma consciência suficiente 

e capaz de discernir e obedecê-las a contento, conforme seu enunciado solicita.  

E não sabemos, porque essa consciência suficiente e capaz, cuja medida é 

inegavelmente o próprio ser humano, não é compreendida em sua dinamicidade 

complexa corpórea, em seu funcionamento objetivo, e em sua dinâmica interna 

no próprio ser humano, e nem muito menos ainda tudo isso é redutível e 

formalizável por meio de uma linguagem formal conhecida e disponível 

qualquer, incluso a matemática, que se arvora a trazer para si a constituição e 

estruturação original da própria realidade ao nosso redor, ainda que a biologia 

insista em lhe escapar, esquivando-se de sua régua puramente quantitativa e 

nunca qualitativa, sendo que, biologicamente, o mais importante não se 

quantifica, qualifica-se. 

 

Referências  
 

Adorno, W. Theodor (2003). Notas de literatura I. Trad. Jorge de Almeida. São 

Paulo: Editora 34. 

Aleksander, Igor (2014). Machine consciousness: fact or fiction? In: Footnote: 

showcasing research with the power to change our world. 20 fev. Disponível em: 

footnote.co/machine-consciousness-fact-or-fiction. Acesso em: 17 ago. 2019. 

Asimov, Isaac (2005). Histórias de robôs 3. Porto Alegre: L&PM Pocket. 



 

Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad 
Año 10, núm. 19, septiembre 2020-febrero 2021, e-ISSN: 2007-3607 

15 

Bostrom, Nick (2018). Superinteligência: caminhos, perigos e estratégias para um novo 

mundo. Rio de Janeiro: DarkSide Books. 

 Goldin, Dina & Wegner, Peter (2004). The origins of the Turing thesis myth. Technical 

Report CS04-14, Providence: Brown University. Disponível em: 

ftp.cs.brown.edu/pub/techreports/04/cs04-14.pdf. Acesso em: 17 ago. 2019. 

Haikonen, Pentti (2003). The cognitive approach to conscious machines. Exeter: 

Imprint Academic. 

Haikonen, Pentti (2007). Robot brains circuits and systems for conscious machines. 

Chichester: Wiley. 

Kaku, Michio (2001) Visões de futuro: Como a ciência revolucionará a o século XXI. Rio 

de Janeiro: Rocco. 

Manzotti, R. & Chella, A. (2018). Good old-fashioned artificial consciousness and the 

intermediate level fallacy. Frontiers in Robotics and AI, v. 39, n. 5. Disponível em: 

frontiersin.org/articles/10.3389/frobt.2018.00039/full. Acesso em: 18 ag. 2019. 

Negrotti, Massimo (2012). From the natural brain to the artficial Mind. In: SWAN, Liz. 

(org.), Origins of mind, v. 8: biosemiotics, Drodrecht: Springer Science+Business 

Media, pp. 399-410. 

Searle, John (2017). Mente, cérebro e ciência. Lisboa: Edições 70. 

Varela, Francisco (2017). Conhecer: as ciências cognitivas, tendências e perspectivas. 

Lisboa: Instituto Piaget. 

 

 

Este artículo es de acceso abierto. Los usuarios pueden leer, descargar, distribuir, imprimir y 
enlazar al texto completo, siempre y cuando sea sin fines de lucro y se cite la fuente. 

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO: 

Quaresma, A. (2020). A falácia lúdica das três leis: Ensaio sobre inteligência artificial, sociedade 

e o difícil problema da consciência. Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad, 10(19). 

http://dx.doi.org/10.32870/Pk.a10n19.478 

 

* Mestre em Tecnologias da Inteligência e Design Digital pela Pontifícia Universidade Católica de 
São Paulo (PUC/SP), escritor ensaísta e filósofo brasileiro, pesquisador de tecnologias e 
consequências sociais, com especial interesse na crítica da tecnologia. Autor dos livros Artificial 
Intelligences: Essays on Inorganic and Non-biological Systems (org.), (2019); Humano-Pós-

Humano: Bioética, conflitos e dilemas da Pós-modernidade (2014); Engenharia genética e suas 
implicações (org.), (2014); e Nanotecnologias: Zênite ou Nadir? (2011). E-mail: a-
quaresma@hotmail.com 

1 Quanto a isso, Nick Bostrom (2018, p. 284) acrescenta que “uma máquina provavelmente 
precisaria ter a capacidade de representar o mundo de uma maneira que fosse ao menos tão rica 

e realista quanto a representação de mundo que um humano adulto normal possui. [...] Isso está 
muito além do alcance da IA contemporânea. [...] Uma vez que [...] os processos de planejamento 
se tornem suficientemente poderosos, também se tornarão potencialmente perigosos”. 

                                                           

http://dx.doi.org/10.32870/Pk.a10n19.478


 

Alexandre Quaresma 

16 

                                                                                                                                                                                
2 As famigeradas “Três Leis da Robótica” foram concebidas pelo escritor de ficção científica Isaac 

Asimov, aqui citadas apud Michio Kaku (1997, p. 164): “1) Um robô não pode prejudicar um ser 
humano ou, por inação, permitir que um ser humano sofra algum dano. 2) Um robô deve obedecer 
às ordens que lhe são dadas por seres humanos, exceto quando tais ordens conflitarem com a 
Primeira Lei. 3) Um robô deve proteger sua própria existência, contanto que tal proteção não 
entre em conflito com a Primeira ou com a Segunda Lei”. 

3 Superinteligência é o título do livro de Nick Bostrom (2018). Nele, o autor afirma em tom de 
alerta que, “se algum dia construirmos cérebros artificiais capazes de superar o cérebro humano 

em inteligência geral, então essa nova superinteligência poderia se tornar muito poderosa. E, 
assim como o destino dos gorilas depende mais dos humanos do que dos próprios gorilas, 
também o destino de nossa espécie dependeria das ações da superinteligência de máquina” 
(2018, p. 15). Nick Bostrom também (2018, p. 26) aponta: “Defina-se uma máquina 
ultrainteligente como uma máquina capaz de superar todas as atividades intelectuais de 

qualquer homem [ser humano], independentemente de quão genial ele seja. Já que o projeto 
de máquinas é uma dessas atividades intelectuais, uma máquina ultrainteligente poderia 

projetar máquinas ainda melhores; haveria então certamente uma ‘explosão de inteligência’, e 
a inteligência humana se tornaria desnecessária. Desse modo, a primeira máquina 
ultrainteligente é a última invenção que o homem precisará fazer, contanto que a máquina seja 
dócil o suficiente para nos dizer como mantê-la sob controle”.  

4 Pentti Haikonen (2003, p. 257) afirma em tom de especulação que “a consciência do próprio 
corpo da máquina, o ponto de vista vantajoso e a autoimagem, são apenas metade da história 

da autoconsciência. Talvez ainda mais crucial seja a exigência da capacidade da máquina de 
perceber seu próprio conteúdo mental, o fluxo da fala interior e das imagens internas, o ‘filme no 
cérebro’ [numa aparente referência velada a António Damásio], as memórias e a história pessoal 
e, ainda mais importante, a capacidade de relatar a existência e a propriedade desse conteúdo 
mental para a máquina em si e para os outros, para poder ter ‘pensamentos sobre coisas’”. 

5 Nick Bostrom (2018, p. 260), nesse mesmo sentido, indaga: “como o robô poderia comparar 

um risco grande de que alguns poucos humanos sofram algum mal com um risco pequeno de que 

muitos humanos sofram algum ‘mal’?  E qual seria mesmo a definição precisa de ‘mal’? Como o 
‘mal’ da dor física deveria ser comparado ao ‘mal’ da feiura arquitetônica ou da injustiça social? 
Um sádico seria prejudicado se ele fosse impedido de atormentar sua vítima? Como definimos 
‘ser humano’? Por que nenhuma consideração é dada a outros seres consideráveis moralmente, 
tais como animais conscientes não humanos e mentes digitais?”. E há mais problemas sérios a 
serem resolvidos. Como escreve Bostrom (2018, p. 338), “nossos valores e desejos que são 
aparentemente simples, possuem, na realidade, uma complexidade extrema. Como nosso 

programador conseguiria transferir essa complexidade para uma função de utilidade?”. Todavia, 
indagamos juntamente com Nick Bostrom (2018, p. 335): “Como implantar algum valor em um 
agente artificial de modo que ele venha a buscar esse valor como seu objetivo final? Em qualquer 
domínio mais complicado que um jogo da velha, existem muitos estados possíveis (e histórias 
possíveis) para que uma enumeração exaustiva seja factível. Assim, um sistema de motivações 
não pode ser especificado de forma tabular”. 

6 Igor Aleksander (2014) afirma que “Quando digo que estou consciente, refiro-me a uma coleção 
de estados mentais e capacidades que incluem: um sentimento de presença dentro de um mundo 
externo, a capacidade de lembrar experiências prévias com precisão, ou mesmo imaginar eventos 
que não aconteceram, a capacidade de decidir para onde direcionar meu foco, conhecimento das 
opções abertas para mim no futuro, e a capacidade de decidir quais ações tomar”. 

7 Como nos informa Aleksander (2014), “as máquinas de hoje não têm mente própria; sua assim 
chamada inteligência é alcançada através do sangue, suor e lágrimas, de exércitos de 

programadores humanos brilhantes. Os seres humanos escrevem as regras indispensáveis que 
fazem com que as máquinas reconheçam sons, respondam a padrões visuais, tomem o próximo 
passo no xadrez e até sugiram quais ações comprar no mercado de ações. Embora essas 
máquinas sejam limitadas às tarefas para as quais foram projetadas, um ser consciente tem outra 
coisa: um sistema complexo de estados internos instanciado através de seus mecanismos 
neurais”. “Outra solução viável para alcançar a consciência robô”, informa-nos Manzotti e Chella 
(2018), “é oferecida pela enação, na medida em que sugere que a experiência é constituída por 

um corpo e suas interações com o mundo, e, portanto, pode ser implementado em artefatos 

(O'Regan e Nöe, 2001)”. Manzotti e Chella (2018) acrescentam que “os estudiosos que trabalham 
na consciência robótica sugerem um nível intermediário –padrões sensoriomotores, informações, 
cognição, espaço de trabalho global– como uma possível explicação para a consciência. [...] O 



 

Paakat: Revista de Tecnología y Sociedad 
Año 10, núm. 19, septiembre 2020-febrero 2021, e-ISSN: 2007-3607 

17 

                                                                                                                                                                                
que está faltando para isso é um nível que deve levar à consciência. De uma perspectiva 

epistêmica, é como se sugerissem uma explicação sem fornecer seu relacionamento com o que é 
explicado, isto é, a consciência”. 

8 Manzotti e Chella (2018), “a consciência é um fato que precisa encontrar seu lugar na natureza”. 
Nesse sentido, os mesmos autores argumentam que “é claro que encontrar a consciência dentro 
do mundo físico é necessário quando o objetivo é projetar um robô consciente. Um robô não tem 
qualquer outro recurso, senão aqueles oferecidos pelo mundo físico. Pode soar raso, mas sem dar 
ou tomar, todas as abordagens mencionadas correm de acordo com este princípio. Portanto, todas 

as soluções viáveis exigirão deixar de lado a premissa que até agora prejudicou qualquer 
progresso —i. e., o difícil problema com a crença geral de que a consciência é algo distinto do 
mundo físico. Temos que reconsiderar a questão desde o início”. Segundo Francisco Varela (2017, 
pp. 45-46), o que se observou foi que “a inteligência mais profunda e mais fundamental era a do 
bebê que adquire linguagem a partir de um fluxo cotidiano de palavras dispersas, ou reconstitui 

ainda objetos significantes a partir de um fluxo difuso de luz. [...] A tarefa mais banal cumprida 
pelo mais pequeno dos insetos, será sempre efetuada mais rapidamente do que por intermédio 

da estratégia computacional proposta pela ortodoxia cognitivista. O mesmo acontece com a 
resistência do cérebro à deterioração, ou com a capacidade da cognição biológica para se adaptar 
a novos ambientes sem perder por isso competência”. 

9 Nick Bostrom (2018, p. 25) sustenta que “máquinas com inteligência geral comparável à dos 
humanos –ou seja, dotadas de bom senso e capacidade real de aprender, raciocinar e planejar a 
superação de desafios complexos de processamento de informação em uma vasta gama de 

domínios naturais e abstratos– têm sido esperadas desde a invenção dos computadores, na 
década de 1940. Naquele tempo, o advento de tais máquinas era frequentemente esperado para 
os vinte anos seguintes”. No entanto, é interessante notar que, como acrescenta o mesmo autor 
(2018, p. 25), com uma boa dose de sarcasmo, “desde então, a data estimada para o seu 
surgimento tem recuado numa razão de um ano a cada ano, fazendo com que ainda hoje 
futuristas interessados na possibilidade de uma inteligência artificial geral acreditem que 
máquinas inteligentes surgirão dentro de duas décadas”. 

10 Ainda assim, “o objetivo do pesquisador” de IA, escreve Pentti Haikonen (2007, p. 185), “é 
desenvolver máquinas autônomas, robôs e sistemas que conheçam e entendam o que estão 
fazendo, e sejam capazes de planejar, ajustar e otimizar seu comportamento em relação às 
tarefas que lhes são dadas em ambientes em mudança”. 

11 “Embora os cientistas práticos da computação há muito tempo tenham ampliado o conceito de 
algoritmos para além da computação de funções”, informa-nos Dina Goldin e Peter Wegner (2004, 
p. 7), “a ciência da computação teórica manteve a cosmovisão matemática. Apesar do trabalho 

teórico de complexidade avançada que se aventura fora dessa visão de mundo, como algoritmos 
on-line e distribuídos, jogos Arthur-Merlin e provas interativas, nosso tratamento da Teoria da 
Computação no nível de graduação não mudou. Os princípios matemáticos continuam a enquadrar 
a computação como baseada em funções e a delimitar nossa noção de problema computacional 
de acordo”. Em suma, as três leis, enquanto noções de problemas computacionais, são 
incomputáveis. John Searle (2017, p. 49) nos alerta que “Não interessa a boa qualidade da 

tecnologia ou a rapidez com que os cálculos são feitos pelo computador. Se é realmente um 
computador, as suas operações têm de definir-se sinteticamente, ao passo que a consciência, os 
pensamentos, os sentimentos, as emoções e todo o resto implicam mais do que uma sintaxe”. 

12 Massimo Negrotti (2012, p. 406) nos informa que “um sistema especialista [...] é um tipo de 
software que é capaz de fornecer consultoria, em termos de explicação e previsão, para o 
usuário em um campo específico de conhecimento, como medicina, lei, ou outro qualquer. O 
sistema é capaz de fazer isso com uma taxa de sucesso aceitável graças à ‘doação’ de um perito 

humano, que decanta, como é seu conhecimento profissional em um banco de dados. Em 
seguida, o software, através de um conjunto de regras inferenciais e estatísticas incorporadas 
nele, torna-se capaz de entregar a sua consultoria como se fosse, dentro de certos limites, o 
próprio perito humano”. “O ponto-chave”, argumenta Negrotti (2012, p. 406), “é que o que é 
modelado em um sistema especialista não é um cérebro humano, nem uma suposta mente, 
mas os resultados finais –conhecimento e regras– que os seres humanos obtiveram depois de 
ter trabalhado durante séculos sobre as melhores maneiras de raciocinar com os fatos dentro 

de um determinado domínio. É por isso que nenhum programa AI tem sido capaz ainda de 

propor algum problema novo, embora muitos desses programas sejam, sem dúvida, úteis no 
domínio de resolução de problemas.” 



 

Alexandre Quaresma 

18 

                                                                                                                                                                                
13 Bostrom (2018, p. 91-92) sustenta em tom de alerta que “não existe razão para supor que o 

Homo sapiens atingiu seu ápice da capacidade de cognição possível em um sistema biológico. 
Longe de sermos espécie biologicamente possível mais inteligente, é melhor nos enxergarmos 
como, provavelmente, a mais estúpida das espécies biológicas capaz de iniciar uma civilização 
tecnológica –um nicho que preenchemos porque chegamos primeiro, e não por estarmos 
perfeitamente adaptados a ele. [...] O potencial máximo de uma máquina inteligente é, 
claramente, muito superior ao da inteligência orgânica. É possível visualizar o quão grande é essa 
divergência se levarmos em consideração a diferença de velocidade entre componentes 

eletrônicos e células nervosas: atualmente, os transistores já são capazes de operar numa 
velocidade 10 milhões de vezes mais rápida que a dos neurônios biológicos”. 

14 John Searle (2017, p. 52-53) nos lembra que “nenhum programa de computador é, por si só, 
suficiente para dar uma mente a um sistema. Os programas, em suma, não são mentes e por si 
mesmos não chegam para ter mentes. Ora, esta é uma conclusão muito poderosa, porque 

significa que o projeto de tentar criar mentes unicamente mediante projetar programas está 
condenado, desde o início [grifos do autor].”  

15 Alguns cenários, como sustenta Bostrom (2018, p. 178), são de fato sombrios, mas, ainda 
assim, possíveis: “Possuímos dados que mostram que pessoas com um QI de 130 têm maior 
probabilidade do que pessoas com QI d 90 de se sobressair nos estudos e ter um melhor 
desempenho em uma gama de tipos de trabalho que demandam um alto nível de cognição. Mas 
suponhamos que fosse possível, de alguma forma, estabelecer que uma certa IA futura terá um 
QI de 6455: e daí? [e isso é de fato preocupante] Nós não teríamos a menor ideia do que essa IA 

realmente poderia fazer”. 


