
193 julio/septiembre 2013

La interculturalidad en la etnorregión Yoreme Mayo de Sinaloa /E. A. SANDOVAL y M. E. MEZA

La interculturalidad en la etnorregión 
Yoreme Mayo de Sinaloa

Eduardo Andrés SANDOVAL-FORERO 
y María Eugenia MEZA-HERNÁNDEZ

Universidad Autónoma del Estado de México/
Universidad Autónoma Indígena de México

Resumen

Las regiones indígenas presentan conflictos con respecto a la agenda que los actores de la eco-
nomía no indígena tienen para el uso de lo que consideran su tierra. Así tenemos más allá de la 
minería: etnorregión y narcotráfico, etnorregión y energía eléctrica, etnorregión y desarrollo, 
entre otros. Estos son sólo algunos ejemplos que presentan rupturas, coyunturas y desencuentros, 
susceptibles de estudios más profundos. Si la instalación de minas ha alterado el orden social, 
cultural y económico de los pueblos indios, la implementación de procesos educativos intercul-
turales convencionales, los ha perturbado en sus procesos más íntimos de su identidad, mediante 
procesos aculturadores. Es ese tenor, el presente trabajo trata sobre la educación intercultural 
como política desarrollada por los no indígenas y en yuxtaposición con la etnorregión yoreme en 
su interacción aculturadora y de conflicto. Se expone a detalle cómo es que la educación inter-
cultural han influido en la etnorregión; de qué forma se han dado o no el equilibrio y la simetría 
en la justicia equitativa entre las culturas indígena y no indígena, y de qué forma han alterado su 
esencia étnica. 

Palabras clave: Yoreme mayo, etnorregión, educación intercultural.

Abstract

Interculturality in May Yoreme Sinaloa etnorregion

The indigenous regions present conflicts with the agenda of actors of the non Indian economy. 
Mostly of non Indian in Mexico are mestizos and they are considering the land as their own. In 
this way we have, beyond the problem of the etnorregion and the mining activity: etnorregion and 
drug trafficking, etnorregion and electricity, etnorregion and development, among others. These 
are just some examples, for further studies, that present ruptures, misunderstandings. In the same 
way that the installation of mines has altered the social, cultural and economic development of 
the indigenous peoples, the implementation of conventional and intercultural educational pro-
cesses, has disturbed the most intimate processes of identity through accultural processes. This 
paper deals with intercultural education as a policy developed by non-Indians in juxtaposition 
with the yoreme’s etnoregion, and highlights the conflicts in the interaction place where indian 
people are acculturated. This study addresses how the intercultural education has influenced the 
etnorregion, in what way hasn’t given symmetrical balance nor equal justice between indigenous 
and non-indigenous cultures, and how it has altered the ethnic essence.

Keywords: Yoreme, etnorregion, intercultural education.



194

Papeles de POBLACIÓN No. 77 CIEAP/UAEM

Introducción

D urante el proceso histórico de la humanidad desde los años pos-
teriores a la Segunda Guerra Mundial y principios del presente 
siglo XXI, instituciones como la Organización de las Naciones 

Unidas (onu), la Comisión Económica para América Latina y el Caribe 
(cepal), el Banco Mundial (bm) y el Programa de las Naciones Unidas para 
el Desarrollo (pnud), han trabajado en el diseño de políticas para el mejo-
ramiento de las condiciones de vida de las personas, las cuales han girado 
en torno a ideas como progreso, desarrollo, igualdad, libertad, fraternidad, 
y equidad, las que a su vez han dado lugar a diferentes posiciones teóri-
cas con sus respectivas propuestas como progreso-crecimiento económico, 
crecimiento con equidad, transformación productiva con equidad, desa-
rrollo humano sostenible, desarrollo humano sustentable, desarrollo como 
libertad, etc. que servirían de estrategias para acabar con las críticas condi-
ciones de vida y de pobreza que afectan a la mayoría de la población en el 
mundo (Veltmeyer, 2010).

Estas propuestas de soluciones de origen capitalista y neoliberal han 
configurado y dado forma a la estructura institucional y social provocan-
do diversos efectos sobre las personas de acuerdo con su ubicación en la 
estructura social (Veltmeyer, 2010). La realidad muestra que la aplicación 
de estas medidas no ha logrado los resultados que se propusieron alcanzar 
ya que la humanidad en general se encuentra sumida en una crisis mundial 
económica, de valores, de ideales, etc. (Mujica y Rincón, 2010).

Derivado de lo anterior, a diario se dan a conocer manifestaciones de 
conflictos de diferente índole, por territorios, los productos emanados de la 
madre tierra como los minerales y metales preciosos y el petróleo, el agua, 
hacer efectivos los derechos humanos, los derechos hacia más y mejores 
oportunidades de trabajo, salud y educación, los derechos a la diferencia y 
la diversidad cultural o la paz mundial, sólo por mencionar algunos.

Los pueblos indígenas siempre han estado inmersos, de una u otra ma-
nera, en todos estos procesos de crisis e intentos paliativos y no se han 
visto exentos de los efectos de las decisiones que se han tomado y llevado a 
cabo por las distintas organizaciones y los gobiernos mundiales, estatales, 
regionales y locales.

Uno de los reflejos de esta dinámica estructural que determina o confi-
gura las posibles acciones de los grupos humanos de acuerdo con su posi-



195 julio/septiembre 2013

La interculturalidad en la etnorregión Yoreme Mayo de Sinaloa /E. A. SANDOVAL y M. E. MEZA

ción en la sociedad (Veltmeyer, 2010), generadora de limitaciones para la 
mayoría, mejor dicho, para las mayorías que se encuentran en las posicio-
nes más desventajosas de la estructura social, puede ser una de las muchas 
causas de que la representación y participación de los pueblos indígenas en 
estos foros, en los que se debaten asuntos relacionados con su futuro como 
pueblos, haya sido escasa. 

Entonces, el exiguo conocimiento que se tiene acerca los pueblos ori-
ginarios, de su cosmovisión, organización social, de lo que requieren y lo 
que desean para su sobrevivencia, aunado a su escasa o nula incidencia en 
los documentos rectores en los que se vierten propuestas de solución a las 
crisis que les aquejan, podrían ser algunas de las razones de las relaciones 
asimétricas entre indígenas y no indígenas. 

En los territorios en los que es innegable la presencia tanto de grupos 
no indígenas como de indígenas, el funcionamiento de las estructuras polí-
ticas, económicas, sociales y culturales de los primeros impulsadas desde 
el Estado a través de sus instituciones, en yuxtaposición con las dinámicas 
de los segundos, producen y reproducen relaciones de diferente tipo, que 
asentadas en un sistema capitalista y neoliberal se han distinguido por su 
naturaleza asimétrica (Veltmeyer, 2010). De esta manera se puede suponer 
que las zonas indígenas presentan yuxtaposiciones por los intereses im-
plicados entre la cosmovisión de los pueblos indígenas y las actividades 
preponderantemente económicas de los no indígenas (Korsbaek, 2009). 

Lo anterior muestra que las etnorregiones presentan diferencias y  
desacuerdos con respecto a las formas en las que los actores de la econo-
mía no indígena conciben o entienden el manejo de lo que consideran su 
tierra. Así se puede aplicar a otras cuestiones no menos importantes: etno-
rregión y narcotráfico, etnorregión y energía eléctrica, etnorregión e inno-
vación, etnorregión y medios de comunicación, etnorregión y desarrollo, 
entre otras y se puede inferir entonces que estas combinaciones también 
presentan rupturas, coyunturas y desencuentros y por lo tanto se antojan 
susceptibles de estudios más profundos. 

La etnorregión yoreme mayo en el norte de Sinaloa es intercultural. 
En ella tienen presencia diferentes grupos étnicos y culturas y ha estado 
históricamente determinada por dinámicas de relaciones de dominación y 
exclusión e interacciones de competencia y de disensos, entre indígenas y 
no indígenas (Sandoval y otros, 2012). 

Los procesos históricos de transformación sociocultural que los yoreme 
mayo han vivido obedecen a una colonización intensiva que no ha cesado, 
desde la antigua organización que encontraron los españoles en el siglo 



196

Papeles de POBLACIÓN No. 77 CIEAP/UAEM

XVI, pasando posteriormente por las guerras con los conquistadores, la 
intervención de los religiosos jesuitas, luego por las arbitrariedades de los 
gobiernos de la Independencia y la Revolución mexicanas y ahora por el 
sistema neoliberal y los efectos de la globalización (López, 2007).

Si bien la etnorregión yoreme mayo nunca ha sido culturalmente homo-
génea, las dinámicas posteriores a la Conquista han provocado su transfor-
mación, desde la forma que tenía antes de la llegada de los españoles hasta 
los restos que se observan a través de la cotidianidad de los mayos, pues, a 
partir de la Conquista, el conflicto principal ha sido debido a la lucha por 
la obtención de las ricas tierras sinaloenses.

En esta etnorregión difícilmente se puede hablar de homogeneidad so-
cial y cultural, ni de una unidad estructural y funcional en la sociedad que 
la ha habitado hasta ahora. La integración de la etnia yoreme mayo a la 
mestiza se observa forzada y yuxtapuesta en muchos sentidos, pero en ge-
neral se percibe como producto de la continua colonización en la que vive 
la agonía de su cultura, pues ha ido perdiendo la esperanza de su autono-
mía como pueblo y tampoco se ha adaptado completamente a las nuevas 
condiciones sociales. 

Actualmente, con toda esta trasformación histórica, se observa que en 
esta etnorregión la lengua mayo es un elemento simbólico más que de uso 
cotidiano, sus espacios han dejado de ser suyos, los centros ceremoniales 
son reminiscencias de su antigua organización social, las formas de lide-
razgo de sus gobernadores tradicionales son distintas a las que otrora ejer-
cían; todos estos elementos identitarios, además de su religión sincrética, 
son aspectos que los mantienen unidos como grupo y en contacto con los 
demás mayos que viven en otros centros ceremoniales, lo que les ha per-
mitido resistir ante las oleadas debilitadoras de su cultura. 

Los elementos identitarios aún débiles y a los que se aferran fuerte-
mente les representan la última cuerda de donde pende toda su cultura y la 
razón por la que la conservan con tanta diligencia. Además, sus esfuerzos 
por conseguir los recursos que requieren para su sobrevivencia han sido un 
factor clave y fundamental en esta dinámica histórica sociointercultural.

En esta etnorregión la educación intercultural ha jugado un rol coyun-
tural desde el establecimiento de la Universidad Autónoma Indígena de 
México (uaim) en el año 2001 (Guerra, 2004); su procedencia oficial y or-
ganización no indígena ha orientado procesos transformadores en el grupo 
étnico yoreme mayo.

Indagar en relación a la etnorregión yoreme mayo acerca de cómo se ha 
generado la yuxtaposición de la educación intercultural, cómo han influido 



197 julio/septiembre 2013

La interculturalidad en la etnorregión Yoreme Mayo de Sinaloa /E. A. SANDOVAL y M. E. MEZA

la educación intercultural y la uaim, de qué forma se han dado o no el equi-
librio y la simetría en las relaciones entre las culturas indígena y no indíge-
na, de qué manera se han modificado los aspectos culturales e identitarios 
de la cultura yoreme mayo en relación con las políticas educativas intercul-
turales, cuáles han sido los procesos de resistencias del grupo yoreme mayo 
en su dinámica sociointercultural, en los que la educación ha jugado un pa-
pel importante, es una tarea de gran amplitud que hemos venido realizando 
colectivamente varios profesores en la uaim. Esta trabajo aporta algunos 
elementos que entrelazan múltiples dimensiones del interculturalismo en 
la etnorregión indígena de los yoreme en Sinaloa. 

Etnorregión yoreme mayo

Partimos de comprender que región es la “distinción de una parte respecto 
de otra”, en el contexto de un determinado territorio. Es decir, la región 
implica condiciones diferenciales, deseables o no, al poseer en lo específi-
co procesos coincidentes en tiempo y espacio en los aspectos económicos, 
políticos, sociales, demográficos y culturales. 

En este sentido, el contraste de las lógicas de las economías capitalis-
tas neoliberales con las economías solidarias indígenas explican las yux-
taposiciones regionales. Por ejemplo, mientras algunas zonas en el ámbi-
to nacional se catalogan como mineras, en el ámbito indígena pueden ser 
consideradas como regiones sagradas. Un ejemplo reciente (La Jornada, 
2011) es la etnorregión de los wixáricas en los estados de San Luis Potosí 
y Jalisco, en donde el Estado mexicano ha otorgado a compañías mineras 
canadienses la concesión para explotar los recursos minerales en extensas 
áreas que incluyen los sitios sagrados de los indígenas. Otro caso es el que 
ilustra López acerca de los centros ceremoniales que han sido reubicados 
de manera forzada y obligados a refundarse en contextos urbanos, particu-
larmente en el caso de la etnorregión yoreme mayo los pueblos históricos 
de Toros y Huites, debido a la construcción y puesta en funcionamiento de 
la presa Luis Donaldo Colosio (López, 2007).

Históricamente los yoreme mayos han habitado el territorio que se en-
cuentra en lo que hoy son los estados de Sinaloa y Sonora (López, 2007). 
El sistema de organización social básico lo constituye el grupo doméstico 
y en cierta medida la comunidad, asociados a una etnorregión que posee 
una relación indio-tierra cuya base actual es el minifundio en su condición 
de pequeña propiedad y ejido. 

Es una etnorregión intercultural en la que tienen presencia diferentes 
etnias y culturas en planos diferenciales y asimétricos, constituyendo un 



198

Papeles de POBLACIÓN No. 77 CIEAP/UAEM

sistema interétnico determinado por dinámicas de dominación y exclusión 
en interacciones de competencia, de conflicto y de disensos. En otro plano, 
las relaciones interculturales se presentan también entre yoreme mayos y 
campesinos y entre yoreme mayos e indígenas inmigrantes. 

En sí se alude a una etnorregión yoreme mayo relacionando el asenta-
miento histórico de estos indígenas no sin procesos de resistencias: i) a un 
territorio y un espacio signado por una cultura en diferentes circunstancias 
y relaciones tanto al interior como al exterior del grupo; ii) a la existen-
cia de grupos domésticos y comunidades dispersos; iii) a la presencia de 
centros ceremoniales; iv) a las relaciones asimétricas interculturales coti-
dianas o esporádicas; v) a las relaciones económicas; vi) a las dinámicas 
lingüísticas y vii) a la diversidad de festividades correspondientes al calen-
dario anual, que han reafirmado su supervivencia como indígenas en medio 
de condiciones adversas y de confrontaciones étnicas. 

De acuerdo con el XIII Censo de Población y Vivienda (inegi, 2011), 
en el estado de Sonora, en 2010, habitaban 2 662 480 personas, ocupando 
el lugar 18 a nivel nacional por su número de habitantes. La estadística 
reporta que 78 por ciento de la población vive en localidades urbanas y 22 
por ciento en rurales. En este censo se registraron 60 310 personas mayores 
de cinco años que hablan alguna lengua indígena, lo que representa dos por 
ciento de la población de la entidad y 2.5 por ciento del total de hablantes 
a nivel nacional. De este total 28 063 son hablantes de lengua mayo y el 
resto se distribuye en otros grupos etnolingüísticos originarios de la enti-
dad: i) kuapak o cucapá, ii) tohono oótham opápago, iii) comca’ac o seri, 
iv) o’ob o pima, v) makurawe o guarijío, vi) yoreme yaqui y la presencia 
de grupos étnicos migrantes cuya residencia se puede considerar perma-
nente, como son: i) kikapú, ii) triqui, iii) mixteco y iv) zapoteco. 

Sinaloa ha sido afectada en las últimas décadas por la inmigración in-
dígena del sur del país: i) jornaleros agrícolas, ii) población de paso hacia 
Estados Unidos y iii) la de la matrícula de la uaim. 

Cada año el estado de Sinaloa es receptor de más de 200 mil trabaja-
dores migratorios que proceden de diferentes estados de la República, los 
cuales se emplean en el cultivo y cosecha de hortalizas, en el corte de caña 
de azúcar y en la pizca de algodón. Para tal fin se establecen temporalmen-
te en los valles agrícolas de El Fuerte, Guasave y Culiacán, y al término de 
las actividades agrícolas aproximadamente 75 por ciento de estos trabaja-
dores sale a peregrinar siguiendo la pizca a otros estados, diez por ciento 
regresa a sus lugares de origen y el 15 por ciento restante se establece en 
la entidad (inegi, 2011).



199 julio/septiembre 2013

La interculturalidad en la etnorregión Yoreme Mayo de Sinaloa /E. A. SANDOVAL y M. E. MEZA

El censo reporta en la entidad un total de 23 426 personas mayores de 
cinco años hablantes de alguna lengua indígena, siendo la mayo la que 
registró mayores hablantes en el año 2010 con un total de 11 131. Una 
treintena de lenguas son habladas por los inmigrantes indígenas de otras 
entidades que suelen llegar a los campos de Sinaloa para trabajar en los 
diversos oficios agrícolas, teniendo una fuerte presencia los hablantes de 
náhuatl, tarahumara y mixteco. 

Actualmente las comunidades se distribuyen de acuerdo con la referen-
cia geodésica del Instituto Nacional de Lenguas Indígenas (inali 2008), en 
Sinaloa en los municipios de El Fuerte, Choix, Guasave, Sinaloa de Leyva, 
Angostura y Ahome, y en el estado de Sonora en Álamos, Quiriego, Be-
nito Juárez, Cajeme, San Ignacio, Río Muerto, Navojoa, Etchojoa y Hua-
tabampo. Este espacio, al ser compartido por un grupo indígena que tiene 
una dinámica sociointercultural propia, se contextualiza como territorio y 
adquiere de manera específica el significante de etnorregión yoreme mayo.

Educación intercultural

La educación intercultural es una propuesta en la que de una u otra forma 
se realiza el esfuerzo por incluir el reconocimiento de la diversidad cultu-
ral existente. Sin embargo, en la práctica todos los enfoques ideales de la 
interculturalidad y de las relaciones interétnicas dependen de modo casi 
exclusivo de los valores y actitudes que subyacen en las culturas indivi-
dualistas o colectivistas, así como en la propia naturaleza humana (Pérez, 
2003: 170). 

Fornet-Betancourt menciona que “la interculturalidad es todavía una 
apuesta por la universalidad” (CI, 2004: 61). A pesar de que autores como 
Bueno (1998) sugieren que en realidad existe una falsa polémica entre la 
educación multicultural y la emergente educación intercultural, las críticas 
comenzaron a darse en los años noventa, como resultado de que este tipo 
de educación pasaba por alto las complejas relaciones sociales y políticas 
que se establecían en la escolaridad y recrudecía las sutiles formas de dis-
criminación que aparecían en el mercado laboral. 

Para el caso de México, a diferencia de los contextos europeo y esta-
dounidense, la educación intercultural ha tenido una estrecha relación con 
las políticas indigenistas (Nery, 2004: 40). Pero junto con este término se 
ha desarrollado el concepto de interculturalismo, que se refiere a modelos 
de sociedad y que puede servir como guía para diseñar y justificar políticas 
públicas en materias que modifican la vida de los pueblos y las relaciones 
entre ellos (Olivé, 2004: 23).



200

Papeles de POBLACIÓN No. 77 CIEAP/UAEM

Sin embargo, aun con el diseño de políticas, los procesos culturales, 
intraculturales e interculturales son fenómenos que la dinámica de las so-
ciedades no puede controlar; en otras palabras, la relación cultural entre 
los pueblos como acto equitativo, congruente, responsable y tolerante, no 
es más que una noble intención y un propósito, que en las circunstancias 
nacionales actuales es una meta aún por alcanzar. 

En la realidad, la propuesta intercultural es un proceso que confronta 
diariamente a los culturalmente no semejantes y que siempre se da en for-
maciones intersociales y en circunstancias desventajosas para alguien, ya 
que de esta forma, favorece los procesos de integración, supeditación y, en 
su caso, de extinción en perjuicio de las sociedades étnicas involucradas. 

El establecimiento de la Universidad Autónoma Indígena de México 
(uaim) es significativo en muchos sentidos. Surgió de manera previa a las 
demás instituciones promovidas por el gobierno mexicano bajo el nombre 
de universidades interculturales; se originó en plena globalización en el 
periodo de la alternancia política en México; formó parte del nuevo in-
digenismo a partir del año 2000; es una Institución innovadora y que ha 
motivado la búsqueda de modelos educativos alternativos con el objetivo 
de atender la diversidad cultural en educación superior. Pero sobre todo, en 
la última década ha generado una nueva dinámica sociointercultural en la 
etnorregión yoreme mayo. 

La uaim inició labores en 1999 en la comunidad yoreme mayo para pos-
teriormente fundarse oficialmente el 5 de diciembre de 2001. Se sustentó 
inicialmente en una visión con compromisos explícitos hacia la cultura 
indígena, fundada para la atención de los jóvenes provenientes de las co-
munidades yorem’mem mayo principalmente, buscando disminuir la des-
igualdad con la que habían sido tratados en el acceso a la educación uni-
versitaria, menguar la inequidad étnica y la exclusión social de la que han 
sido objeto. En pocas palabras, luchar contra las formas de aculturación 
cotidiana en un proceso sociointercultural que de entrada había surgido en 
condiciones asimétricas. 

El proyecto de universidad en sí, se inspiró en el principio antropoló-
gico que postula la reanimación étnica para fortalecer las identidades y 
la vida campesina y a la vez que permite la singularidad de pertenencia 
al todo nacional, protegiendo los patrimonios étnicos como tesoro vivo y 
actuante de la humanidad (uaim, 2001: 9). Es por ello que el objetivo de 
la institución fue originalmente poner en disponibilidad de este sector in-
dígena —rural— de escasos recursos económicos, una oferta educativa de 
nivel profesional del que tradicionalmente habían sido marginados, de ma-



201 julio/septiembre 2013

La interculturalidad en la etnorregión Yoreme Mayo de Sinaloa /E. A. SANDOVAL y M. E. MEZA

nera que, como aspiración, incidiera directa e indirectamente, tarde o tem-
prano, en mejorar las condiciones de vida de sus pueblos y comunidades. 

Con un modelo educativo aneregógico basado en la sociointercultura-
lidad, se distinguió de las universidades interculturales por ser un modelo 
flexible no presencial; por tener facilitadores y no profesores; titulares aca-
démicos y no alumnos; sin salones de clase; no reprobados; no exámenes y 
donde la base del conocimiento se compartía de manera colectiva. 

El peso de la cultura occidental

Una vez constituida como Universidad, se proyectó su pertenencia a la red 
de universidades interculturales supervisada por la Coordinación General 
de Educación Intercultural y Bilingüe (cgeiyb) y con la aceptación de los 
criterios que la federación tiene para la educación superior indígena. Estas 
y muchas otras condiciones, con el paso de los años, llenos de conflictos 
cotidianos, cambiaron rotundamente la fisonomía del proyecto original de 
la uaim. El tema de los problemas de los pueblos indígenas pasó a segundo 
término y se antepusieron los preceptos económicos acogidos por las co-
rrientes educativas actuales: eficiencia terminal, indicadores, procesos de 
evaluación y acreditación, costo-beneficio, etc. 

De hecho, la gran mayoría de la estructura organizacional se encuentra 
ocupada por los mestizos, y desde un inicio fue evidente la no aceptación 
de yorem’mem en los órganos de decisión. Menos de diez por ciento de los 
facilitadores son de esta etnia, por lo que la inequidad en el acceso a todos 
los puestos de trabajo en la organización no ha sido momentánea, ya que 
desde un inicio la institución ha asegurado prácticamente toda su estructu-
ra a los grupos mestizos que han conseguido el beneficio de acuerdo con 
su alineación partidista en la dinámica de la elección del gobernador del 
estado en turno. 

Entre las varias contradicciones internas y externas que tiene la institu-
ción, está la del currículum universitario, donde el relativismo cultural ha 
sido desplazado por el universalismo utópico occidental, privilegiándose 
la preparación para las competencias económicas por sobre los intentos 
de reanimación étnica y de apoyo a las comunidades. La individualidad 
ha sido premiada mientras el colectivismo ha sido desdeñado; es decir, 
cotidianamente se ha impuesto la visión del mundo mestizo occidental por 
sobre la de las demás culturas que participan en la uaim, a través del mode-
lo educativo convencional. 

Esta institución, al igual que las convencionales, ha sido evidencia 
de que los procesos de colonización tanto del pensamiento, del saber, 



202

Papeles de POBLACIÓN No. 77 CIEAP/UAEM

del conocimiento, de la didáctica, y de la práctica educativa continúan. 
La Independencia y la Revolución no significaron la emancipación de los 
yorem’mem. Al contrario, el fin de la Revolución y el actual neoliberalismo 
acentuaron los procesos de exclusión y marginación que a la postre están 
viviendo los indígenas con formas más sofisticadas. 

Algunas conclusiones

El argumento que se presenta en este trabajo tiene como fin entender la 
yuxtaposición de la educación intercultural y la UAIM en la etnorregión, 
donde las luchas y resistencias, iniciadas hace más de quinientos años, 
siguen siendo cotidianas. Se pretende determinar los matices y las contra-
dicciones que se encuentran en ella, tanto de los aspectos heredados de los 
procesos sociohistóricos, como aquellos que se viven con el macrofenóme-
no de la globalización en curso. 

El razonamiento apunta a comprender de qué forma se ha dado o no el 
equilibrio y la simetría en las relaciones entre las culturas indígena y no 
indígena. Así se podrá entender cómo es que se ha generado esta forma de 
yuxtaposición en la que la educación intercultural y la uaim han influido 
en la vida y en los aspectos identitarios, en la cultura y la organización del 
pueblo yoreme mayo. 

La uaim se propuso y tuvo la posibilidad histórica de contribuir a la 
inclusión de la comunidad yoreme mayo y de otros grupos indígenas nacio-
nales al ser la primera institución de educación superior indígena formal-
mente constituida en el país, sin embargo, los cambios políticos a los que 
ha estado sujeta, así como las contradicciones internas, han dejado de lado 
muchas de las aspiraciones iniciales.

A 12 años de la creación de esta universidad, el peso ponderado de 
la cultura occidental, de los mestizos para con los demás grupos étnicos, 
especialmente para con el pueblo yoreme mayo, la cultura anfitriona, ha 
sido contundente, de tal forma que los resultados han sido adversos a los 
originalmente planteados por la uaim. La interculturalidad que se vive en 
esta universidad es compleja, consecuencia de la historia mexicana nacio-
nal y regional, en la que se presentan contiendas políticas y de facciones 
que trascienden el ámbito universitario intercultural y se posesionan en el 
terreno del poder. 



203 julio/septiembre 2013

La interculturalidad en la etnorregión Yoreme Mayo de Sinaloa /E. A. SANDOVAL y M. E. MEZA

BUENO AGUILAR, Juan José, 1998, Controversias en torno a la educación mul-
ticultural. España: Facultad de Ciencias de la Educación, Universidad de A Co-
ruña. Documento en línea en http://www2.uca.es/HEURESIS/heuresis98/v1n2-3.
htm, fecha de consulta: 26 de noviembre de 2005.
CDI, 2009, Mayos yoremes, Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 
Indígenas, http://www.cdi.gob.mx/index.php?option=com_content&task=view&i
d=613&Itemid=62, 7 de diciembre de 2009.
CDI, 2005, México, http://www.cdi.gob.mx/index.php. 
CI, 2004, Reflexiones de Raúl Fornet-Betancourt sobre el concepto de intercultu-
ralidad, Consorcio Intercultural México, Consejo Intercultural.
GUERRA GARCÍA, Ernesto, 2004, “La sociointerculturalidad y la educación in-
dígena”, en Eduardo Sandoval Forero y Manuel Antonio Baeza (coord.), Cuestión 
étnica, culturas, construcción de identidades, UAIM, ALAS, El Caracol, México.
INEGI, 2011, XIII Censo Nacional de Población y Vivienda, Instituto Nacional de 
Estadística y Geografía, México. 
INALI, 2008, Catálogo Nacional de Lenguas Indígenas, Instituto Nacional de 
Lenguas Indígenas, Diario Oficial, 14 de enero, México.
KORSBAEK, Leif, 2009, “Los peligros de la comunidad indígena y sus defen-
sas”, en Ra Ximahi, vol. 3, núm. 5, UAIM, México.
LA JORNADA, 2011, “Minera canadiense pone en riesgo a pueblos indígenas”, 
en La Jornada, 11 de marzo, México. 
LÓPEZ ACEVES, Hugo Eduardo, 2007, “Los Mayos de Sinaloa: esbozo etnográ-
fico y regional”, en Cuicuilco, vol. 14, núm. 39, Escuela Nacional de Antropología 
e Historia, México.
LÓPEZ LÓPEZ, Ma. del Carmen, 2002, Diversidad Sociocultural y Formación 
de Profesores, Mensajero, Madrid.
MANRÍQUEZ DURÁN, Miguel y Tonatiuh CASTRO SILVA, 2007, “Globaliza-
ción y diversidad cultural en el Sonora contemporáneo, variaciones sobre región, 
etnia y lenguaje”, en Región y Sociedad, vol. XIX, núm. 099, Colegio de Sonora, 
México.
MASSON, Peter, 2005, “Aspectos de la identidad étnico-cultural e histórico-so-
cial manifestada en la cultura tradicional indígena de una región de los Andes 
Ecuatorianos”, en Indiana, núm. 22, Instituto Iberoamericano de Berlín, Berlín.
MOLINA LUQUE, Fidel, 2002, Sociología de la educación intercultural: vías 
alternativas de investigación y debate, Lumen/Humanitas, Buenos Aires.
NERY, Jesús Aguilar, 2004, “Hacia una memoria argumental sobre la educación 
intercultural en México. Una narrativa desde la frontera norte”, en Revista Mexi-
cana de Investigación Educativa, vol. 9, núm. 20, Consejo Mexicano de Investi-
gación Educativa, México.
OLIVÉ, León, 2004, Interculturalismo y justicia social, UNAM, México.

Bibliografía



204

Papeles de POBLACIÓN No. 77 CIEAP/UAEM

PÉREZ SÁNCHEZ, Rolando, 2003, “Globalización cultural e investigación in-
tercultural en psicología social: Apuntes para la problematización de un vínculo 
ignorado”, en Revista de Ciencias Sociales. vol. II, núm. 100, Universidad de 
Costa Rica, San José Costa Rica.
SANDOVAL FORERO, Eduardo Andrés, Ernesto GUERRA GARCÍA y Fortuna-
to RUIZ MARTÍNEZ, 2012, Políticas públicas para la inclusión de las comuni-
dades indígenas de Sinaloa en la sociedad de la información, Ediciones Del Lirio, 
UAEM, UPN, UAIM, México.
SANDOVAL GODOY, Sergio, 2003, “Hibridación social: un modelo conceptual 
para el análisis de la región y el territorio”, en Región y Sociedad, vol. XV, núm. 
28, Colegio de Sonora, México.
VELTMEYER, Henry, 2010, “Una sinopsis de la idea de desarrollo”, en Revista 
Migración y Desarrollo, núm. 14, Red Internacional de Migración y Desarrollo, 
Zacatecas.

Eduardo Andrés Sandoval Forero
Antropólogo, maestro en Estudios Latinoamericanos, doctor en Sociología 
por la Universidad Nacional Autónoma de México, posdoctorado en Di-
versidad Cultural, Democracia y Paz (Instituto de la Paz y los Conflictos, 
Universidad de Granada, España). Miembro del Sistema Nacional de In-
vestigadores de México desde 1995 (nivel II). Profesor invitado de univer-
sidades de Estados Unidos, América del Sur, España e Italia. Es profesor 
del curso Migración y codesarrollo en la Cátedra unesco, del posgrado de 
Estudios para la Paz y el Desarrollo, en la Universitat Jaume I de España. 
Autor de varios artículos, capítulos y libros sobre migración, diversidad 
cultural y grupos étnicos. Su último libro es Educaciones interculturales 
en México, 2013.
Dirección electrónica: esaforero2002@yahoo.com

María Eugenia Meza Hernández
Graduada de Maestría en Educación Social por la Universidad Autónoma 
Indígena de México. Forma parte del grupo de Fundadores y fungió como 
primera coordinadora del posgrado de esta Institución, a su vez pione-
roaentre las universidades indígenas e interculturales del país. Es coautora 
de varios artículos, capítulos y libros sobre educación superior y diversi-
dad cultural. Su última producción es su coparticipación en la ponencia 
Sociointercultural evaluation for investment projects in indigenous com-
munities wixarikas, presentada en el evento International Conference on 
Sciences and Social Sciences 2013: Research and Development for Sustai-
nable Life Quality en la Ubiversidad Rajabhat Maha Sarakham. 
Dirección electrónica: uaim_mmeza@yahoo.com

Artículo recibido el 17 de abril de 2013 y aprobado el 27 de agosto de 2013.


