
Carlos Manuel Reyes Silva *

Los relatos contemporáneos de la hegemonía
Un acercamiento a sus principales debates

The current views of hegemony
Approaching its main debates

* Doctor en ciencias sociales. Profesor de cátedra del Instituto Tecnológico y de Estudios 
Superiores de Monterrey, Campus Monterrey [carlos.m.reyes@itesm.mx].

Resumen

La hegemonía ha pasado de ser un fenómeno de estudio a una de las principales 
herramientas analíticas en el campo de las ciencias sociales. Su abordaje ha sido 
popularizado por Laclau y Mouffe, quienes propusieron una visión contingente y 
discursiva de esta noción. Sin embargo, el arribo de los teóricos de la poshegemonía 
−Lash, Arditi, Beasley-Murray, entre otros− ha ocasionado una multiplicidad de debates. 
Este artículo propone la identificación de cuatro ejes de discusión y su análisis: el 
contexto temporal, la (in)mediación, las vías de acción y la cuestión ontológica, 
rechazando una visión paradigmática del estado de la cuestión.

Palabras clave: hegemonía, poshegemonía, representación, afecto, discurso.

Abstract

Hegemony has become not only a case study but one of the main analytical tools in 
the Social Sciences field. Its approach has been popularized by Laclau and Mouffe, 
who proposed a contingent and discursive procedure of this notion. Nonetheless, the 
arrival of certain academics who subscribe the posthegemony −Lash, Arditi, Beasley-
Murray, among others− has caused a proliferation of particular debates. This article 
proposes the identification of four discussion axes and their analysis: the temporary 
context, the (in)mediation, the courses of action and the ontological issue, by rejecting 
a paradigmatic view on this matter.

Key words: hegemony, post-hegemony, representation, affect, discourse.

Artículo recibido: 11/12/2017
Apertura del proceso de dictaminación: 19/03/2018
Artículo aceptado: 31/07/2018



130

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

a hegemonía, al menos en su noción básica para 
el marxismo del siglo XX, proviene de la obra de 

Antonio Gramsci. El pensador italiano estaba preocupado por esclarecer las 
formas de dominación que se instauraban en la sociedad, más allá de los 
límites materialistas y economicistas del marxismo decimonónico; esto le llevó 
a pensar nuevas formas de organización y a reflexionar sobre los obstáculos 
que enfrentaba el movimiento de los trabajadores.

Los sentidos que tiene la hegemonía para Gramsci se obtienen a partir de 
las inducciones que realiza; incluso se podría decir que son de tipo contextual 
dependiendo del tema abordado por el autor: “es más bien un concepto 
transversal a todo su pensamiento, que está presente en todos sus niveles 
pero que no se encuentra desarrollado teóricamente en ningún lugar”.1 Esta 
diversidad no necesariamente da lugar a contradicciones, de modo que 
para partir de ciertas generalidades, habría que destacar que la hegemonía 
está vinculada con el consenso. Aquí Gramsci recupera el papel de la 
superestructura, pero le otorga un mayor valor que Marx; además, se diferencia 
del último enfatizando en la separación entre la coerción (dominación) y el 
consenso (dirección), de modo que la violencia queda supeditada al orden 
que puede proveer la ideología. 

Así pues, la clase dominante era dividida por Gramsci entre la sociedad 
política, que se asimilaba a la maquinaria estatal, y la sociedad civil, que 
servía para describir al conjunto de organismos que reproducían −desde una 
dimensión ideológica y con ayuda de los intelectuales− el proyecto dirigente;2 
para utilizar otro de sus términos, esta síntesis dominación-dirección es lo que 
daba lugar a un bloque histórico.3 Visto desde el lado contrario, el movimiento 
de izquierda encontró utilidad en el trabajo de Gramsci para dar cuenta del 
consenso establecido y proponer alternativas de acción, introduciendo una 
lucha en términos ideológicos y críticos hacia el Estado. 

Gran parte de esta formulación será recogida posteriormente por Louis 
Althusser, desde un aspecto más corporativo, a través de los “aparatos 

L
introducción

1 César Ruiz Sanjuan, “Estado, sociedad civil y hegemonía en el pensamiento político de 
Gramsci”, Revista de Filosofía y Teoría Política, núm. 47, 2016, p. 2.

2 Thomas R. Bates, “Gramsci and the Theory of Hegemony”, Journal of the History of 
Ideas, vol. 36, núm. 2, 1975, pp. 351-366.

3 Carlos Emilio Betancourt, “Gramsci y el concepto de bloque histórico”, Historia crítica, 
núm. 4, 1990, p. 118. 



131Los relatos contemporáneos de la hegemonía

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

ideológicos del Estado”. En ese sentido, la hegemonía en tanto consenso se 
ve reproducida en los aspectos más cotidianos y banales a través de distintas 
dimensiones y en las más diversas instituciones. En cierta medida esto también 
permea en la obra de Michel Foucault, cuando establece las nociones de 
“dispositivos”, “gubernamentalidad” y “biopolítica”, siendo esta última de 
gran importancia para uno de los debates que aquí se presentan.

Lo importante de todo esto es que los textos de Gramsci despliegan una 
serie de abordajes que nutren a la corriente crítica del siglo XX y que permitirán 
reflexionar sobre el papel educativo o pedagógico que tiene el Estado, así 
como las luchas paralelas que debería impulsar el movimiento. Más adelante, 
la noción de hegemonía tuvo otro parteaguas cuando fue recuperada en la 
obra de Ernesto Laclau y Chantal Mouffe, cimentándose a la postre tanto en 
el campo de la ciencia política como en los estudios culturales. Asimismo, 
su uso sería replicado en otras disciplinas, como ocurrió en el terreno de las 
relaciones internacionales, sobre todo con las obras de Immanuel Wallerstein 
y Robert Cox. 

Para finales de siglo, era casi incuestionable suponer la existencia de 
estos procesos −la “hegemonía de la hegemonía”−4 y algunos de los autores 
hasta ahora nombrados se convertían en referentes obligados para cualquier 
interesado en el tema. Esto se debía, en gran parte, al contexto, por ejemplo, en 
el caso de las relaciones internacionales, el orden unipolar que se presentaba 
tras la desaparición de la Unión Soviética permitió categorizar la década de 
1990 como un sistema internacional hegemónico. Sin embargo, el arribo de 
nuevos fenómenos y perspectivas más críticas han abierto el camino a una 
multiplicidad de voces, cuestionado el uso de la hegemonía y fomentado así 
distintos frentes de lucha.

Por ello, este artículo busca demarcar los principales debates de actualidad 
en torno a este concepto. Con esa finalidad, se parte de una breve semblanza 
que ubique las principales categorías de la hegemonía en la propuesta de 
Laclau y Mouffe. A partir de ahí, el segundo apartado desarrolla un primer 
debate sobre el carácter temporal del uso de la hegemonía. Después, se 

4 Esta frase se utiliza aquí para subrayar la recurrencia a la noción de la hegemonía 
elaborada por Laclau y Mouffe, para quienes representa la forma hegemónica de la política. 
Sin embargo, Jeremy Valentine fue el primero que la utilizó (en 2001) para denunciar que los 
supuestos de los posmarxistas solamente son válidos en su entendimiento de la modernidad. 
Asimismo, cabe aclarar que el uso más popularizado de este eslogan proviene del trabajo de 
Richard Day, con el fin de manifestar que incluso las formas contrahegemónicas caen dentro 
de un juego hegemónico; véase Richard Day, Gramsci is dead: Anarchist Currents in the Newest 
Social Movements, Canadá, Pluto Press, 2005.



132

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

identifican dos discusiones: una en torno a la representación o (in)mediación 
y otra sobre las formas de acción, siendo ambas polémicas de las más 
reconocidas. Posteriormente se analiza el problema ontológico que es, con 
toda probabilidad, el que hace cimbrar los supuestos más básicos de la teoría 
hegemónica. Por último, se cuestiona la capacidad de diálogo de estos debates, 
concibiendo estas propuestas a modo de relatos o incluso, como marcos 
analíticos, haciendo un llamado a repensar estas controversias para superar a 
la brevedad este impasse teórico.

la teoría hegemónica de la hegemonía

Como se mencionó, la obra Hegemonía y estrategia socialista5 de Laclau y 
Mouffe se convirtió, desde su publicación en 1985, en el epicentro alrededor 
del cual se desarrollarían las discusiones del concepto que aquí nos ocupa. 
Antes de comentar esta propuesta es preciso señalar que, aunque parte 
de la misma servirá para profundizar en los debates subsiguientes, se 
torna imprescindible partir de un esquema que introduzca sus principios 
fundamentales. Por ello, lo primero que debe señalarse es que Laclau retoma 
de Gramsci la idea de que es necesario un momento de construcción de una 
comunidad que deje fuera la heterogeneidad. En su visión de la sociedad, 
Laclau y Mouffe conciben un campo social atravesado por antagonismos, esto 
es, que existe una diversidad de reclamos que, a pesar de sus diferencias, 
logran reunirse en ocasiones. El afán por explicar este proceso impulsó a 
ambos pensadores a inscribirlo en un marco discursivo, de modo que la 
hegemonía resultaba en una “operación por la que una particularidad asume 
una significación universal inconmensurable consigo misma”.6

Este fenómeno requería cuestionar el proceso de articulación de dichas 
representaciones, desplegando una serie de fundamentos ontológicos para 
su comprensión, entre los que destaca primeramente el carácter cambiante 
de los significados o, como Laclau lo ha denominado, “la emancipación del 
significante de cualquier dependencia del significado”.7 Así, el establecimiento 

5 Ernesto Laclau y Chantal Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista: hacia una 
radicalización de la democracia, Madrid, Siglo XXI Editores, 1987. Los comentarios de este 
apartado no corresponden a una obra específica de los autores, a menos que así se haga notar 
a pie de página, sino que han sido abordados a lo largo de sus diversos textos.

6 Ernesto Laclau, La razón populista (traducción: Soledad Laclau), Argentina, Fondo de 
Cultura Económica, 2011, p. 95.

7 Ibid., p. 132.



133Los relatos contemporáneos de la hegemonía

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

de significantes vacíos y flotantes es lo que posibilita que una particularidad 
asuma el carácter representativo de una totalidad de demandas, lo cual ocurre 
a través de la formación de una cadena equivalencial.8 

Esta cadena equivalencial asumida como universal se asemeja al consenso 
del pensamiento gramsciano, pero también es quizá la forma más visible de 
la ruptura con el marxismo tradicional; si Gramsci notaba que las identidades 
estaban fijadas a una posición acorde con las relaciones sociales de producción 
−o lo que es lo mismo, “conciencia de clase”−, en el pensamiento posmarxista 
ésta es meramente circunstancial: “lo que es constitutivo de la relación 
hegemónica es que los elementos y las dimensiones que le son inherentes 
están articulados por vínculos contingentes”.9 

La eliminación de diferencias entre reclamos ocurre entonces por 
determinadas circunstancias, entre las que destaca la figura de una otredad 
que actúa como una externalidad constitutiva, de modo que el establecimiento 
de fronteras es lo que permite articular identidades colectivas, así como la 
diferenciación entre un proyecto y otro. Siguiendo esta lógica, la propuesta 
que Laclau desarrolló en solitario con más profundidad admite la exclusión 
de determinadas demandas que no pueden ser integradas por la cadena 
equivalencial, permitiendo un escenario de múltiples proyectos insubordinados 
entre sí. Por otro lado, cuando el contenido particular trasciende al rol 
universal −y hegemónico−, éste tenderá a sedimentar dicho ordenamiento 
intentando borrar las relaciones de poder que le dieron forma. Sin embargo, 
esta representación universal nunca será plena; siempre habrá una falta de 
totalidad que es lo que da espacio al elemento de transformación, ya que los 
órdenes sociales siempre pueden ser de un modo diferente al que se presentan. 

Esta propuesta ha permitido investigar, desde otras aristas −menos 
ideológicas y esencialistas−, los movimientos populistas, y ha posibilitado la 
inclusión de la retórica y el psicoanálisis a los estudios de lo político. Encima, 
su carácter procesual y circunstancial, que expone la relación entre lenguaje y 
poder, ha sido bien valorada por muchos años. Aun en contra de las discusiones 
sostenidas con otros pensadores como Žižek, Hardt y Negri, la propuesta de la 
hegemonía de Laclau y Mouffe ha seguido vigente en disciplinas académicas 
−como los estudios culturales− y ha sido casi abanderada por algunos partidos 
políticos de izquierda −como el caso de Podemos en España. Sin embargo, es 

8 Nótese que este proceso es mucho más complejo y ha sido particularmente elaborado en 
los libros de Ernesto Laclau; no obstante, este ensayo privilegia la presentación de los debates 
actuales y no así la explicación de la propuesta de dicho autor. 

9 Ernesto Laclau, Los fundamentos retóricos de la sociedad, Argentina, Fondo de Cultura 
Económica, 2014, p. 110.



134

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

a raíz de la introducción de la(s) propuesta(s) poshegemónica(s) que se han 
abierto diversos frentes de debate; si bien están todos ellos entrecruzados, a 
continuación se delimitan en la medida de lo posible para poner el énfasis 
en un elemento particular para cada uno.

el debate temporal: modernidad y posmodernidad

A mediados de la primera década del milenio, Scott Lash rescataba lo señalado 
en una de sus obras anteriores sobre la posmodernidad y su creciente des-
diferenciación entre las distintas esferas,10 subrayando la importancia del 
contexto ante una herramienta teórica como es la hegemonía. Antes de 
explicarlo, es importante mencionar que este elemento de la temporalidad ya 
había sido abordado por Laclau y Mouffe. Al respecto, ellos habían situado 
a la hegemonía como una forma paradigmática de la política moderna, a 
diferencia de las sociedades medievales donde hubiera sido difícil generar 
cadenas equivalenciales entre los distintos colectivos.11 Así, el argumento 
de Lash en realidad surge en el seno de la misma teoría hegemónica; no 
obstante, a diferencia de lo establecido por Laclau y Mouffe, Lash no piensa 
en las pocas posibilidades que tuvo previamente para desarrollarse, sino que 
advierte los obstáculos actuales que ponen en entredicho su validez.

La veta que abre Scott Lash en este terreno parte entonces de cuestionar el 
uso de la hegemonía en un nuevo contexto con problemáticas que difícilmente 
se adecúan a la primera. De acuerdo con Starcenbaum,12 Lash basó su hipótesis 
sobre el estudio de una nueva lógica cultural que ya no se basaba en la mera 
reproducción, sino que facilitaba los modos de invención particulares y en 
espacios ajenos a los tradicionales. Esta visión forma parte del arranque del 
artículo publicado por Lash en 2007, donde justifica: “No quiero argumentar 
que la hegemonía es un concepto fallido [...] sino que ha sido de un gran 
valor para una época particular”.13 Así, no desecha los aportes de esta línea 
de pensamiento pero le imprime una fecha de caducidad ante el arribo de 
una época “poshegemónica”.

10 Al respecto, véase el texto de Scott Lash, Sociología del posmodernismo, Buenos Aires, 
Amorrortu, 1997.

11 Ernesto Laclau y Chantal Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista..., op. cit.
12 Marcelo Starcenbaum, “Poshegemonía: notas sobre un debate”, en Políticas sobre la 

memoria, núm. 16, 2016, p. 28.
13 Scott Lash, “Power after Hegemony: Cultural Studies in Mutation?”, Theory, Culture and 

Society, vol. 24 núm. 3, 2007, p. 55.



135Los relatos contemporáneos de la hegemonía

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Según Lash, entre las principales transformaciones que imposibilitan el 
uso de la hegemonía en la actualidad se pueden enumerar las siguientes: 
un paso del poder “simbólico” a un marco “real”,14 esto es, de los elementos 
discursivos al mismo ser; el cambio de una dominación “desde fuera” a una 
“desde adentro”; un traslado de lo “normativo” a lo “fáctico”, desdibujando 
cualquier separación entre el objeto y sus atributos inmediatos; y una evolución 
en las relaciones sociales de formas de “representación”, sobre todo nacionales, 
hacia “comunicaciones” genéricas con capacidad global.15 En este sentido, el 
cambio de panoramas cuestionaba seguir utilizando a la hegemonía como 
se había hecho hasta ese momento, aunque tampoco aclaraba cómo habrían 
de entenderse las formas de dominación y dirección restantes que seguían 
siendo utilizadas por el Estado.	

el debate de la (in)mediación: representación simbólica y cuerpos

Además de su restricción temporal o contextual, la teoría discursiva de la hege-
monía también ha sido atacada por su mediación simbólica. Como ya se ha 
descrito, esto también fue considerado por Scott Lash, aunque va a encontrar 
mayor resistencia en los trabajos de Benjamin Arditi y Jon Beasley-Murray.

Sobre el primer caso, Arditi sostiene que no todas las formas de articulación 
acarrean consigo el “excedente metafórico” que caracteriza a la hegemonía 
de Laclau y Mouffe, sino que existe una proliferación de mecanismos que 
dejan de atenderse por no ajustarse a lo que ellos plantean; por ejemplo, al 
narrar las movilizaciones argentinas de 2001, Arditi ha señalado que: “hubo 
un unísono sin equivalencia y protesta e invención política sin contra-
hegemonía”.16 Este intento por evidenciar la posibilidad de acción fuera de 

14 Si bien Žižek ya había establecido que la resistencia se daba en una dimensión ontológica, 
Scott Lash expande esta noción e incluye a la dominación en este mismo plano.

15 Es importante volver a enfatizar que estos señalamientos no aplican solamente para la 
resistencia sino que engloban a la misma dominación. El mismo autor advierte de este nuevo 
panorama: “Ahora la dominación es a través de la comunicación. La comunicación no está 
encima de nosotros [...] la soberanía, e incluso la democracia, debe ser repensada”. Scott Lash, 
“Power after Hegemony...”, op. cit., p. 66.

16 Benjamin Arditi, “Post-hegemonía: la política fuera del paradigma post-marxista habitual”, 
en Heriberto Cairo y Javier Franzé (comps.), Política y cultura: la tensión de dos lenguajes, 
Madrid, Biblioteca Nueva, 2010, p. 179; las cursivas son mías. Nótese aquí también que, tal 
como establece este autor, el prefijo “post” no está vinculado con una cuestión temporal sino 
con las prácticas políticas que eluden las prácticas hegemónicas; Arditi no toma una postura 
definitiva respecto al fin de la hegemonía.



136

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

la representación se sostiene en la noción de una pluralidad, resistente a ser 
capturada simbólicamente; a su vez, dicho supuesto encuentra sus raíces en 
el debate entre los tres grandes teóricos del contrato social −Hobbes, Locke 
y Rousseau− que postulan la unicidad del pueblo en su relato fundacional y 
aquel que defendió la tesis de lo plural: Spinoza. 

Continuando con la aparición de este filósofo, su noción de cuerpos va a 
ser uno de los ejes cardinales para Beasley-Murray, quien visualiza un mundo 
“de encuentros inmediatos entre cuerpos” que son afectados entre ellos 
todo el tiempo.17 De este modo, Beasley-Murray introduce un paradigma de 
“inmanencia” que se resiste a la “trascendencia” de lo simbólico; esto también 
recobra uno de los supuestos de Lash, para quien lo real se fundamenta en 
la noción spinoziana de potentia como fuerza.18 

De lo anterior se desprende un último concepto que los críticos de la 
hegemonía abrazaron del filósofo neerlandés: el “afecto”. Este pensamiento 
nutre el trabajo de otros autores como Deleuze o Massumi, quienes a su 
vez observaron cómo las posibilidades de potencia del afecto −o grado de 
afectación− se vinculan con las emociones −no mediadas discursivamente 
como los sentimientos−, de modo que en esta corriente el ejercicio de poder 
ocurre en un nivel previo al discurso o incluso por debajo de éste.19 En 
síntesis, el afecto −a nivel impersonal− es lo que defiende un escenario de 
inmanencia: “en el principio no es la palabra, sino el grito”.20 

La sumatoria de acusaciones han tenido eco y respuesta en los teóricos 
seguidores del enfoque laclausiano de la hegemonía, sobre todo por parte 
de Stavrakakis, quien ha defendido que Chantal Mouffe ha destacado “la 
dimensión de la afectividad y las pasiones todo el tiempo, al menos desde 
el comienzo de la década de 1990”,21 mostrando su decepción por aquellos 
críticos que han parcializado la obra de ambos autores al analizar únicamente 
las contribuciones del argentino. 

Es verdad que gran parte de los aportes de Mouffe han versado sobre 
la dimensión afectiva de la política, incluyendo en su estudio nociones 

17 Jon Beasley-Murray, Poshegemonía: teoría política y América Latina (traducción: Fermín 
Rodríguez), Argentina, Paidós, 2010, p. 136.

18 Scott Lash, “Power after Hegemony...”, op. cit.
19 Stavrakakis hace referencia a los modos de activación pre-significantes o sub-significantes 

del trabajo de Lash. Véase Yannis Stavrakakis, “Teoría del discurso, crítica post-hegemónica, 
y la política de las pasiones de Chantal Mouffe”, Revista de la Academia, núm. 22, 2016, pp. 
152-174.

20 John Holloway, Change the World without taking Power: the Meaning of Revolution 
Today, Londres, Pluto, 2002, p. 1; citado en Jon Beasley-Murray, Poshegemonía: teoría política 
y América Latina, op. cit., p. 131.

21 Yannis Stavrakakis, “Teoría del discurso...”, op. cit., p. 169.



137Los relatos contemporáneos de la hegemonía

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

psicoanalíticas como el goce y las pasiones. Si bien estas bases se enmarcan 
en una visión antagónica del nosotros/ellos −que seguramente sería alegada 
por los críticos repasados−, el goce y la amenaza de que éste sea arrebatado, 
es lo que permite un proceso de identificación.22 Este argumento, que bien 
analizado no se desliga de una cuestión de inmanencia, se halla parcialmente 
elaborado en algunos de los trabajos de Žižek, en particular donde anuncia que 
la compartición de una Cosa −incluso el mismo goce− posibilita la formación 
de colectividades unidas por un carácter pasional.23 

Así, no es posible admitir una ausencia del tratamiento del afecto en la 
teoría discursiva de la hegemonía, si bien con algunas particularidades. Al 
respecto, Mouffe recupera la relevancia de los lazos libidinales de la obra 
Freud, por ejemplo el instinto de agresividad que se desprende de la pulsión 
del Thanatos;24 al mismo tiempo, no deja de puntualizar que los afectos y las 
pasiones pueden ser −y son, casi siempre− movilizados, de ahí la naturaleza 
discursiva y articulatoria de la política. Estas cuestiones ofrecen otra lectura 
de Mouffe que no se limita a las articulaciones discursivas, ya que, o bien las 
pulsiones no necesariamente son mediadas por lo simbólico, o descansan 
en la línea demarcatoria entre éste y lo real. 

En cualquiera de sus modalidades, la inmanencia no aparece tan rígida 
como lo plantea el enfoque poshegemónico; al mismo tiempo, el afecto y las 
emociones tienen cabida en la obra de Mouffe bajo las figuras de las pulsiones 
y las pasiones. Así, su visión crea un marco de análisis que permite conjugar los 
efectos mediadores del discurso con las pasiones de los cuerpos y sus afectos; 
en este sentido, el afecto para Mouffe no se reduce a una mera inmanencia 
−como en el caso de sus críticos− sino que las pulsiones y el carácter libidinal 
son un correlato más que se agrega a su entendimiento lacaniano del sujeto, 
procurando respetar así tanto lo real como lo simbólico. En palabras de 
Stavrakakis: “lo que queda de los argumentos post-hegemónicos [...] es también 
una teoría afectiva de la hegemonía”.25

22 Chantal Mouffe, En torno a lo político (traducción: Soledad Laclau), Argentina, Fondo 
de Cultura Económica, 2011.

23 Tanto Žižek como Mouffe son conscientes de que los procesos de identificación no 
pueden entenderse totalmente desde un plano discursivo que ignore por completo el plano 
afectivo, el inconsciente y los instintos libidinales del sujeto. Sobre la importancia del goce para 
la articulación de identidades, véase el capítulo “Disfruta tu nación tanto como a ti mismo”, en 
Slavoj Žižek, La permanencia en lo negativo (traducción: Ana Bello), Argentina, Godot, 2016; 
y Slavoj Žižek, El acoso de las fantasías, México, Siglo XXI Editores, 1999.

24 Véanse las primeras partes de su ensayo “Una aproximación agonista al futuro de 
Europa”, en Chantal Mouffe, Agonística: pensar el mundo políticamente (traducción: Soledad 
Laclau), Argentina, Fondo de Cultura Económica, 2014.

25 Yannis Stavrakakis, “Teoría del discurso...”, op. cit., p. 171.



138

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

el debate sobre las formas de acción: 
contrahegemonía, multitud y éxodo

 
El segundo debate abre las puertas a un tercero que versa sobre las formas 
de acción, especialmente aquellas que plantean una ruptura radical con la 
política tradicional −que paradójicamente también podríamos llamar moderna, 
siguiendo el bagaje teórico de la hegemonía. Arditi lleva a cabo un cuidadoso 
examen sobre la emergencia de estas propuestas, con el objetivo de demostrar 
una proliferación de prácticas no hegemónicas que no son pequeñas excep-
ciones y que no solamente se diferencian por su carácter micro-político, 
como llegaron a apuntar los defensores de la inmanencia.26 En su intento por 
categorizar estas formas, Arditi ubica dos principales corrientes: por un lado, 
los que tienen que ver con la noción de multitud y éxodo, cuyos máximos 
representantes son Hardt, Negri y Virno; por el otro, quienes suscriben lo 
“viral” o la informalidad de las redes. 

Cabe aclarar que las diferencias entre ambos enfoques son escasamente 
rastreables en el documento de Arditi, acaso se puede inferir que las últimas 
tienen un modo rizomático −y no algorítmico− para compartir la información. 
Por ello, la discusión aquí será tratada con respecto hacia el tema de la 
multitud y el éxodo, partiendo nuevamente de los elementos represen-
tacionales. Recordemos que para Laclau y Mouffe la articulación de una 
cadena equivalencial por medio de un significante vacío es la condición 
para la formación de una identidad colectiva, misma que en sus trabajos 
posteriores sería ubicada como el pueblo; en contraparte, Hardt, Negri y Virno 
ubican formas que se resisten a la trascendencia de la representación y que 
quedan expresadas en lo plural de la multitud, “a la suma de singularidad 
y cooperación, es decir, a una realidad en la que colectivos diferentes se 
organizan de forma autónoma, pero son capaces de colaborar entre ellos [...] 
y, por lo tanto, de una organización política abierta y horizontal”.27 

Lo anterior recupera y pone de relieve las bondades del potencial 
autonómico por encima de lo contrahegemónico. Esto está vinculado con 
su plataforma operaísta y postoperaísta, apuntando en paralelo hacia una 
vía horizontal de la acción política. No obstante, esta autonomía no debe 
confundirse con una falta de comunicación: “cuando se habla de autonomía 
hay que hablar de asociación, de intercambio e interdependencia, porque 

26 Benjamin Arditi, “Post-hegemonía...”, op. cit.
27 Michael Hardt, “El proyecto de la multitud” (entrevista de Ángel Luis Lara y Lucía 

Lois Ladinamo con Michael Hardt), en Michael Hardt y Toni Negri, La multitud y la guerra, 
Biblioteca Era, México, 2007, p. 83.



139Los relatos contemporáneos de la hegemonía

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

si fueran solamente grupos locales autónomos, que no se comunican, sería 
un desastre”.28 

En este sentido, y de acuerdo con la filosofía de la historia que impregna 
al marxismo, el agente de transformación ya no es el proletariado sino la 
multitud, aunque nótese que el potencial de acción sigue siendo positivo. 
A su vez, esto ha sido denunciado por Mouffe, quien critica la idea de un 
agente revolucionario que al mismo tiempo es múltiple y no articulado; en 
otras palabras, cuestiona el determinismo de un agente sustancialmente 
transformador. En condiciones similares, Ernesto Laclau estructura su crítica 
de la siguiente forma: 

[...] 1) que un conjunto de luchas inconexas tiende, por algún tipo de coincidentia 
oppositorum, a converger en su asalto a un supuesto centro; 2) que, a pesar de su 
diversidad, sin ningún tipo de intervención política, estas luchas tenderán a unirse 
entre sí; 3) que nunca podrán tener objetivos que sean incompatibles entre sí.29

	
Ahora bien, quizá haya algún tipo de intervención política pero no de la 

forma considerada por Laclau. El pensamiento de Hardt y Negri se basa en las 
transformaciones introducidas en el capitalismo por los mismos trabajadores; 
entre éstas destacan el trabajo cognitivo y una preponderancia del trabajo 
inmaterial, configurando otro tipo de sujetos con una formación distinta −e 
incluso, dejando de lado actores transformadores como los partidos−; es esto 
entonces lo que les permite estar confiados en que la multitud devendrá una 
fuerza anticapitalista.30

Del otro lado se instala Paolo Virno con la figura de un éxodo más 
pesimista pero quizá con más potencia. En su concepción, la acción debe 
hallarse más allá del Estado e incluso de la transgresión de las leyes −las 
cuales, a fin de cuentas, son puestas por el mismo Estado−; estas prácticas 

28 Michael Hardt, “La autonomía es un arma más fuerte que el antiimperialismo” (entrevista 
de lavaca con Michael Hardt), en Michael Hardt y Toni Negri, La multitud y la guerra, op. 
cit., p. 134. 

29 Ernesto Laclau, Debates y combates: por un nuevo horizonte de la política (traducción: 
Miguel Cañadas, Ernesto Laclau y Leonel Livchitz), Argentina, Fondo de Cultura Económica, 
2011, p. 133.

30 Para observar su análisis económico y la confianza que depositan en la multitud, se 
sugieren sus textos cortos: Michael Hardt, “Lo común en el comunismo”, y Antonio Negri, “El 
comunismo: algunos pensamientos sobre el concepto y la práctica”; ambos en Analía Hounie 
(comp.), Sobre la idea del comunismo, Buenos Aires, Paidós, 2010, pp. 129-144 y 155-166, 
respectivamente.



140

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

serían las que verdaderamente desestabilizan al adversario, en la medida 
que irrumpen con un nuevo modus operandi que no estaba previamente 
establecido ni validado en su lógica: “se trata −en todo caso− de defenderse 
del poder y no de tomarlo”.31

El hecho de eludir cualquier intento por tomar parte del Estado se 
contrapone al modo de entender la política de Chantal Mouffe. Aquí hay que 
advertir que si bien tanto Virno, Hardt y Negri como Mouffe se oponen a la 
política del consenso, ello no conlleva direcciones paralelas. En el caso de los 
primeros, la formación de proyectos hegemónicos y contrahegemónicos resulta 
en el consentimiento de la clase dirigida, que deja de cuestionar el orden 
social. Por su parte, Mouffe rechaza el aparente consenso de las democracias 
liberales por dos razones: una creciente pérdida del interés por la política y la 
articulación de antagonismos irreconciliables que se revisten de argumentos 
morales. En contraposición, ella visualiza un campo de confrontaciones 
basadas en cuestiones políticas, esto es como adversarios más que enemigos; 
de ahí que su modelo pasa del antagonismo al “agonismo”.32 

Así, la politóloga belga hace un llamado constante a cuestionar la 
pospolítica como proyecto de la democracia liberal; en su lugar, propone una 
democracia radical, que no significa una ruptura con las instituciones, sino la 
búsqueda de canales de expresión para que los reclamos puedan competir 
legítimamente. Recuperando la idea del párrafo anterior, Mouffe propone que 
la crítica se transforme en involucramiento y no en deserción: “debemos, más 
bien, provocar una profunda transformación de esas instituciones a través 
de una combinación de luchas parlamentarias y extraparlamentarias, con 
el fin de convertirlas en un vehículo para la expresión de la diversidad de 
demandas democráticas”.33

Esto se asemeja a una de las viejas discusiones del marxismo entre 
los revolucionarios que quieren tomar por la fuerza el aparato estatal y su 
contraparte, los revisionistas como Bernstein que admitían un escenario 
pacífico y sindicalista para la toma del Estado; en este caso los radicales buscan 
salirse de cualquier relación −o representación− que involucre al Estado y los 
segundos encuentran cabida en el modelo agonista de Mouffe. 

31 Paolo Virno, Gramática de la multitud (traducción: Adriana Gómez, Juan Domingo 
Estop, Miguel Santucho), Madrid, Traficante de Sueños, 2003, p. 128.

32 La visión agonista ha sido desarrollada en algunas de sus obras, pero sobresalen las 
dos que han sido ya citadas en este documento: En torno a lo político y Agonística: pensar el 
mundo políticamente.

33 Chantal Mouffe, Agonística..., op. cit., p. 85; las cursivas son mías.



141Los relatos contemporáneos de la hegemonía

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Asimismo, esto tampoco resulta del todo ausente en la obra de Laclau, si 
bien no fue enteramente desarrollada por él ni por otros de sus seguidores. 
Al respecto, el pensador argentino era consciente de que la formación de 
una cadena equivalencial podía no incorporar algunas demandas en ella, ya 
fuera por la incompatibilidad entre sus objetivos o la ausencia de una misma 
frontera diferenciadora. Así, implícitamente se asoman formas que escapan 
a la unidad del pueblo y a la voluntad de su consenso. En consecuencia, la 
existencia de colectivos que reproducen prácticas no hegemónicas o luchas 
que se dan fuera de los terrenos de la hegemonía, tienen un espacio en la 
misma obra de Laclau; incluso, es lo que le permite establecer la ausencia 
de una representatividad plena.

Aun así, los teóricos de la poshegemonía han proseguido con la propuesta 
del éxodo. A esta corriente se han sumado otros autores, como Richard Day, 
quien sostuvo en su artículo de 2005 que la aceptación de los movimientos 
contrahegemónicos provoca caer en el mismo juego de la hegemonía, sin 
posibilidades reales de cambio.34 Así, Day está preocupado por la relevancia 
de los nuevos movimientos sociales que buscan canales no-hegemónicos para 
salir de la lógica binaria desplegada por el neoliberalismo, el cual reviste su 
dominio como una lucha.

En un tono bastante similar se ha expresado Alberto Moreiras,35 para quien 
no solamente la política de un movimiento contrahegemónico seguiría lo que 
Day llamó “la hegemonía de la hegemonía”, sino que incluso la multitud 
que se contrapone al Imperio es sospechosa, ya que su naturaleza contra-
imperial no escaparía de los mismos supuestos que critican. De acuerdo con 
él, una verdadera forma de escape sería un éxodo no biopolítico, llevado a 
cabo por el no sujeto de lo político, esto es, el subalterno que se resiste a 
cualquier intento de sujeción y que configura la antesala de un proyecto casi 
inconmensurable con la discusión expuesta. 

el debate ontológico

La última de las discusiones aquí presentadas sobre la categoría de la 
hegemonía reside en la forma en que se concibe su abstracción, o al menos 
en aquellas propiedades que los distintos teóricos le han adscrito para cada 

34 Richard Day, Gramsci is dead..., op. cit.
35 Véase Alberto Moreiras, Línea de sombra: el no sujeto de lo político, Santiago de Chile, 

Palinodia, 2006.



142

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

caso. Esto nos da lugar a un espectro que se analizará más a detalle, pero 
que de entrada ubica a Ernesto Laclau y a Beasley-Murray en los extremos, 
posicionando a Arditi en un sitio intermedio.

Así, en el primer horizonte Laclau no solamente propone la existencia 
de prácticas hegemónicas, sino que le estampa un sello de universalidad. 
Arditi ha denominado “el deslizamiento entre lo ontológico y lo óntico” a la 
forma en que Laclau pasa de concebir a la hegemonía como una forma del 
quehacer político a “la” forma de la política; al respecto vale la pena incluir 
la siguiente cita:

Laclau y Mouffe llevan esto un paso más allá cuando dicen que el campo de la 
política es el espacio de un juego llamado hegemonía [...] Las articulaciones de 
tipo contingentes podrán ser contingentes, pero la forma hegemónica termina 
siendo necesaria [...] Laclau lleva esto más lejos en su trabajo posterior al afirmar 
que la hegemonía es constitutiva del ser de las cosas.36 

Siguiendo con la idea de este autor, la misma contingencia de la que hablan 
Laclau y Mouffe es puesta en duda justo en el momento en que la hegemonía 
deja de ser hegemónica para ser necesaria;37 ese mismo señalamiento es 
destacado por Žižek, quien se pregunta: “¿no es la teoría de la hegemonía 
de Laclau “formalista” en el sentido de que propone cierta matriz formal a 
priori del espacio social? Siempre habrá algún significante vacío hegemónico; 
lo único que cambia es su contenido”.38 

Con todo esto, resulta fácil ubicar a Laclau en el extremo acordado. Por 
su parte, esto produce que Arditi ocupe la posición deslizante que bien 
hizo notar, aunque en términos distintos. Basado en sus recientes críticas, 
este autor apunta que, si bien algunos colectivos pueden converger debido 
a las circunstancias, esto no siempre debe considerarse como una reacción 
contrahegemónica; al contrario, debe abrirse un espacio para considerar y 
analizar prácticas en un terreno “afuera” de la hegemonía.39 

36 Benjamin Arditi, “Post-hegemonía...”, op. cit., p. 165.
37 De hecho, Arditi llega al extremo de afirmar que ese carácter ambivalente que ha 

postulado a la hegemonía como la forma universal de la política, impediría que la teoría de 
Laclau fuera falseada. Ibid., p. 166.

38 Slavoj Žižek, “¿Lucha de clases o posmodernismo? ¡Sí, por favor!”, en Judith Butler, Ernesto 
Laclau y Slavoj Žižek, Contingencia, hegemonía, universalidad: diálogos contemporáneos 
en la izquierda (traducción: Cristina Sardoy y Graciela Homs), Argentina, Fondo de Cultura 
Económica, 2011, p. 120.

39 Benjamin Arditi, “Post-hegemonía...”, op. cit.



143Los relatos contemporáneos de la hegemonía

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Por último, se presenta la antítesis de la primera postura. Si para Laclau, “es 
porque hay hegemonía [...] que hay historia”,40 Beasley-Murray sostendrá en 
cambio que “la historia no es otra cosa que reconfiguraciones o movimientos 
de cuerpos, una serie de modulaciones afectivas”.41 De hecho, desde la misma 
introducción a su trabajo sobre la poshegemonía hace cimbrar los supuestos 
del fenómeno/categoría que había sido extensamente útil para el estudio de lo 
social: “la hegemonía no existe, ni nunca ha existido [...] de allí que el cambio 
social nunca se produzca por medio de una presunta contra-hegemonía”.42 
Resulta evidente a estas alturas que Beasley-Murray es mucho más reactivo que 
los críticos anteriores: discrepando del primer debate, este autor no delimita 
contextos temporales para hablar de hegemonía y poshegemonía como Lash; 
por otra parte −y a diferencia de Arditi− ya no únicamente da lugar a procesos 
fuera de la hegemonía, sino que aquí una línea divisoria resultaría absurda. 

Además de los estatutos ontológicos, es indispensable señalar que éstos 
traen consigo especificaciones epistemológicas: en tanto que el fenómeno es 
capaz de aprehenderse por medio del discurso y el uso de los significantes 
en la teoría de Laclau, en el caso de Beasley-Murray esto se observaría en 
las disposiciones acaecidas en los cuerpos: debajo de la representación y en 
lo desapercibido de la conciencia. En consecuencia, si bien los abordajes 
metodológicos son interpretativos para ambos casos, las técnicas y los 
instrumentos también varían.

En este punto es necesario aclarar que el énfasis de Beasley-Murray en 
los cuerpos no elude la importancia del discurso, pero de modo distinto; en 
una entrevista aclara: “una lectura equivocada de Poshegemonía sostiene que 
digo que el lenguaje no cuenta. Pero es obvio que un discurso puede ser un 
acontecimiento y tocar los cuerpos [...] no se explica un texto a través de lo 
que representa o significa sino del modo que funciona [...] lo más interesante 
está en otro lado o por debajo”.43 Así, lo discursivo está presente pero el 
análisis debe partir de lo que se produce directamente sobre los cuerpos y 
no al revés; ya que ello perdería de vista la verdadera lucha.

En su escenario, el sentido común está presente en los individuos y su 
vida cotidiana, de modo que la gente sabe que el sistema actual es malo. 
Desde lo que Beasley-Murray ha estipulado, el sistema no se sostiene por una 

40 Ernesto Laclau, Los fundamentos retóricos..., op. cit., p. 115.
41 Jon Beasley-Murray, Poshegemonía..., op. cit., p. 131.
42 Ibid., pp. 11-12.
43 Amador Fernández-Savater, “Jon Beasley-Murray: la clave del cambio social no es la 

ideología, sino los cuerpos, los hábitos y los afectos”, eldiario.es, 20 de febrero de 2015 [artículo 
en línea, basado en la entrevista].



144

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

cuestión ideológica sino por la fuerza de afectos congelados que se convierten 
en hábitos, en un sentido cercano al de Bourdieu; dicho de otro modo, las 
ficciones se vuelven reales a través de las rutinas y la lucha ideológica deja de 
ser fundamental para el establecimiento de un orden social. En consecuencia, 
este autor afirma que la política debe dejar de entenderse como un proyecto 
pedagógico que intenta explicar a las personas cómo funcionan las cosas, 
para convertirse en el campo que facilite encuentros que “construyan cuerpos 
colectivos más potentes (multitudes)”.44

Aquí la diferenciación con Laclau resurge con fuerza: mientras que en la 
obra del argentino hay una connotación vertical en las prácticas de articulación, 
Beasley-Murray critica los efectos de homogeneización que resultan de las 
mismas. Recuperando en cierto modo la noción de “multitud” de Hardt, Negri 
y Virno, su defensa de la inmanencia lo orilla a sostener “una lógica desde 
abajo que no necesita representación ni dirección desde arriba. O, más bien, 
[que] deshacen la metáfora espacial de ‘abajo’ y ‘arriba’”.45 No obstante, la 
multitud no adquiere una caracterización tan positiva como Hardt y Negri ni 
tan pesimista como Virno; según Beasley-Murray, el surgimiento de líneas 
de fuga que producen multitudes pueden ser constructivas o destructivas. 
Además, tampoco descarta que las multitudes puedan perder su potencial de 
innovación e inmanencia hasta volver a ser normalizadas y subsumidas por 
el sistema. Lo interesante es destacar que en ambos casos hay un espacio 
implícito para la articulación; si bien ésta no es entendida como proyecto 
educativo, tampoco resulta tan lejana de la obra de Laclau.

Otro contraste que se produce a partir de las formas de entender la política, 
gira en torno a la otredad: el Estado. Aquí, Beasley-Murray apunta que éste 
aparece en la teoría de la hegemonía como una estancia no cuestionada, 
esto es como un poder constituido que antecede cualquier formación de 
demandas y que, además, genera la priorización de lo nacional sobre otras 
posibilidades de concebir el territorio. Desde su perspectiva, si todas las 
demandas se dirigen hacia el Estado, el potencial creativo de las primeras 
sería restado de antemano. A su vez, este autor propone “volver al Estado 
como aquello que hay que explicar [...] y el hábito cultural que lo sostiene”,46 
esto es, analizarlo sin someterse a su lógica. Cabe aclarar que dicho proceso 
está lejos de ser sencillo, tanto más cuanto que el Estado se ha desdoblado, 

44 Jon Beasley-Murray, en Amador Fernández-Savater, “Jon Beasley-Murray: la clave del 
cambio social...”, op. cit.

45 Jon Beasley-Murray, Poshegemonía..., op. cit., p. 13.
46 Ibid., p. 74.



145Los relatos contemporáneos de la hegemonía

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

es decir, que ha evolucionado reactivamente desde su aspecto institucional y 
trascendente hasta convertirse en una inscripción afectiva sobre los cuerpos, 
desapercibida e inmanente.

En oposición a lo anterior, las representaciones de Laclau y el modelo 
agonista de Mouffe tienden a fortalecer a la sociedad civil. Sin embargo, 
Beasley-Murray sostiene que esta sociedad civil es cómplice del Estado en su 
afán por estigmatizar aquellos afectos −o cuerpos y lógicas− que escapan de 
la mediación representacional. Se sigue de lo anterior que la sociedad civil 
actúa en conjunto con el Estado en su defensa de un tipo de democracia 
institucional que busca contener al radicalismo; aquí reaparece la herencia 
del debate del revisionismo, ya que incluso la sociedad civil aparece como 
un dispositivo que le sirve al Estado para absorber los reclamos y transferirlos 
a una esfera pública controlada por éste.

Por último, si la poshegemonía ya no es algo “posterior” a la hegemonía, 
ni un “afuera” de ésta, lo que queda son cuerpos y afectos, potencia e 
inmanencia. Es lógico entonces que Beasley-Murray afirme que el reto de 
los cuerpos consista en construir otros más fuertes y sobre todo en pensar 
hábitos que rompan con los anteriores, como el mismo Estado. Lo anterior se 
materializa en sus estudios sobre movimientos que no buscan convencer ni 
ser representados de algún modo, para salir de estas lógicas discursivas. Esto 
conlleva un reto epistemológico −¿cómo analizar un movimiento que no quiere 
representarse?− para el investigador, ya que cualquier intento por racionalizar 
a estos sujetos sería despolitizarlos; de ahí la denuncia que hace del Estado 
y la sociedad civil al presentar a los primeros como “fundamentalistas” e 
“irracionales”, excluyéndolos de un sistema del que paradójicamente ellos 
tampoco quieren ser parte.

el campo de la hegemonía: ¿paradigma o relatos? 

Los cuatro debates anteriores se entrelazan en sus temáticas y a la vez se 
excluyen en sus resoluciones, generando marcos analíticos divergentes. Por 
ejemplo, Laclau y Mouffe observan coaliciones mientras que Hardt, Negri 
y Virno hablan de agregados o de colecciones de colectivos; por su parte, 
Beasley-Murray se limita a una visión de cuerpos y afectos. Esto es lo que nos 
lleva a pensar en la formación de enfoques, donde todos tratan de explicar la 
totalidad del orden social −y ninguno una parte en lo particular−, debatiendo 
constantemente entre ellos: ¿es inevitable la tendencia a un avance sincrónico 
y paradigmático de la hegemonía?



146

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

En caso de que pueda prescindirse de esa visión, es factible pasar a una 
segunda donde los abordajes se traducen como si fueran relatos de un mismo 
hecho; el mismo Beasley-Murray admite implícitamente esta alternativa cuando 
critica la teoría de Laclau:

Nos habla de pueblo en vez de clase (o multitud) [...] de sentimientos en vez 
de afectos (o hábitos), de identidades socializadas en vez de fuerzas sociales (o 
singularidades preindividuales), de trascendencia en vez de inmanencia (o cuasi-
causas), de unidad en vez de multiplicidad (o contingencia), del cuerpo de la 
soberanía en vez del poder del Estado (o del poder constituyente).47 

Así, Beasley-Murray le reprocha a Laclau que solamente observa una 
parte del fenómeno y que utiliza conceptos que únicamente favorecen su 
teoría, pero, ¿no cae él exactamente en lo mismo?, ¿no ofrecen ambos un 
par de relatos de una misma historia?, ¿acaso los críticos de la hegemonía se 
limitan a ver el surgimiento de demandas y apartan la vista de su posterior 
inscripción en un terreno de representación?48

No obstante, una interpretación extremadamente relativista tampoco es 
la solución a una trayectoria paradigmática. El riesgo que se corre con la 
sedimentación de estos relatos es la formación de dos narrativas que, parecidas 
a los juegos de lenguaje, lleguen a ser tan disímiles que difícilmente puedan 
integrarse: por ejemplo, de un lado un discurso trascendente que representa, 
y del otro, un hábito inmanente que ordena sobre los cuerpos. Así, continuar 
por este camino terminaría por crear dos estructuras incapaces de comunicarse 
y, en consecuencia, que la izquierda deje de ofrecer alternativas para la lógica 
neoliberal y los populismos de derecha. 

Una tercera propuesta la encontramos en las posibilidades de diálogo −y 
quizá, eventualmente de integración− de estos relatos. Al respecto, menos 
de cuatro meses antes de su muerte, Ernesto Laclau cerraba su introducción 
a Los fundamentos retóricos de la sociedad del siguiente modo:

[...] la dimensión horizontal de autonomía sería incapaz, si es librada a sí misma, 
de lograr un cambio histórico de largo plazo, a menos que sea complementada 
por la dimensión vertical de la “hegemonía” [...] Avanzar paralelamente en las 

47 Ibid., pp. 73-74.
48 La última pregunta parafrasea una de las críticas de Stavrakakis hacia los críticos de la 

obra de Laclau y Mouffe. Yannis Stavrakakis, “Teoría del discurso...”, op. cit., p. 160.



147Los relatos contemporáneos de la hegemonía

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

direcciones de autonomía y de la hegemonía es el verdadero desafío para aquellos 
que luchan por un futuro democrático.49

En ese mismo párrafo, el autor reitera que la dimensión horizontal no 
está excluida de su trabajo, sino que se incluye al considerar las “lógicas de la 
equivalencia”. Asimismo, mantiene una postura crítica tanto hacia su trabajo 
como al de sus adversarios, apuntando que la autonomía sin hegemonía 
degenera en dispersión, mientras que del lado contrario puede producirse 
una retención del poder por parte del Estado. 

Para abonar más a este argumento, es preciso recordar que Mouffe ha sido 
muy clara cuando menciona la importancia de las luchas tanto parlamentarias 
como extra-parlamentarias. En este mismo sentido también se ha expresado 
Stavrakakis, haciendo notar que las luchas horizontales que mantienen cierta 
trascendencia histórica requieren una representación común, aunque también 
postula que no todas las luchas deben adquirir una forma hegemónica. Sin 
embargo, pareciera que la voluntad para dialogar viene desde la escuela 
laclausiana y no tanto de quienes han sido críticos con ésta:

El asunto es no aislar radicalmente las épocas de hegemonía y post-hegemonía, 
presentar discurso y afecto, simbólico y real, como dimensiones mutuamente 
excluyentes; es explorar, en cada coyuntura histórica, los caminos múltiples y 
diferentes en los que éstos interactúan y co-constituyen sujetos, objetos y órdenes 
socio-políticos.50

Siguiendo con esta nueva lógica, Stavrakakis apuesta por las oportunidades 
que se pueden desarrollar si se aparta la supuesta exclusión de los marcos de 
pensamiento. En este sentido, podría argumentarse que la izquierda debería 
pensar en cómo sacar provecho de éstos y no en deshacerse del resto. Es 
cierto que la teoría de la hegemonía enfatiza lo gradual en detrimento de 
las grandes rupturas, pero ésta puede nutrirse de los aportes de las nuevas 
corrientes para impulsar mejores formas de representación y de acción. 
Además, todo lo anterior permitiría expandir y formular nuevas agendas de 
investigación que potencialicen su calidad de integración. 

Los debates sobre cuál es la mejor herramienta de análisis pueden 
encaminarse hacia un atasco, visiones particulares y un menoscabo tanto 
en la calidad del estudio como en las posibilidades de transformación. 

49 Ernesto Laclau, Los fundamentos retóricos..., op. cit., p. 20.
50 Yannis Stavrakakis, “Teoría del discurso...”, op. cit., p. 163



148

Política y Cultura, otoño 2018, núm. 50, pp. 129-148

Carlos Manuel Reyes Silva

Evidentemente no se trata de desechar lo que hasta ahora se ha discutido, 
sino de plantearse nuevos escenarios: una combinación de los instrumentos 
analíticos o la capacidad de discernir en qué circunstancias uno es más útil que 
otro, incluso, para qué propósitos académicos. De lo contrario, una multitud 
de relatos sobre la hegemonía resultará tan limitada como una representación 
homogeneizante de la misma.


