
Laura Alarcón Menchaca*

El desvanecimiento del proyecto católico
jalisciense en el Constituyente de 1917

The fading of Jalisco’s Catholic project 
in the Constituent Assembly of 1917

Resumen

En este artículo se exponen algunas de las aportaciones de los católicos en el periodo 
1912-1914, especialmente a través del Partido Católico, que expresan un proyecto 
social inspirado en el catolicismo social. Con el ascenso del grupo constitucionalista 
se desvanece la fuerza del proyecto católico. Analizamos el papel de los congresistas 
jaliscienses en el Congreso Constituyente federal y el desempeño de los diputados 
jaliscienses en la construcción de la Constitución de Jalisco, los cuales reflejan el 
debilitamiento del grupo católico y la poca presencia en el nuevo modelo de nación 
plasmado en la promulgación de la Constitución federal de febrero de 1917 y en la 
de Jalisco aprobada en julio del mismo año.

Palabras clave: Partido Católico, catolicismo social, desvanecimiento, Constitución 
de 1917, proyecto de nación.

Abstract

This article explains some of the contributions of Catholics during the years 1912-
1914, especially through the Catholic Party proposing a social project inspired by 
social Catholicism. With the power ascension of the Constitutionalist group, the 
force of the Catholic began to vanish. We analyze the role of the Jalisco deputies 
in the Federal Constitutional Congress and the performance of the Jalisco deputies 
in the construction of the Jalisco Constitution whom reflected the weekness of the 
catholic group and there lack of presence in the new model of the nation shaped in 

* El Colegio de Jalisco [laura.alarcon@coljal.edu.mx]. Agradezco la valiosa colaboración 
de Francisco Joel Guzmán Anguiano y Rebeca V. Mercado González.



114

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

os procesos revolucionarios generan el triunfo 
de un grupo sobre otro que pretenden proponer 

o imponer un proyecto de nación. De ello no es ajena la Revolución mexicana, 
en la que distintos grupos, facciones, regiones y estados participaron con un 
modelo que buscaba encontrar puntos de coincidencia, aunque por lo general 
fueron de desencuentro. Las tensiones, las alianzas y las rupturas entre los 
grupos se manifestaron durante todo el proceso. Cada estado o región de la 
República Mexicana presentó particularidades que han definido el carácter 
regional y su papel en el ámbito nacional. De ello Jalisco guarda un lugar 
especial, ya que la participación inicial de un grupo de católicos fue un 
detonante importante en el proceso revolucionario. Sin embargo, al finalizar 
la Revolución sus propuestas no quedaron plasmadas en la Constitución 
mexicana promulgada en febrero de 1917.

La Constitución de un país es un reflejo de la búsqueda por construir un 
proyecto de nación mediante las leyes, con base en un modelo de cuerpo 
jurídico que, como señala Pierre Bourdieu, ve al derecho y a la jurisprudencia 
como un “[...] reflejo directo de las relaciones de fuerzas existentes, es decir, 
un reflejo de los determinantes económicos, en particular de los intereses de 
los dominadores, en otras palabras, un instrumento de dominación”.1 Toda 
ideología debe remitirnos a cuestionar las condiciones históricas que deben 
cumplirse para surgir: “[...] con la ayuda de las luchas que se dan en el seno 
del campo del poder, un universo social autónomo, capaz de producir y de 
reproducir un cuerpo jurídico relativamente independiente de imposiciones 
externas, gracias a la lógica de su funcionamiento específico”.2 El campo 

introducción

L

the promulgation of the federal Constitution of February 1917 and the equivalent of 
Jalisco approved on July of that same year.

Key words: Catholic Party, social catholicism, vanish, Constitution of 1917, national 
project.

Artículo recibido: 10/02/2017
Apertura del proceso de dictaminación: 02/03/17
Artículo aceptado: 18/08/17

1 Pierre Bourdieu y Gunther Teubner, La fuerza del derecho, Bogotá, Untandes, 2000, p. 156.
2 Ibid., pp. 157-158. 



115El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

jurídico está relacionado con el mundo social y es una mera ilusión pensar 
en la autonomía absoluta en relación con las posiciones externas. Un gran 
ejemplo es el tema que ahora nos ocupa. Bourdieu insiste en que quienes 
consideran que las ideologías gozan de autonomía relativa deben preguntarse 
cuáles son las condiciones históricas que permitieron el surgimiento de dicha 
ideología, que hacen posible la construcción de un cuerpo jurídico. El autor 
advierte que situar al derecho dentro de las fuerzas históricas impide conocer 
la especificidad social concreta en que se produce y se ejerce ese derecho.3 La 
Constitución de 1917 fue un reflejo de estas luchas por el poder, y de cómo 
el grupo vencedor logró establecer un cuerpo de leyes reflejo de su proyecto 
de nación, el cual terminó imponiendo sobre los otros.

 La participación de los jaliscienses muestra la diversidad de actores que 
confluyeron en dicho espacio, ya que en las distintas etapas de la lucha 
intervinieron diferentes sectores, ya sea por medio de alguna agrupación 
política –tratando de establecer un nuevo proyecto– o de facciones militares 
que en determinado momento controlaron ciertos territorios a lo largo del 
estado. En esta situación sobresale el rol que desempeñaron los sectores 
católicos durante el proceso, algunas veces como grupo en el poder o como 
grupo contra el poder. Es por ello que resulta vital su análisis como fuerza 
política, con sus propias aspiraciones, proyectos y visiones. 

En este trabajo se pretende analizar el papel político de los católicos 
durante la Revolución mexicana en Jalisco, cómo pasó de ser protagónico al 
debilitamiento de sus propuestas en la Constitución de 1917. Sentirse ajenos 
al nuevo proyecto de nación ocasionó que una década después se generara 
un enfrentamiento que puso a Jalisco en una tesitura difícil de sortear. 

fractura del antiguo régimen

La paz porfirista quedó atrás a principios del siglo XX. La entrevista Díaz-
Creelman generó alboroto para las elecciones que se celebrarían en 1910, y de 
ello Jalisco no fue la excepción. El gobernador Miguel Ahumada tomó en serio 
las declaraciones de Porfirio Díaz y promovió la actividad política en el estado 
en torno a las elecciones, se unió al movimiento reeleccionista y expresó que 
la contienda estaría centrada en la candidatura a la vicepresidencia. Bernardo 
Reyes, porfirista que logró presencia en distintas regiones de México, generó 
un movimiento en torno a su figura para la contienda por la vicepresidencia; 
sin embargo, su actitud vacilante y su aceptación al ofrecimiento de Díaz de 

3 Ibid., p. 158. 



116

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

desempeñarse en una misión en Europa, dejó acéfalo el movimiento. Sus 
seguidores se incorporaron al levantamiento de Francisco I. Madero con quien 
Reyes no guardaba simpatía alguna. 

El fraude electoral en las elecciones de 1910 propició el llamado a las armas 
que hizo Madero por medio del Plan de San Luis para el 20 de noviembre 
de 1910. “En Jalisco respondieron al llamado de San Luis Potosí distintos 
grupos del centro y sur de la entidad, donde hacía ya tiempo que se sentía 
la oposición. Fueron levantamientos aislados e inconexos, pero constituían 
la viva expresión de un malestar que aún no podía manifestarse en forma 
organizada”.4 Hubo distintos brotes como el de Manuel Díaz, en Zacoalco; 
en Puente Grande, José María Moreno; en Ahualulco, Salvador Gómez; en 
la zona de Sayula se dieron varios levantamientos, y en la zona de Lagos se 
dio el alzamiento de Francisco del Toro.5 El movimiento que se generó en 
el país propició que, en mayo de 1911, el dictador presentara su renuncia. 

Con el debilitamiento del gobierno porfirista, las autoridades jaliscienses 
fueron perdiendo el control de la situación, en especial el gobernador 
Manuel Cuesta Gallardo. Con la caída de Díaz, el problema de la sucesión 
presidencial y las propuestas para la candidatura a las elecciones, generó que 
en Jalisco el gobernador Cuesta Gallardo renunciara y con ello, el gobernador 
provisional David Gutiérrez Allende tuvo que enfrentar la dimisión de la 
mayoría de los diputados, lo que llevó a la desintegración del Congreso local 
conformado por diputados porfiristas, así como la disolución del gobierno en 
40 ayuntamientos con autoridades afines a las fuerzas porfiristas.6 Después de 
estos conflictos internos en el estado, el 18 de octubre de 1912 fue nombrado 
como gobernador, por el Congreso del estado, José López Portillo y Rojas. “Así, 
el Partido Católico, con el conocimiento y apoyo de Madero, aparentemente 
se apropiaba del Poder Ejecutivo jalisciense”.7 En este gobierno, los católicos 
adquirieron gran influencia y poder dentro de los círculos políticos jaliscienses, 
constituyéndose como una fuerza política de importancia en el estado a través 
del Partido Católico Nacional (PCN).

4 José María Murià y Angélica Peregrina (dirs.), Historia general de Jalisco. Volumen V. 
Del Porfiriato a la Revolución, México, Gobierno del estado de Jalisco/El Colegio de Jalisco/
Porrúa, 2015, p. 266.

5 Idem.
6 Mario Aldana Rendón, Jalisco desde la Revolución: del reyismo al nuevo orden cons-

titucional, 1910-1917, Guadalajara, Gobierno del estado de Jalisco/Universidad de Guadalajara, 
1987, pp. 122-125. 

7 “Madero alentó al Partido Católico Nacional desde su fundación y éste, en reciprocidad, 
había votado por él en las elecciones de octubre de 1911” Nota en José María Murià y Angélica 
Peregrina, Historia general de Jalisco, op. cit., p. 274.



117El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

La propuesta democrática del líder coahuilense hizo posible en Jalisco la 
participación política de sectores de la población que anteriormente estaban 
al margen: mujeres, obreros, artesanos y comerciantes. El estado resultó 
un terreno fértil para las pretensiones democráticas emprendidas por el 
maderismo; Elisa Cárdenas las llamó “el laboratorio democrático”, en el que se 
introdujo una dinámica nueva, donde las viejas prácticas políticas sobrevivían, 
ya sin las ataduras del sistema político porfirista, pero también aparecieron 
nuevas formas de hacer política de acuerdo con las pretensiones democráticas.8 
El año de 1912 fue fundamental para este proceso de apertura democrática en 
Jalisco, pues ante las elecciones para el Congreso local y la gubernatura del 
estado fueron notables la efervescencia política y el surgimiento de nuevas 
prácticas políticas ante la debilidad del gobierno estatal para controlar el 
proceso electoral.9 Uno de los sectores favorecidos por este panorama fue el 
de los grupos católicos. 

la participación política de católicos (1912-1913) 

Para entender la participación de los católicos en la política, en el momento 
que nos ocupa, es importante analizar de dónde surge lo que conocemos 
como el catolicismo social, ya que influyó de manera contundente en grupos 
católicos que buscaban la participación en organizaciones sociales y políticas 
tendientes al cambio social. Esto fue el elemento central que permitió la 
formación del Partido Católico Nacional. 

La publicación de la encíclica Rerum Novarum, de León XII, en 1891, fue 
la punta de lanza para la construcción del pensamiento católico moderno:

[...] señalaba, en primer lugar, la existencia del conflicto entre propietarios y 
obreros debido, por una parte, al crecimiento de la industria, la concentración 
de riquezas en pocas manos y el consiguiente empobrecimiento de la multitud; 
por otra, a la unión que habían alcanzado los obreros junto con la conciencia 
que habían adquirido de su propio valer y poder y, en general, a la corrupción 
de las costumbres.10 

8 Elisa Cárdenas Ayala, El derrumbe. Jalisco, microcosmos de la Revolución mexicana, 
México, Tusquets, 2010, pp. 317, 395-424.

9 Ibid., pp. 395-396.
10 Jorge Adame Goddard, El pensamiento político y social de los católicos mexicanos 1867-

1914, México, UNAM, 1981, p. 145.



118

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

Criticaba la solución que daba el socialismo de suprimir la propiedad 
privada sustituyéndola por la propiedad colectiva. Decía que la primera era 
válida siempre y cuando no atentara con el derecho de los hombres de satisfacer 
sus necesidades. Para ello proponía una solución cristiana al problema social. 
La naturaleza de la condición humana no ponía a todos los hombres por 
igual, pero se tenían que equilibrar las relaciones entre las clases sociales por 
un principio de justicia. Insistía la encíclica que los obreros debían recibir un 
salario justo, debían tener una jornada de trabajo limitada y definida, y una 
legislación justa que reflejara la consideración de los trabajadores como seres 
humanos y no como una mercancía. 

La influencia de la encíclica y la actitud del gobierno de Díaz fortalecieron 
a los grupos católicos. El gobierno de Díaz permitió actuar a los católicos y a 
la jerarquía católica con la suficiente libertad que generó en un fortalecimiento 
de su acción social. La prensa católica apoyaba al régimen pero no dejaba 
de considerar que por completo no había desaparecido la persecución.11 Se 
publicaron artículos, en 1904 y 1909, en los que se hablaba de la necesidad 
de los católicos de participar en política y formar un partido.12

La celebración de congresos católicos nacionales donde se estudiaban 
y discutían problemáticas sociales y se buscaban soluciones o acciones que 
mitigaran la situación, fueron uno de los principales foros para la articulación 
del programa social y político con inspiración en la doctrina cristiana. De 
esta manera buscaban concretar el control político-ideológico y social de los 
sectores más desprotegidos.

Se celebraron congresos en distintas ciudades: el primero en Puebla, el 
segundo en Morelia y el tercero, en 1906, en Guadalajara; éstos congregaban 
a un gran número de dirigentes y representantes, tanto eclesiásticos como 
laicos, de todos los rincones del país.13 Lo importante es que lograron permear 
en proyectos políticos y sociales, tales como la propuesta de Miguel Palomar 
y Vizcarra respecto de las cajas rurales y el sistema “Reiffeisen”, las cuales 
presentó en el Congreso Católico de Puebla en 1903,14 y que posteriormente, 
como veremos adelante, entrarían en el programa político formulado por el 
PCN, casi una década después.

11 Ibid., p. 168.
12 Ibid., pp. 168-169.
13 Manuel Plasencia, “Cien años de Acción Social de la arquidiócesis de Guadalajara. El 

poder social de seis arzobispos tapatíos 1863-1963”, Anuario de la Comisión Diocesana de 
Historia del Arzobispado de Guadalajara, México, Jus, 1968, pp. 47-48.

14 Ibid., p. 48. 



119El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

El congreso católico celebrado en Guadalajara demostró las preocupaciones 
sociales de los católicos que se dividieron en cuatro líneas temáticas: 

a)	Importancia religiosa y social de la institución de las sociedades de obreros 
católicos.

b)	Medios económicos y prácticos para establecer en las parroquias las socie-
dades de obreros católicos.

c)	Expansión del capital mediante la caridad y el trabajo en favor de los 
pobres.

d)	Obligación de los patrones de atender física y moralmente a las necesida-
des de los trabajadores.15

Estas propuestas provenían en parte del sacerdote belga Bernard Bergöend 
S.J., fundador de la Asociación Católica de la Juventud Mexicana (ACJM), cuya 
acción en el fortalecimiento y difusión del pensamiento social católico y la 
atención por la “cuestión social” hicieron profundo eco en el campo católico 
mexicano.16 Dicha influencia también se manifestó en la conformación del 
PCN, pues además de atribuírsele el lema de partido “Dios, patria y libertad”, 
muchas de sus ideas se encuentran en sus bases doctrinales.17

La promoción que dio el arzobispo de México, José Mora y del Río, a la 
conformación y consolidación de una estructura organizativa que dotara a las 
agrupaciones practicantes del catolicismo social de fuerza, resultó definitiva. 
A su vez, el arzobispo de Guadalajara, Francisco Orozco y Jiménez, fue un 
hombre de gran importancia para el fortalecimiento de dicho programa de 
acción católica.18 La estructura se adaptaba a las necesidades que tenían que 
afrontar las agrupaciones, como es el caso de las cajas de ahorro para abatir la 
problemática de la producción agrícola por medio del fomento al ahorro y el 
otorgamiento de préstamos con bajos intereses. En cuanto a la situación obrera, 
se buscó favorecer el acceso a prestaciones y seguridad social; se pretendía 
mitigar su precaria situación con la formación de sociedades mutualistas que 
proveyeran servicios de salud, acceso a la vivienda y educación accesible a 
sus modos de vida.19

15 Ibid., p. 50. 
16 Véase Andrés Barquín y Ruiz, Bernardo Bergöend S.J., México, Jus, 1968. 
17 Ibid., pp. 47-50. 
18 Francisco Barbosa Guzmán, “El catolicismo social en la Diócesis de Guadalajara, 1891-

1926”, tesis de doctorado, UAM-Iztapalapa, 2004, pp. 110-112.
19 Ibid., pp. 116-125. 



120

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

Con base en la encíclica se impulsaron organizaciones tales como las 
damas católicas, los Caballeros de Colón o los Operarios Guadalupanos.20 
Estas asociaciones planteaban un nuevo perfil del católico, en donde su 
lucha sobrepasaba actividades realizadas en la iglesia o acciones caritativas y 
buscaban labores de corte social o político para paliar los problemas sociales 
existentes, desde la perspectiva del catolicismo social. Desde esta óptica se 
abordaban desafíos de índole laboral, patronal, obrero, agrario, sindical, 
comercial y social, entre otros. 

En agosto de 1909, por iniciativa de Gabriel Fernández Somellera, se citó a una 
junta para reorganizar el Círculo Católico de México, del cual procedería, en 
mayo de 1911, el Partido Católico Nacional. Entre los asistentes estuvieron Luis 
García Pimentel, Fernando de Teresa y Miranda, Victoriano Agüeros, Trinidad 
Sánchez Santos, Carlos Rincón Gallardo, Manuel Septién, Francisco Illescas, 
Rafael Cervantes, Javier Cuevas, Miguel Zaldívar y Flores, Ignacio Cortina Icaza, 
Francisco Trasloheros, Antonio de P. Moreno, Juan de Dios Legorreta y Emanuel 
G. Armora.21

Los grupos católicos representaban una fuerza política y social de 
importancia, pues por medio de la organización parroquial y la existencia de 
organismos influenciados por el catolicismo social fue posible la fundación 
del Círculo Católico Nacional, cuyo líder era Miguel Palomar y Vizcarra.22 

La primera mesa directiva estuvo compuesta por Gabriel Fernández Somellera, 
presidente; Emmanuel García Armora, primer vicepresidente; Manuel de la Hoz, 
segundo vicepresidente; Luis García Pimentel, tesorero; Carlos Díez de Sollano, 
secretario; Rafael Martínez del Campo, primer prosecretario, y Francisco de 
Pascual García, segundo prosecretario.23

El programa del PCN delineaba varias de las preocupaciones propias del 
catolicismo social. En primer lugar sus miembros expresaban su malestar y 

20 Ibid., pp. 97-115. 
21 Jorge Adame Goddard, El pensamiento político y social de los católicos mexicanos 1867-

1914, op. cit., p. 169.
22 Mario Aldana Rendón, Jalisco desde la Revolución: del reyismo al nuevo orden 

constitucional, 1910-1917, Guadalajara, Gobierno del estado de Jalisco/Universidad de 
Guadalajara, 1987, pp. 115-118. 

23 Jorge Adame Goddard, El pensamiento político y social de los católicos mexicanos 1867-
1914, op. cit., p. 174.



121El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

temor respecto de las propuestas de los revolucionarios, las que consideraban 
producto de la inmoralidad, el liberalismo y el socialismo.24 Además, estimaban 
que la sociedad se había alejado de los principios rectores religiosos a causa 
del Estado secular, razón por la cual debían reintegrarse las relaciones entre lo 
temporal y lo individual.25 Esta visión de reintegración se mostró en la forma 
como planteaban la resolución de los problemas sociales, como el agrario, 
reconociendo una sociedad jerárquica y el pleno derecho a la propiedad 
privada, debido a que eran situaciones inalienables y naturales. Por ello, 
con un acentuado paternalismo se inculcaba a los hacendados tratar a los 
trabajadores como “hijos” y procurar que no sufrieran deficiencias, mientras 
que los peones respetaran y vieran al hacendado como un “padre”.26

Proponían una legislación obrera en donde se procurara su bienestar por 
medio de organizaciones en donde el Estado no influyera y que estuvieran 
a cargo de la Iglesia, debido a su calidad moral y su rol social. Sería a partir 
de estas organizaciones que se procurarían los medios para el bienestar y la 
superación de los obreros. Otra propuesta legislativa era el reconocimiento 
de los derechos como ciudadanos a los católicos, presentes en la Constitución 
de 1857; además, pedían la derogación de las leyes de Reforma y que fuera 
efectiva la libertad de enseñanza. A su vez, reafirmaban la defensa de las 
libertades democráticas y el principio de no reelección.27

Las elecciones federales de 1912 significaron, para los católicos, “[...] que 
la revolución les había traído, cuando menos, la oportunidad de participar 
abiertamente en la vida política del país, aunque, desde los primeros días de 
vida del Partido Católico Nacional se dieron cuenta que la lucha no sería ni 
fácil ni, en ocasiones, realmente democrática”.28 Sin embargo, algunos obispos 
de varias partes de México mostraron su beneplácito por la posibilidad que 
tuvieron los católicos de participar en las elecciones.

El PCN en Jalisco estaba a cargo de “Manuel F. Chávez y Félix Araiza”.29 
Emprendió una serie de medidas de acuerdo con su programa político. Se 
calificaba como el partido del orden, frente al conflicto que representaban 
los grupos políticos inconformes con el resultado de la revolución maderista, 

24 Laura O’Dogherty Madrazo, De urnas y sotanas. El Partido Católico Nacional en Jalisco, 
México, Conaculta, 2001, pp. 82-83 y ss.

25 Ibid., pp. 85-86. 
26 Ibid., pp. 86-87. 
27 Ibid., p. 89. 
28 Jorge Adame Goddard, El pensamiento político y social de los católicos mexicanos 1867-

1914, op. cit., p. 177.
29 Ibid., p. 174.



122

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

a la que consideraban como una revolución socialista. Hacían un llamado a 
los católicos para actuar en pro de la restauración de la paz y la estabilidad 
social, factores desestabilizados por los males de la “modernidad”, como el 
ateísmo, el liberalismo, la masonería, el Estado secular, etcétera.30 Dichos 
males habían afectado a la sociedad y generado problemas específicos en 
el ámbito rural y obrero. Para su solución era necesario actuar desde los 
principios de la doctrina cristiana, tomando la influencia del catolicismo social 
y la participación del laico para resolver los problemas sociales, en lo que 
es llamado como la “Acción Social”, pero que en el caso del PCN es posible 
diferenciar como “Democracia Cristiana”.31 “La encíclica de León XIII señalaba 
que los movimientos sociales católicos que habían surgido en muchas partes 
del mundo, se habían denominado de varias maneras: “acción cristiana 
popular”, “democracia cristiana” y “cristiano sociales”, pero recomendaba el 
uso de la expedición “democracia cristiana” que se presentaba como opuesta 
a “democracia social”.32

Los grupos jaliscienses que participaron en el gobierno maderista no 
contaban con un programa político del todo claro y definido, siendo su 
principal preocupación mantener su posición social y económica dentro del 
nuevo orden gubernamental.33 El grupo que tenía mayor claridad respecto 
de un programa propio y propósitos definidos eran los sectores católicos, los 
cuales a través de la figura de José López Portillo y Rojas en la gubernatura 
y la base de diputados que ganaron en el Congreso local entre 1912 y 1914 
permitieron el establecimiento de un proyecto legislativo más estructurado.

Un primer aspecto que ejerció la diputación católica fue la atención de la 
caridad y beneficencia, promoviendo exenciones de impuestos para hospitales 
y orfanatos, pero sin modificar de lleno la legislación a favor de esta actividad.34 
En cuanto a la promoción de la libertad educativa, si bien era un punto medular 
del proyecto católico, no fue mucho lo que pudieron modificar. En su ejercicio 

30 Laura O’Dogherty Madrazo, De urnas y sotanas. El Partido Católico Nacional en Jalisco, 
op. cit., pp. 81-85. 

31 Para analizar las diferencias entre “Acción Social” y “Democracia Cristiana”, véase Robert 
Curley, “Los laicos, la democracia cristiana y la Revolución mexicana, 1911-1926”, Signos 
Históricos, núm. 7, enero-junio, 2002, pp. 149-170. 

32 Jorge Adame Goddard, El pensamiento político y social de los católicos mexicanos 1867-
1914, op. cit., p. 228.

33 Elisa Cárdenas Ayala, El derrumbe. Jalisco, microcosmos de la Revolución mexicana, 
op. cit., pp. 359-362. 

34 Francisco Barbosa Guzmán, “El catolicismo social en la Diócesis de Guadalajara, 1891-
1926”, op. cit., pp. 179-182. 



123El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

lograron exentar de impuestos a diversas instituciones educativas religiosas, 
como el Colegio de San José o el Seminario Conciliar, además de proponer 
una reforma de la Ley de Instrucción que permitiera el reconocimiento de 
los títulos emanados de instituciones educativas de corte religioso, sin la 
necesidad de incorporarse al sistema educativo y con ello aprobar los planes 
de estudios oficiales. Dicha propuesta no pasó la discusión y fue rechazada 
por el pleno.35 No obstante, se aceptaron algunas revalidaciones de estudios 
de diversas instituciones católicas, siendo una manera de favorecer la libertad 
educativa desde la perspectiva católica.36

En materia agraria fueron tres las iniciativas presentadas por los diputados 
católicos que lograron ser aprobadas, dos de éstas fueron propuestas por 
Palomar y Vizcarra:

 
a)	La creación de una figura jurídica llamada “Ley de bien familiar”, que 

constituía un elemento para ejercer el pleno derecho de formar una 
propiedad material propia, ya sea un terreno o una finca construida, la 
cual no podía embargarse, enajenarse o hipotecarse, con el objetivo de 
proteger la estabilidad material del núcleo familiar y de fomentar la pequeña 
propiedad. Dicha propuesta fue realizada por el diputado Miguel Palomar 
y Vizcarra en 1912 y aprobada por el pleno en octubre de 1912. 

b)	La conformación de una estructura para promocionar y fomentar la 
formación de cajas y cooperativas rurales. Esta iniciativa pretendía estimular 
la creación de dichas instituciones financieras por medio de la promoción 
de varios beneficios fiscales y legales, siempre y cuando se reunieran los 
requerimientos para su buen funcionamiento, como el establecimiento de 
que los préstamos sólo fueran para fines productivos, que funcionaran en 
una circunscripción limitada, que la administración de la sociedad fuera 
gratuita, etcétera. Este fomento a la caja rural, a manera de sociedades 
mutualistas, era una muestra de la influencia del catolicismo social en la 
implementación de políticas por parte del Partido Católico Nacional. 

c)	En la Ley de Ingresos se aprobó la existencia del impuesto progresivo, con 
el que se buscaba fomentar y proteger la pequeña propiedad a partir de 
una estandarización del pago de impuestos de acuerdo con la lógica de te-

35 Ibid., pp. 184-188. Quien propuso dicha iniciativa fue el diputado Manuel F. Chávez 
el 7 de marzo de 1912. 

36 Ibid., pp. 190-193. Una de estas instituciones fue la Escuela de Jurisprudencia de la 
Sociedad Católica. 



124

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

nencia de la tierra.37 Manuel F. Chávez propuso que el impuesto entrara 
en vigor el primero de julio de cada año, entre 1912 y 1915, “[...] con el 
propósito de que los altos impuestos a la gran propiedad la hiciera onerosa 
y se desmembrara”.38

fin del sueño “democrático”

Durante su gobierno, Madero abrió varios frentes difíciles de conciliar, lo 
que llevó a su trágico fin y, en consecuencia, a que se diera un vuelco en las 
condiciones de México. En el caso de Jalisco, las pretensiones democráticas 
habían desaparecido por los conflictos políticos existentes, pues el desgaste 
que venía arrastrando desde 1911 a causa de los constantes conflictos políticos 
hacía patente el inminente golpe de Estado.39

La relación del PCN y el gobierno federal en manos de Victoriano Huerta 
nunca fue directa ni de subordinación, pues ningún miembro del clero o del 
PCN, según Moisés González Navarro, participó en el Pacto de la Ciudadela; 
según este autor, varios sucesos dieron pie a que se propagará la idea de 
colaboración entre católicos y el gobierno huertista.40 El Partido Católico en 
Jalisco desarrolló su programa político a la sombra del gobierno huertista, 
considerando que existieron puntos de encuentro y desencuentro entre el 
gobernador López Portillo y Rojas, los diputados y miembros del PCN, los 
miembros del clero católico jalisciense y Victoriano Huerta.41

Durante el régimen huertista, el PCN “emprendió” una segunda etapa de 
su programa político a partir de nuevas propuestas legislativas, las cuales 
fueron aprobadas, tales como la Ley de Uniones Profesionales, promulgada 
en junio de 1913; la Ley del Descanso Obligatorio, pronunciada en junio de 
1914, y la llamada Ley de la Silla, establecida también en junio de 1914. En 
este sentido, la Ley de Uniones Profesionales tenía la facultad de permitir la 
constitución y funcionamiento de organizaciones sindicales, con las cuales 
los trabajadores pudieran procurar la defensa ante los abusos laborales de 

37 Ibid., pp. 193-194, 201-206. 
38 Ibid., p. 203.
39 Elisa Cárdenas Ayala, El derrumbe. Jalisco, microcosmos de la Revolución mexicana, 

op. cit., pp. 424-426. 
40 Moisés González Navarro, Cristeros y agraristas en Jalisco, tomo I, México, El Colegio 

de México, 2000, pp. 243-244.
41 Ibid., p. 244-248. 



125El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

patrones y autoridades; la Ley del Descanso Obligatorio establecía fijar el 
domingo como día de descanso obligatorio para todas las personas, a manera 
de reestablecerse después de una semana de labores; y la llamada Ley de la 
Silla procuraba que los trabajadores de carácter comercial tuvieran el derecho 
de que se les proporcionara una silla para la realización de sus labores, pues 
debido a las largas jornadas a las que se enfrentaban, permaneciendo de 
pie casi la totalidad del día, resultaba muy desgastante para el trabajador 
completar su rutina. Estas legislaciones de carácter laboral tenían una fuerte 
fundamentación en el catolicismo social.42

En materia política, las propuestas se centraron en la Ley de Representación 
Proporcional, la cual desembocó en una reforma constitucional decretada en 
abril de 1913. Dicha ley pretendía establecer una base legal a la que, de 
acuerdo con la lógica de votación obtenida, las diversas planillas y candidatos 
de determinados partidos políticos pudieran acceder para obtener puestos 
con base en la proporción de votos a favor que habían obtenido, fijando con 
ello un gobierno plural y representativo. A su vez, también se preocuparon 
por dotar de mayores elementos de autogobierno a los municipios y ayun-
tamientos; para tal fin se reformaron algunos elementos que estaban en la 
Constitución estatal, propiciando que cuando se destituyera a algún edil, la 
aprobación de dicha destitución no fuera aprobada por el gobernador, sino 
que se limitaría al propio ayuntamiento.43

Los conflictos con los grupos opositores a Huerta como el del diputado 
jalisciense Francisco Escudero, quien acusó al gobierno de Huerta y al de 
López Portillo y Rojas de “estar aliado con curas y reaccionarios”,44 así como 
la prensa liberal y más tarde el mismo gobernador, propició que reaccionara 
la Iglesia católica en Jalisco, en voz del arzobispo Francisco Orozco y Jiménez, 
quien emitió una serie de edictos, cartas circulares y pastorales, con la 
finalidad de instruir a los católicos de cómo “reaccionar” ante esa situación. 
Por ejemplo, en una circular promulgada el 12 de mayo de 1913, a la cual 
se le dio lectura en los templos de la arquidiócesis, Orozco y Jiménez hizo 
un llamado a la feligresía para que oraran y trabajaran con empeño en pos 
de la resolución de los conflictos sociales y políticos que se vivieron durante 
esos días; consideraba que su origen se encontraba en “[...] el olvido de Dios 
y la exclusión práctica de su intervención en los asuntos públicos ante todo, 

42 Francisco Barbosa Guzmán, “El catolicismo social en la Diócesis de Guadalajara, 1891-
1926”, op. cit., pp. 207-221. 

43 Ibid., pp. 232-236. 
44 José María Murià y Angélica Peregrina (dirs.), Historia general de Jalisco, op. cit., p. 278. 



126

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

después en los de orden privado”, que en su lugar habían sido reemplazadas 
por “[...] las utopías y todos los sistemas de gobierno que quieren prescindir de 
la verdad revelada y plantar otros principios sociales allí donde ha imperado 
el gobierno de la cruz y la unión de los cristianos corazones”. Ello había 
ocasionado que “[..] desde hace cerca de tres años, los hijos de la patria se 
destrocen entre sí y aún han llegado al grado de atacar a las autoridades, como 
aconteció con el último presidente [Madero]”. A pesar de ello, daba gracias de 
que “[...] en esta importante entidad [Jalisco] hasta ahora se han conservado 
la tranquilidad y la paz mejor que en una gran parte de los demás estados”.45 

En un edicto publicado durante octubre de 1913, Orozco y Jiménez elogió 
el trabajo del PCN, al cual percibía como “[...] benemérito, y que ha alcanzado 
el respeto y veneración de todas las naciones cultas [...] un partido semejante, 
cuya futura denominación ignoramos (extinguida que fuere por desgracia la 
presente), se recomienda por sí solo ante el criterio sereno y patriótico de 
los ciudadanos honrados”.46 El arzobispo consideraba que “[...] los católicos, 
al tener que formar decentes y perfectas agrupaciones políticas, movidos 
por un solo ideal, debían alistarse cuanto antes a ese gran Partido que en la 
actualidad honra no sólo a nuestra Patria, sino a toda nación culta”. Para tal 
fin hizo un llamado a los católicos de la arquidiócesis a que refrendaran el 
trabajo del partido por medio del voto, aunque con “[...] el valor del que usa 
su legítimo derecho y debéis darlo según vuestra conciencia, con la debida 
disciplina y subordinación a vuestro Partido Católico”.47 Es interesante hacer 
notar estos comunicados, ya que en ese momento el Vaticano condenaba 
la participación de los católicos en política. Sin embargo, no olvidemos que 
Orozco y Jiménez algunas veces contradecía los lineamientos de Roma.48 

La Iglesia católica y el gobernador López Portillo y Rojas tuvieron desave-
nencias a causa de una peregrinación en la fiesta de Cristo Rey, organizada 
por el arzobispado, a la cual el gobierno del estado se opuso. A pesar del 
conflicto, la manifestación se llevó a cabo, resultando aprehendidos varios 
participantes de la misma. Esto ocasionó una ruptura entre el gobernador 

45 Archivo Histórico de la Arquidiócesis de Guadalajara (en adelante AHAG), Ramo 
Gobierno, Sección Cartas pastorales, edictos y circulares, 1904-1920, caja 11, expediente 60, 
ficha 854. 

46 Ibid., expediente 70, ficha 858.
47 Idem.
48 Francisco Orozco y Jiménez se consideró un miembro de la jerarquía católica de la 

línea polémica y combativa.



127El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

y los círculos católicos, lo que generó la pérdida de fuerza de los católicos 
durante los años siguientes.49

Durante ese periodo era perceptible, por parte de los católicos, un 
aumento de las hostilidades en su contra proveniente de diversos grupos 
sociales. Muestra de ello es una circular emitida en octubre de 1914, firmada 
por varios obispos y arzobispos, entre los que se encontraban el arzobispo 
Orozco y Jiménez y el arzobispo de México, José Mora y del Río. En dicha 
circular, titulada “Reflexiones cristianas sobre la persecución”, los miembros 
de la jerarquía católica acusaron al liberalismo de haber perseguido a los 
católicos mexicanos a partir de aspectos tales como la enseñanza laica, la 
prensa inmoral y los atropellos de las autoridades. Esta situación los motivó a 
hacer un llamado a los católicos a organizarse y ejercer sus derechos como ciu-
dadanos, para que eligieran a autoridades competentes o, incluso, como 
medida extrema, para levantarse contra los que llamaba “tiranos”.50

Ante este escenario de inestabilidad, los distintos grupos políticos, 
especialmente los militantes del PCN, tomaron medidas precautorias para tratar 
de mantenerse a salvo de un panorama desalentador. Por medio de una carta 
pastoral, aparecida en julio de 1914, Orozco y Jiménez hacía un llamado al PCN 
para que centrara, por el momento, todos sus esfuerzos en defender a la Iglesia 
sin atentar contra los adversarios, además de condenar las revueltas.51 Este 
llamado muestra la intención de algunos católicos de hacer un frente común 
en la defensa de sus intereses, ya que los constitucionalistas mantenían una 
postura de franca confrontación contra el clericalismo y catolicismo, a quienes 
identificaban desde una perspectiva liberal como los viejos conservadores. 
Una vez que tomaron el poder los constitucionalistas después de la derrota 
de Huerta, fueron constantes las acciones contra el clero.52

El avance de las fuerzas constitucionalistas en el estado durante 1914 
cada vez era mayor, situación que provocó el pánico entre parte de la 
población tapatía.53 Las diferencias entre las diversas facciones fueron 

49 José María Murià y Angélica Peregrina (dirs.), Historia general de Jalisco, op. cit., pp. 
309-312.

50 José Mora del Río et al., Reflexiones cristianas sobre la persecución, Archivo Histórico de 
Centro de Estudios de Historia de México CARSO, Fondo Manuscritos del Movimiento Cristero, 
Colección Antonio Rius Facius, Caja 1, Documento 14 [http://www.archivo.cehmcarso.com.
mx/janium-bin/detalle.pl?Id=20170323094619, fecha de consulta: 23 de octubre de 2016. 

51 Moisés González Navarro, Cristeros y agraristas en Jalisco, op. cit., p. 249. 
52 Ibid., pp. 249-251. 
53 Mario Aldana Rendón, Jalisco desde la Revolución: del reyismo al nuevo orden 

constitucional, 1910-1917, op. cit., pp. 210-211. 



128

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

haciéndose más grandes: por un lado, los villistas y zapatistas y, por el otro, 
los constitucionalistas, que nombraron el 16 de junio a Manuel M. Diéguez 
como gobernador interino del estado, lo que representó un quiebre del 
huertismo en Jalisco consumado el 8 de julio de 1914, con la entrada del 
Ejército Constitucionalista a Guadalajara.54 

caída de huerta y enfrentamiento entre revolucionarios

Con la renuncia de Huerta y la firma del Tratado de Teoloyucan, el 13 de 
agosto de 1914, inició otra fase del conflicto revolucionario, que se caracterizó 
por el enfrentamiento entre los revolucionarios. En Jalisco las hostilidades 
entre los villistas y los sonorenses fueron enconadas y propiciaron que a 
Diéguez lo llamaran “el hombre fuerte de la revolución en Jalisco”, debido a 
la influencia y poder que logró acumular, además de ejercer la gubernatura 
de 1914 a 1919 con algunos periodos intermitentes.55

Se dio en Jalisco una pugna entre este grupo y los católicos inconformes 
con las medidas de Diéguez. Estos encontronazos durarían varias décadas y 
desencadenarían conflictos como los surgidos a raíz de la Constitución de 
1917 o la posterior guerra cristera.56

Uno de los primeros encontronazos que se registraron entre la Iglesia 
y el Estado durante el gobierno de Diéguez fue el llamado “Complot del 
Santuario”, que se dio a la par de la toma de Guadalajara por parte de los 
constitucionalistas en julio de 1914. Este hecho básicamente consistió en la 
incautación de armas y parque resguardados en una propiedad de la Iglesia 
católica, a la vez que también un grupo encabezado por Antonio Correa, 
párroco del Santuario, era perseguido y encarcelado por la difusión de 
panfletos y escritos anónimos, que hacían un llamado a no pagar los préstamos 
forzosos impuestos por el gobierno estatal. Esto ocasionó que se cerraran los 
templos y se encarcelaran a los sacerdotes.57 Posteriormente serían liberados 
y reabiertos los templos, pero el hecho significó el comienzo del conflicto 

54 Ibid., pp. 210-217. 
55 Juan Elena Macías Huerta, Revolución y revolucionarios en Jalisco, Guadalajara, 

Departamento de Educación Pública del Estado, 1985, p. 66. 
56 Guillermo Raúl Zepeda Lecuona, Constitucionalistas, Iglesia católica y derecho del trabajo 

en Jalisco (1913-1919), México, Secretaría de Gobernación/Instituto Nacional de Estudios 
Históricos de la Revolución Mexicana, 1997, pp. 41-42. 

57 Mario Aldana Rendón, Jalisco desde la Revolución: del reyismo al nuevo orden 
constitucional, 1910-1917, op. cit., pp. 218-219. 



129El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Estado-Iglesia en el ámbito local, mismo que sería repotenciado por la actitud 
que tuvieron los constitucionalistas cuando tomaron Guadalajara.58 

La desbandada en favor de Villa se debió a que los sectores opositores del 
constitucionalismo (católicos, hacendados, porfiristas, campesinos, entre otros) 
vieron en el villismo una oportunidad para condenar a quienes los habían 
atacado con anterioridad,59 ya que los constitucionalistas habían implementado 
una serie de medidas antirreligiosas perjudiciales para las clases acomodadas 
del estado, con el objetivo de allegarse recursos para continuar la lucha.60 
Con la entrada de los villistas se dieron poderes paralelos y se reabrieron los 
templos cerrados por el conflicto del “Complot del Santuario”, gesto que fue 
bien recibido por los círculos católicos tapatíos.61 Esto llevo a que percibieran 
a los villistas como defensores de la “religión”, situación que les hizo creer que 
con ellos en el poder podrían recuperar de nuevo su participación política. 
Esta situación no perduró por la modificación en las órdenes de Villa y el 
cambio del poder en manos de Manuel Aguirre Berlanga como gobernador 
suplente, mientras Diéguez partía para combatir a los villistas en Sonora. 

El establecimiento del régimen constitucionalista trajo consigo una serie de 
efectos para las organizaciones católicas, tales como los Caballeros de Colón, 
los Operarios Guadalupanos y la Asociación Católica Juvenil de México (ACJM). 
Con la ley del 5 de octubre de 1915, que prohibía la fundación de nuevas 
agrupaciones políticas, se cerró la puerta legal que permitía a los grupos 
católicos la formación de un nuevo partido como lo había sido el PCN. A su 
vez, el gobierno impulsó medidas tratando de romper “ataduras” sociales 
impuestas por la moral católica, además de crear una conciencia ciudadana, 
como lo fueron la Ley del Divorcio62 promulgada el 22 de mayo de 1915; el 
decreto 92 aparecido el 28 de junio del mismo año, que establecía penas por 
la realización de apuestas y peleas de gallos; o la conocida como Ley “Aguirre 
Berlanga”, la cual prohibía el consumo de bebidas alcohólicas.63 Otro más 

58 Véase “Los yaquis y los dorados”, en Moisés González Navarro, Cristeros y agraristas 
en Jalisco, op. cit., pp. 185-196. 

59 Samuel Ojeda Gastelum, “La rebelión villistas en Jalisco: sus actores, acciones y motivos”, 
Clío, Revista de la Facultad de Historia, núm. 22, Universidad Autónoma de Sinaloa, 2002, 
pp. 135-138. 

60 Moisés González Navarro, Cristeros y agraristas en Jalisco, op. cit., pp. 185-191. 
61 José María Murià y Angélica Peregrina (dirs.), Historia general de Jalisco, op. cit., pp. 

328-329. 
62 Esta ley significó un elemento esencial e innovador para las relaciones de familia. 

Contradecía la moral católica.
63 José María Murià y Angélica Peregrina (dirs.), Historia general de Jalisco, op. cit., pp. 

341-342. 



130

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

fue el decreto 75, con el cual se pretendía prohibir que se dieran nombres 
de santos o de ministros de culto religioso a lugares públicos.64 

Las organizaciones católicas fueron hostilizadas por parte del gobierno, 
situación que traía grandes problemas de organización y, en ocasiones, la 
aprehensión de algunos de sus dirigentes o de los clérigos que participaban en 
ellas.65 Sin embargo, las organizaciones prosiguieron sus actividades, aunque 
disminuidas en sus alcances y a la expectativa de lo que pudiera pasar con la 
nueva legislación que se pretendía crear. En abril de 1916, Diéguez regresó 
a la gubernatura de Jalisco y convocó a elecciones para puestos públicos y 
para diputados constituyentes.66

Los grupos católicos trataron de compensar las limitaciones impuestas 
por el nuevo gobierno con la presencia de organizaciones inspiradas en el 
catolicismo social. En una carta fechada el 22 de octubre de 1916, dirigida 
a Francisco Orozco y Jiménez, quien se encontraba en el exilio en Chicago, 
diversos círculos de estudios, entre los que estaba el Círculo León XIII, 
Menéndez y Pelayo, Donoso Cortés, Agustín de la Rosa, Jaime Balmes, 
Alberto de Mun, J. Sánchez Santos, entre otros, informaron que su agrupación 
integraría el centro regional de la ACJM.67 A su vez, en otra carta fechada el 30 
de diciembre de 1916, el presidente del Comité Regional de la ACJM, Hilario 
Ambriz, pidió a Orozco y Jiménez su aprobación y bendición de la obra y 
trabajos de la asociación.68 

Con el inicio del Congreso Constituyente, la percepción de los católicos 
respecto de los trabajos y resultados que podían emanar de éste no eran 
positivos. El 21 de diciembre de 1916, Juan Ortiz Gordoa, en una carta dirigida 
a H. Rentería, le compartió su percepción sobre la situación política: “Aquí 
estamos en espera de lo que venga, cada día está más oscura la política y 
difícil será prever lo que pasará, hoy se dice que no firmó el protocolo el 
Primer Jefe, y el camino que sigue el Constituyente es bastante malo y esto 
dará por resultado que volvamos atrás, un poco más de lo que estamos”.69 

64 Ibid., p. 343. 
65 Francisco Barbosa Guzmán, “El catolicismo social en la Diócesis de Guadalajara, 1891-

1926”, op. cit., pp. 308-309. 
66 Mario Aldana Rendón, Manuel M. Diéguez y la Revolución mexicana, Zapopan, El 

Colegio de Jalisco, 2006, pp. 279-280. 
67 AHAG, Ramo Gobierno, Sección correspondencia de Obispos Francisco Orozco y Jiménez, 

1915-1917, caja 15, expediente 51.
68 Idem.
69 Idem.



131El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

los jaliscienses en el congreso constituyente 

La participación de los jaliscienses en el Congreso Constituyente tiene un 
significado que vale la pena considerar. Primero porque Jalisco es uno de 
los estados más importantes en cuanto al número de sus habitantes, fue el 
estado que más representantes mandó al Congreso Constituyente y había 
tenido gran fuerza el Partido Católico en la entidad. Fueron 21 representantes 
de Jalisco, siendo 20 el número de distritos, uno por cada distrito de Jalisco, 
hubo un suplente por estado que ejerció funciones y dos ausentes, todos 
ellos elegidos por elección.70 El papel de cada participante fue desigual en 
cuanto a sus intervenciones en los debates, pocos fueron los diputados 
jaliscienses que tuvieron un papel destacable en propuestas, defensas de 
principio y observaciones a los proyectos de ley que se presentaron. A pesar 
de ello, lograron hacer contribuciones importantes, sobre todo en materia de 
legislación social, Paulino Machorro Narváez, Esteban Baca Calderón, Federico 
Ibarra y Luis Manuel Rojas (véase Anexo).71

Algunos diputados jaliscienses se insertaron dentro de las diversas comi-
siones que se constituyeron para el trabajo legislativo: José Manzano, en la 
Comisión Primera Revisora del texto constitucional respecto de la tercera 
sección; Bruno Moreno y Esteban Baca Calderón, en la Comisión Primera 
Revisora correspondiente a la cuarta sección; Ramón Castañeda y Castañeda, 
en la Segunda Revisora; Paulino Machorro y Narváez, en la Comisión Segunda; 
Marcelino Dávalos, en la de estilo, y junto con Esteban Baca Calderón, en la 
de Reformas al Reglamento; Luis Manuel Rojas se convirtió en el presidente 
de la Mesa Directiva del Congreso Constituyente.72 Algunos de los diputados 
jaliscienses tuvieron un papel activo y apoyaron al grupo de Venustiano 
Carranza, o al de los sonorenses, pero era previsible que ningún diputado 
enarbolara la bandera católica que tan importante había sido en Jalisco, pues 
dentro del bloque ganador no se permitió la entrada de católicos militantes.

En los debates es destacable la participación jalisciense en el artículo 
tercero, referente a la educación. Luis Manuel Rojas intervino en la sesión 

70 Ignacio Marván Laborde, Cómo hicieron la Constitución de 1917, México, Secretaría 
de Cultura/Fondo de Cultura Económica/Centro de Investigación y Docencia Económicas, 
2017, p. 72.

71 Para mayor información sobre estos personajes, véase Jesús Romero Flores, Historia del 
Congreso Constituyente 1916-1917, México, SEP/INEHRM/IIJ-UNAM, 2014, pp. 79-91. 

72 Centenario de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, Directorio del 
Congreso Constituyente de los Estados Unidos Mexicanos, 1916-1917 [http://constitucion1917.
gob.mx/work/models/Constitucion1917/Resource/251/1/images/004.pdf], fecha de consulta: 
6 de julio de 2015.



132

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

del 13 de diciembre de 1916 señalando que esa discusión era el momento 
cumbre de la Revolución, pues en éste se decidía gran parte por lo que se 
había luchado. Añadía que era necesaria la separación del poder político y 
del religioso y la existencia del jacobinismo en sociedades donde la influencia 
de la Iglesia católica era todavía profunda; pero consideraba que, en el caso 
de México, resultaba extemporáneo porque ya se había realizado la reforma 
y la separación entre la Iglesia y el Estado. Por este motivo se declaraba en 
contra del nuevo dictamen. Defendió el proyecto que presentó Carranza a la 
asamblea, señalando que no existían grandes diferencias de posturas en el 
grupo, sino que sólo eran cuestiones de redacción. Las diferencias entre la 
propuesta de Carranza y el dictamen de la comisión eran el establecimiento 
del carácter obligatorio de la educación, indicando que dicha obligación ya 
se establecía en el artículo 31 del proyecto legislativo.

Otro punto sería la participación del clero en la educación, del que opinaba 
que tampoco existían divergencias, ya que dicho precepto se establecía 
dentro del artículo 27 del borrador. La única diferencia giraba entonces en 
torno a la idea de libertad educativa, manifestando que los alcances de dicha 
idea consistían en la posibilidad de que católicos, cristianos o de cualquier 
otra religión o creencia “pudieran enseñar privadamente y quizá con mayor 
ventaja”, estableciendo que la instrucción pública siempre sería laica. Sin 
embargo esta idea quedó fuera en el dictamen de la comisión.73 

En la sesión del 16 de diciembre de 1916 se presentó una nueva redacción 
del artículo tercero a petición del pleno constituyente, la cual era similar a 
la anterior; en ésta se mencionaba que la educación sería libre, laica en las 
escuelas oficiales, y también en la primaria, elemental y superior privada. Las 
instituciones religiosas o ministros no podían dirigir escuelas, la educación 
privada tenía que sujetarse a la legislación y se establecía la gratuidad de la 
educación pública. Ante este dictamen, Luis Manuel Rojas tomó la palabra de 
nuevo en contra del dictamen, argumentando que la redacción del artículo 
era engañosa, ya que se planteaban los mismos aspectos de la redacción 
anterior, aunque presentados de una nueva forma. Señalaba que era necesario 
consignar en otros artículos parte de lo que contenía el artículo 3, pues 
resultaría redundante e inconveniente dejarlo como lo presentaban.74 

73 Diario de los Debates del Congreso Constituyente 1916-1917, tomo I, México, Comisión 
Nacional para la Celebración del Sesquicentenario de la Proclamación de la Independencia 
Nacional y del Cincuentenario de la Revolución mexicana, 1960, pp. 643-655. 

74 Ibid., pp. 734-741. 



133El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

En la sesión del 15 de diciembre de 1916 se discutió el artículo 4, que se 
refería a la libertad de profesión, y contó con la participación de diputados 
jaliscienses. Se mencionaba que a ninguna persona se le impediría el ejercicio 
de una profesión, mientras fuera lícita y no hubiera limitación judicial de por 
medio, así como tampoco se le podría privar del fruto de su trabajo, salvo 
por orden judicial. Se declaraban ilícitos el comercio de bebidas embriagantes 
y los juegos de azar, y se daba facultad a cada estado para legislar acerca de 
las profesiones que necesitaran de títulos para su ejercicio. Dicho dictamen, 
después del debate, fue retirado para su reestructuración. 

En la sesión del 18 de diciembre fue presentado el nuevo dictamen, en 
el que retiraban la prohibición de venta de bebidas embriagantes y de los 
juegos de azar, ya que consideraban que no era el lugar para depositar dichos 
preceptos, sino que era necesario depositarlos en las reglamentaciones y 
legislaciones pertinentes. En esa discusión intervino el diputado jalisciense 
Federico Ibarra, quien habló en contra del dictamen presentado por la 
comisión, señalando la necesidad de prohibir el consumo de bebidas 
embriagantes, su venta y su elaboración, las corridas de toros, las peleas de 
gallos, los juegos de azar y las apuestas, las casas de lenocinio y las tiendas 
de raya. El motivo era la decadencia en la cual se encontraba la sociedad 
mexicana, “degenerada física, moralmente y espiritualmente”, por lo que veía 
necesario combatir dichas calamidades por medio de su prohibición.75 Estas 
campañas moralizantes habían tenido su origen a fines del siglo XIX y tomaron 
fuerza a principios del siglo XX con la idea de que se debía moralizar a la clase 
trabajadora y para ello se debía evitar el consumo de bebidas embriagantes 
ya que eran la causa del deterioro moral así como el juego y las fiestas.76 

En la misma discusión, Paulino Machorro Narváez tomó la palabra. Su 
intervención giró en torno a proponer que la ley también reglamentara el 
ejercicio de las profesiones, con el objetivo de frenar los abusos que ejercían 
los profesionales y que no estaban reglamentados por ley alguna. Después se 
prosiguió a la discusión, declarando al poco tiempo el tema como agotado 
y se sometió a votación el dictamen presentado por la comisión sin ninguna 
adhesión; fue aprobado con 145 votos a favor y siete en contra.77

75 Ibid., pp. 788-792.
76 Juan Méndez Reyes, “De crudas y moralidad. Campañas antialcohólicas en los gobiernos 

de la posrevolución (1916-1931)”. Investigador del INEHRM. Versión preliminar para el II 
Congreso de historia económica de México, 2004 [www.economia.unam.mx/amhe/memoria/.../
Jesus%20MENDEZ%20REYEZ.pdf], fecha de consulta: 25 de septiembre de 2017.

77 Diario de los Debates del Congreso Constituyente 1916-1917, tomo I, op. cit., pp. 796-799.



134

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

Durante la discusión del artículo 7, referente a la libertad de prensa 
e imprenta, participaron los diputados Luis Manuel Rojas y Esteban Baca 
Calderón. Rojas intervino dos veces: una de ellas señalando que la imprenta 
como tal no debía ser considerada como objeto del delito. Hizo una simple 
sugerencia que sería prescindir del jurado popular en los procesos legales 
referentes a la prensa, para evitar problemas de índole privada y envidias que 
pudieran repercutir en el resultado de los procesos. Por ello sugirió retirar el 
dictamen para que se prescindiera de dicha idea.78 La comisión pidió permiso 
para modificar el dictamen con base en lo que se había expresado durante la 
discusión, moción que fue aprobada por la asamblea. El nuevo dictamen de 
la comisión estableció que existía libertad de expresión, de imprenta y prensa, 
con la única limitante de no atentar contra la vida privada, la moral y la paz 
pública. No se podía secuestrar la imprenta como instrumento de delito, no se 
permitía la censura por parte de las autoridades y, en caso de proceso legal, 
no se podía perseguir a los trabajadores de las imprentas como los cajistas, 
linotipistas, etcétera, con motivo de un delito de prensa. 

La discusión del nuevo dictamen se postergó para la sesión del 21 de 
diciembre de 1916, en la que fue abierto el debate. El primero en hablar fue 
el diputado Esteban Baca Calderón, con una postura en contra del dictamen, 
pues señaló que era absurda la institución de los jurados populares en los 
procesos contra periodistas, ya que –en su opinión– resultaría beneficioso 
para los periodistas “reaccionarios, enemigos de la revolución”. Es por ello que 
consideraba necesario prescindir de tal punto, pues los periodistas liberales 
y de honrada profesión siempre podrían recurrir al amparo y a la apelación 
para defenderse, y siendo que “cuando la revolución dé sus frutos”, no será 
necesaria tal distinción y se podrán establecer los jurados populares para los 
procesos sobre periodistas.79 

La discusión del 10 de enero de 1917 se centró en el artículo 13, referente al 
sistema jurídico y desaparición de fueros. Por parte de la diputación jalisciense 
intervinieron Federico Ibarra y Esteban Baca Calderón, los dos en contra del 
dictamen. El primero se refirió a que el dictamen estaba basado en la idea de 
que el ejército es el garante de las instituciones, mientras que él consideraba, 
a la par de las naciones democráticas, que dicho garante es el pueblo, por lo 
cual consideraba perjudicial la subsistencia del fuero militar y de los tribunales 
especiales, mostrándose a favor del voto particular de Francisco Múgica.80 Baca 

78 Ibid., pp. 811-812.
79 Ibid., pp. 841-844.
80 Francisco José Múgica Velázquez fue elegido por Michoacán como miembro del Congreso 

Constituyente, desempeñó un papel central, presidió la primera comisión de Constitución 



135El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Calderón, por su parte, argumentó que era necesaria la existencia de tribunales 
militares, pero con independencia de los poderes Legislativo y Ejecutivo, por 
lo tanto señalaba que era necesario modificar el dictamen y establecer que el 
poder Judicial debía designar a los tribunales militares.81 

Un momento importante significó la discusión del artículo 16, sobre el 
respeto a la libertad de la privacidad y la inviolabilidad de la morada. El 
debate de este artículo generó polémica sobre cuáles serían las condiciones 
para realizar un cateo, asunto que dividió a los diputados. Ante el proyecto 
legislativo presentado por Carranza y el dictamen elaborado por la comisión, 
Federico Ibarra intervino de manera breve desde un posicionamiento en contra 
del dictamen mismo, argumentando que ni en la propuesta legislativa de 
Carranza ni en el dictamen realizado por la comisión se establecía que para 
girar una orden de cateo, las autoridades correspondientes debían hacerlo 
por escrito y con fundamento legal que sustentara la pertinencia de dicha 
orden, por lo cual sugería se realizara tal adhesión.82 

No menos importante fue la discusión celebrada el 4 de enero de 1917 
sobre el artículo 20, referente a las garantías individuales de un acusado 
durante un proceso legal de orden criminal. En esa ocasión participaron 
Machorro Narváez y Baca Calderón. El primero inició la discusión, atacando 
el dictamen porque se volvía a reciclar lo ya discutido y no aprobado en el 
artículo 7, señalando que era innecesaria la diferenciación de los delitos de 
prensa de los otros. Opinaba que los jurados populares juzgaban por empatía 
o simpatía, razón que no daba lugar a una impartición de justicia objetiva 
y desinteresada, por lo que consideraba necesario objetar para la prensa 
dichos jurados. Baca Calderón también argumentó en contra del dictamen 
indicando que era oportunista la adhesión de la asamblea.83 En este sentido se 
dieron las discusiones de jaliscienses en el Congreso Constituyente federal. Ni 
siquiera la mitad de los diputados jaliscienses participaron en las discusiones. 
Posiblemente la más destacada fue la de Rojas en el artículo 3 constitucional. 
Además, los diputados ya mencionados participaron en los debates sobre la 
libertad de profesión, sobre consumo de bebidas embriagantes y juegos de 
azar, libertad de prensa, garantías individuales, sistema jurídico y desaparición 
de fueros, y respeto a la libertad de privacidad. Al haber sido presidente del 

e integró al grupo radical que intervino en la modificación del proyecto constitucional de 
Venustiano Carranza.

81 Diario de los Debates del Congreso Constituyente 1916-1917, tomo II, op. cit., pp. 282-301. 
82 Ibid., tomo I, p. 909. 
83 Ibid., tomo II, pp. 97-111.



136

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

Congreso Constituyente un jalisciense, Luis Manuel Rojas, parecía mayor la 
influencia de los jaliscienses de lo que en realidad fue; el papel de éstos no 
se puede considerar de liderazgo. 

La Constitución de 1917 se basó en el proyecto de Constitución reformada 
de Carranza y fue la base del debate en el Congreso Constituyente. 

Y si bien los diputados identificados con el jefe de la Revolución triunfante 
representaban una posición dominante, se mantenía sin embargo dentro de dicho 
Congreso un claro rasgo de pluralidad. Ello se reflejó en los debates sobre el 
derecho de la Revolución que finalmente se imprimió en la Constitución de 1917, 
ya que al final hubo importantes diferencias entre el texto aprobado con respecto 
al proyecto de Constitución presentado por Venustiano Carranza. De este proyecto 
se respetaron las propuestas concernientes con la forma de gobierno presidencial 
unipersonal y sobre el municipio; pero en cambio se modificaron en aspectos 
importantes los relacionados con las demandas sociales y particularmente los 
vinculados con el tratamiento jurídico al problema de la tenencia de la tierra.84 

Sin embargo, se hicieron aportaciones que cambiaron puntos centrales 
de la Constitución y esto se debe más que nada al grupo radical abanderado 
por Francisco Múgica, quien luchó con tenacidad por hacer prevalecer su 
proyecto. 

Cabe precisar que en materia de cambio social, todas las corrientes revolucionarias 
que debatían en el Congreso Constituyente coincidían en el diagnóstico y en 
la necesidad del cambio, pero diferían en el cómo. Para unos las reformas en 
materia social debían ser incorporadas en las leyes ordinarias mientras que para 
otros debían superar esta jerarquía en la pirámide normativa para situarse en la 
propia Constitución. Esta segunda postura fue la que finalmente triunfó.85 

la constitución de jalisco de 1917

El 1 de junio de 1917 fue nombrado gobernador constitucional Manuel M. 
Diéguez y la Constitución de Jalisco fue promulgada el 18 de julio. Ésta provocó 

84 Daniel A. Barceló Rojas (estudio y compilación), Jalisco. Revolución y Constitución en 
las entidades federativas, México, Secretaría de Gobernación/Secretaría de Cultura/INEHRM/
Instituto de Investigacions jurídicas-UNAM, 2016, p. 154.

85 Idem.



137El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

una serie de reacciones entre grupos políticos y sociales como los católicos, 
que vieron en la nueva legislación una limitación a su influencia política y 
religiosa, así como una afrenta a su estilo de vida. Las discusiones por lo 
general fueron ágiles y sin complicaciones, pues el Congreso inició sesiones 
el 21 de mayo de 1917. Esta fue una de las primeras constituciones estatales 
en conformarse después de haberse promulgado la Constitución federal. 

Según Mario Aldana, el Congreso Constituyente de Jalisco quedó confor-
mado por 17 diputados: Jorge Villaseñor, Ramón Delgado, Pedro Alarcón, 
Sebastián Allende, Manuel Bouquet, Jesús Camarena, Carlos Galindo, Marcos 
Guzmán, Alberto Macías, Juan Villaseñor Mejía, J. Guadalupe Ruvalcaba, 
Miguel Magaña, Ambrosio Ulloa, Fausto Ulloa, Víctor L. Velarde, Tomás Morán 
y Manuel Martín del Campo.86 Entre ellos se encontraba una facción radical, 
encabezada por Manuel Bouquet y Sebastián Allende.87 Asimismo, había un 
grupo moderado encabezado por Ambrosio Ulloa, quien se convirtió en el 
interlocutor y moderador de las discusiones.88 No obstante, hay que tener en 
cuenta que ya se había elaborado un proyecto de Constitución por órdenes 
de Manuel M. Diéguez, quien reunió a varios abogados conformados por 
Tomás López Linares, J. Espiridión González, Mariano Coronado, Rosendo 
González Rubio, entre otros, para que adaptaran la Constitución local a la 
nueva Constitución Federal de 1917.89 Esto hizo que las tareas del Congreso 
Constituyente local se limitaran a reformar y discutir algunos puntos de 
controversia. 

En la Constitución promulgada se establecieron varios lineamientos en 
cuanto a la renovación del pacto federal y se enlazaron en ciertas temáticas 
con la Constitución Federal de 1917, pero a su vez agregaron funciones 
determinadas para los organismos locales. El documento establecía las bases 
de la división de poderes y las condiciones para la conformación de los 
mismos a través de la vía democrática.90 

86 Para mayor información acerca de los diputados que conformaron el Congreso 
Constituyente de Jalisco, véase Mario Aldana Rendón, Diccionario de la Revolución mexicana 
en Jalisco, Guadalajara, PRI-Jalisco, 1997.

87 Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, Constitución Política del Estado de Jalisco 
[http://info4.juridicas.unam.mx/adprojus/leg/15/582/], fecha de consulta: 14 de mayo de 2015.

88 Mario Aldana Rendón, Jalisco desde la Revolución: del reyismo al nuevo orden 
constitucional, 1910-1917, op. cit., pp. 326-327. 

89 Ibid., p. 324. 
90 Artículos del 1 al 6 de la Constitución Política del Estado de Jalisco [http://info4.juridicas.

unam.mx/adprojus/leg/15/582/], fecha de consulta: 14 de mayo de 2015.



138

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

En el texto se presentaron limitaciones a los ministros religiosos, ya que 
establecían una serie de candados legales para evitar su participación en 
política o en puestos públicos: “Votar en las elecciones populares siempre 
que el individuo sea ciudadano mexicano en el ejercicio de sus derechos, y 
no sea ministro de algún culto ni pertenezca al estado eclesiástico”.91 

En un ejercicio comparativo entre ambas constituciones podemos ver 
que existían similitudes y diferencias que vale la pena mencionar. La federal 
estableció las bases normativas de la Federación y sus características, los 
niveles de gobierno quedaron regidos a partir de un pacto federal, en donde 
el estado sería la parte constitutiva de la nación y el municipio, a su vez, 
la constitutiva del estado, siendo el núcleo fundamental de la organización 
política nacional. Cada estado tomaría como base la legislación federal, 
pero tendría autonomía respecto de su propia legislación y de la toma de 
decisiones internas. 

En las garantías que establecía la Constitución local respecto de los derechos 
de los habitantes del estado, como votar y ser votados92 y la posibilidad de 
ocupar cualquier puesto público cumpliendo con las condiciones que la 
ley exigía, el proyecto constitucionalista incluyó aspectos polémicos como 
la educación pública, la libertad de asociación, la libertad de circulación, 
la libertad de creencia, la tenencia de la tierra y sus limitaciones, el reparto 
agrario, entre otros aspectos. Dicha legislación tenía un gran contenido 
anticlerical, limitando el ejercicio de las tareas que la Iglesia concebía que 
eran de su incumbencia, así como sus posibilidades de injerencia pública y 
política.93

En la conformación de los poderes, las similitudes eran grandes, sobre todo 
en la conformación de la Cámara Legislativa local y la Cámara de Diputados, 
como que un diputado sería elegido por cada 60 mil habitantes y la duración 
de dos años en el puesto de los diputados. Sin embargo, respecto de la 
conformación de los poderes existían pequeñas diferencias que quedaron 
limitadas a la cantidad de diputados, tanto en una legislatura como en la 

91 Ibid., artículo 4.
92 A las mujeres no se les reconoció el derecho a votar ni a ser votadas. Esto coincidía 

con la visión de los católicos aunque en realidad no era una discusión que estaba en boga 
en el mundo.

93 Unidad General de Asuntos Jurídicos de la Secretaría de Gobernación, “Capítulo I. 
De las garantías individuales”, en Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, que 
reforma la de 5 de febrero de 1857 [http://www.ordenjuridico.gob.mx/Constitucion/1917.pdf], 
fecha de consulta: 25 de mayo de 2015. 



139El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

otra, o en la fecha de inicio de sesiones, situaciones que no representaban 
diferencias sustanciales. 

La autonomía del municipio fue el punto que pudo representar una 
mayor diferencia entre ambas constituciones. En los debates se buscó limitar 
dicha autonomía, pero el proyecto fue rechazado y quedó tal como estaba 
presente en la Constitución Federal que establecía la autonomía, sobre todo 
en el ejercicio de su hacienda y presupuesto público, aunque acatando lo que 
el Congreso del estado les consignara por concepto de cobro de impuestos.94 

Tratar de limitar las atribuciones municipales se debió a varias razones: 
por ejemplo, se temía que el municipio se constituyera como una entidad 
completamente autónoma respecto del nivel estatal, dando origen a un gran 
descontrol y caos político y social. Lo anterior puede ser observado en una 
declaración de Diéguez, pues según él las interpretaciones del municipio 
autónomo habían tendido a “[...] provocar una especie de disgregación social, 
transformando cada municipio en entidad soberana e independiente”.95 Otra 
excusa fue la fuerte presencia del clero en los municipios, razón por la cual 
se quería limitar la autonomía municipal para evitar fortalecer los núcleos 
católicos y su intervención en la vida política. El diputado Tomás Morán, 
en la discusión del artículo 38, estableció que si se otorgaba la autonomía 
municipal se daría poder a que las parroquias funcionaran como centro 
político del municipio, a la vez que el diputado Jorge Villaseñor señaló que 
el principal peligro de tal iniciativa era que los curas se inmiscuyeran en la 
instrucción pública.96 

Las discusiones en torno a la autonomía municipal fueron las más largas 
de todo el Congreso Constituyente y se centraron en la posibilidad de 
administrar el municipio libremente en materia hacendaria, de acuerdo con 
lo que estipulara el Congreso. Esto trajo una serie de debates respecto de la 
necesidad de los municipios por determinar libremente su presupuesto de 

94 Artículo 38 de la Constitución Política del Estado de Jalisco [http://info4.juridicas.
unam.mx/adprojus/leg/15/582/], fecha de consulta: 14 de mayo de 2015. Artículo 115 de la 
Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, que reforma la de 5 de febrero de 1857 
[http://www.ordenjuridico.gob.mx/Constitucion/1917.pdf], fecha de consulta: 25 de mayo de 
2015.

95 “Informe rendido el 1 de febrero de 1919 ante la XXVIa. Legislatura del Estado de Jalisco 
por el C. gobernador constitucional general Manuel M. Diéguez”, en Mario Aldana Rendón, 
Manuel M. Diéguez y el constitucionalismo en Jalisco, Guadalajara, Gobierno de Jalisco, 1986, p. 9.

96 Sesión del Congreso del Estado de Jalisco del 22 de junio de 1917. Actas del Congreso 
del Estado de Jalisco, libro 113, mayo-junio 1917. Archivo Histórico del Congreso del Estado 
de Jalisco (a partir de aquí AHCEJ).



140

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

ingresos y egresos sin la aprobación del Congreso, mientras que otra postura 
se fijaba en la necesidad de que el Congreso aprobara tanto el presupuesto de 
ingresos y egresos con anterioridad a que se resolviera el gasto del municipio. 
Se pretendía evitar que existieran irregularidades y de que el municipio se 
“constituyera” como un cuarto poder, al tener la capacidad de legislar, al 
igual que el Congreso.97 

El artículo 13 y el inciso IV del artículo 23 iban en la misma consonancia 
respecto de la facultad del Congreso de determinar los gastos de cada 
municipio en cada ejercicio fiscal, así como determinar las contribuciones 
para cubrir dichos gastos. La discusión fue similar a la que se presentó con 
el artículo 38, pero dominando la perspectiva en la cual señalaban que era 
obligación del municipio mandar aprobar su presupuesto al Congreso y que 
ello sentaba las bases para la violación de la autonomía municipal.98

Otra discusión que estuvo presente a lo largo de los debates del proyecto 
constitucional fue el otorgamiento de ciertos derechos a los habitantes de 
nacionalidad extranjera del estado, entre los cuales estaban ocupar ciertos 
puestos públicos en la administración local, la posibilidad de votar en las 
elecciones locales o la obligación de contribuir al gasto público y de proveer 
a sus hijos educación. Esta propuesta fue hecha por el diputado Ambrosio 
Ulloa en la sesión del 7 de junio de 1917, pero fue retirada de la discusión.99 
Al día siguiente se volvió a discutir lo mismo en voz de Ambrosio Ulloa, por 
lo que Jesús Camarena le rebatió señalando que dichos aspectos estaban 
normados por la Constitución federal y que en dicha legislación no se les 
otorgaba el derecho a los extranjeros de votar ni ser votados u ocupar un 
puesto público. Ulloa insistió en que la Constitución sí marcaba pautas para 
que extranjeros ocuparan puestos públicos, además de que en ocasiones 
estaban mejor capacitados que los nativos, sobre todo en regiones remotas. El 
diputado sustituto Torres planteó que los mexicanos eran capaces de ocupar 
dichos puestos, y que los extranjeros no eran necesarios. Ante esto no se 
aprobó la iniciativa de Ulloa. Después se discutieron las obligaciones de los 
extranjeros, ante lo cual Ulloa sugirió agregar, además de contribuir al gasto 
público y proveer educación para sus hijos, que votaran en las elecciones 
locales, a lo cual Jesús Camarena contestó que dichas obligaciones ya estaban 
presentes en la Constitución federal.100 En el artículo 5 de la Constitución local 

97 Ibid., sesiones del 22, 23 y 25 de junio de 1917.
98 Ibid., sesiones del 25, 26, 27 y 28 de junio de 1917.
99 Ibid., sesión del 7 de junio de 1917. 
100 Ibid., sesión del 8 de junio de 1917.



141El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

sólo quedó conferida la obligación de los extranjeros a contribuir al gasto 
público y proveer educación a sus hijos.

Una más que destacó por su intensidad fue la continua pugna entre 
el otorgamiento de poderes del Ejecutivo sobre el Legislativo y tratar de 
limitar dichos poderes. Por ejemplo, en la discusión del artículo 20 fue 
objeto de pugna el poder de veto que tenía el Ejecutivo sobre alguna ley 
que el Legislativo aprobara, con el objeto de realizar observaciones a dicha 
ley. Algunos diputados (Torres, Macías y Villaseñor) manifestaban que ello 
era un ataque a la soberanía del poder Legislativo por parte del Ejecutivo; 
mientras tanto, otro grupo de los diputados (Ulloa, Allende, Ruvalcaba, Morán 
y Camarena) señalaba que esa función existía con anterioridad y que era 
necesaria para la figura democrática y el balance entre poderes.101 El dictamen 
fue aprobado por mayoría. 

Otras discrepancias se observaron en la discusión del artículo sobre el 
quórum legal para las sesiones del Congreso,102 en el que se otorgaba al 
gobernador la facultad de reconocer a una facción en caso de Congreso 
dividido y que otorgaba facultades especiales en casos de excepción sin la 
necesidad de reconocimiento del Congreso;103 y el artículo 54, en donde el 
dictamen propuesto sólo consideraba fuero para el gobernador, pero fue 
modificado para que todos los funcionarios elegidos popularmente gozaran 
de dicho fuero.104 

Si bien las principales reacciones fueron por parte de la Iglesia católica 
ante las limitaciones de los derechos políticos del clero presentes en la 
Constitución federal de 1917 con artículos como el 3, 5, 24, 27 y 130, así como 
las limitaciones de su participación en el sector educativo y en su ejercicio 
religioso. La Constitución local al secundar la legislación federal también 
circunstancialmente era objeto de las críticas,105 mismas que quedaron en 
evidencia en la Carta Pastoral del Episcopado Mexicano sobre la Constitución 
de 1917, en donde se hace un análisis de la Carta Magna redactada y 
promulgada en Querétaro. De acuerdo con el artículo 3 constitucional, en el 
que se establecía que la educación debía ser laica, la Iglesia católica asegura 
que “[...] se restringe la libertad de enseñanza [...] puesto que se les obliga 

101 Ibid., sesión del 13 de junio de 1917.
102 Ibid., sesiones del 16 y 17 de junio de 1917.
103 Ibid., sesión del 19 de junio de 1917.
104 Ibid., sesión del 21 de junio de 1917.
105 Francisco Barbosa Guzmán, Jalisco desde la revolución. La Iglesia y el gobierno civil, 

tomo VI, Gobierno del Estado de Jalisco/Universidad de Guadalajara, pp. 197-210.



142

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

a que éstos reciban enseñanza laica, es decir, positivamente irreligiosa”. 
Por otra parte, el artículo 5 constitucional menciona que la Ley no permite 
el establecimiento de órdenes monásticas, sin importar su denominación u 
objeto, a lo que el clero respondió que el artículo impedía “[...] una práctica 
de la vida religiosa, coarta la libertad de asociarse para un fin tan honesto 
como es el ejercicio de la caridad, y limita el derecho que todo hombre tiene 
para normar su vida”. En la Carta Pastoral también se habla sobre el artículo 
27 constitucional, en el cual se propone que la Iglesia, sin importar su credo, 
no podría adquirir, poseer o administrar bienes raíces o capitales impuestos, 
y que los bienes que contaban, pasarían a ser propiedad de la Nación. La 
Iglesia señaló que “[...] estorbar la acción religiosa, ¿no es violar el derecho 
individual de profesar y practicar libremente la religión?, ¿con qué poder que 
no sea tiránico puede el Estado decretar semejante despojo?”. El artículo 130 
constitucional, en sus 16 fracciones limita a la Iglesia de la vida política, así 
como su participación en la sociedad, preponderando un Estado laico, por 
lo que el clero aseguró que:

[...] los poderes federales con facultades para intervenir en materias de culto y 
de disciplina externas (fracción I); los sacerdotes reducidos a profesionistas y 
obligados a sujetarse a las leyes que regulen el ejercicio de su profesión (fracción 
VI); los templos de la propiedad del Estado, y sin libertad los católicos ni ningún 
otro para levantar nuevos. ¿Qué queda de libertad de adorar a Dios? ¿No es esto 
destruir en su esencia la sociedad religiosa, de suyo independiente del Estado? 
¿No es esclavizar el poder del Estado no sólo la Iglesia, no sólo el Clero, como 
se pretende hacer creer, sino los católicos todos, los hombres todos que tengan 
religión? ¿Y hacer esto, no es una tiranía?106 

Esto no sólo tenía inconformes a los católicos sino que fue el inicio de 
un descontento que se manifestó unos años después.

Una de las mayores transformaciones en el estado fruto de la Constitución 
fue el cambio en la estructura administrativa local, pues desapareció la división 
política cantonal que existía en Jalisco desde el siglo XIX, dividiéndolo en doce 
cantones; y se estableció que la única división política estatal estaría fijada por 
los 115 municipios que existían en ese entonces.107 La posterior creación de 

106 J. Ignacio Dávila Gabiri, Apuntes para la historia de la Iglesia en Guadalajara, tomo 
V, México, Editorial Libros de México, 1997, pp. 313-318.

107 Jaime Tamayo, Jalisco desde la Revolución. La conformación del Estado moderno y los 
conflictos políticos 1917-1929, Guadalajara, Gobierno del Estado de Jalisco/Universidad de 
Guadalajara, 1988, p. 27. 



143El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

la Ley Electoral del estado fue efecto de la nueva Constitución que estableció 
las bases para el ejercicio de las elecciones en el estado y los requerimientos 
para ser candidatos a gobernador, diputado local o presidente municipal.108

Los cambios generados con la promulgación de la nueva Constitución 
fueron permeando lentamente en la sociedad jalisciense, lo que no significaba 
que estuvieran exentos de conflictos. Miembros de la sociedad jalisciense, 
especialmente los católicos, percibieron al nuevo cuerpo de leyes como una 
imposición del grupo triunfante en la Revolución, pues para ellos poco tenía 
que ver con el modelo que habían plasmado durante el periodo de 1912 a 
1914 en el que tuvo el Partido Católico mayoría en el Congreso. Los católicos 
se sintieron desplazados de este nuevo proyecto de nación.

algunas consideraciones finales

La Constitución de 1917, reflejo de la relaciones de las fuerzas existentes, 
es –como señalan Bourdieu y Teubner– un instrumento de dominación. El 
análisis de una ideología nos permite cuestionar las condiciones históricas. 
Añaden que es una ilusión pensar en la autonomía absoluta con las posiciones 
externas.109 Por ello, es difícil dilucidar hasta qué punto hubo influencia 
del pensamiento católico en quienes firmaron la Carta Magna o pensar que 
era parte de las interpelaciones sociales que obligaban a dar una respuesta 
a la problemática. Su promulgación significó esa pugna entre grupos que 
imaginaban un país libre y justo pero por medio de caminos diferentes. 

La participación de los católicos como grupo político fue nula pero varios 
de los miembros del Congreso Constituyente tal vez profesaban esa religión. 
Fue un grupo marginado de las discusiones en 1917, pues a partir de la Ley 
Electoral para la Formación del Congreso Constituyente, expedida el 19 de 
septiembre de 1916, el artículo 53 referente a los partidos políticos, excluyó a 
aquellos que llevaran “nombre o denominación religiosa” y que no estuvieran 
formados “exclusivamente en favor de individuos de determinada raza o 
creencia”,110 por lo que el PCN no figuró en la participación del Congreso 
Constituyente de Querétaro. 

108 Véanse los artículos 10, 27 y 37 de la Constitución Política del Estado de Jalisco [http://
info4.juridicas.unam.mx/adprojus/leg/15/582/], fecha de consulta: 14 de mayo de 2015.

109 Pierre Bourdieu y Gunther Teubner, La fuerza del derecho, op. cit., pp. 156-158.
110 Artículo 53 de la Ley Electoral para la Formación del Congreso Constituyente de los 

Estados Unidos Mexicanos [http://constitucion1917.gob.mx/work/models/Constitucion1917/
Resource/251/1/images/003.pdf].



144

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

El ataque más importante de la Constitución al pensamiento católico, la 
limitación a las acciones del clero, llegó a ser una fuerte persecución de la 
cual se sintieron víctimas durante varias décadas. La jerarquía eclesiástica era 
la que guiaba y promovía la acción social. Y como señala Goddard, los laicos 
no fueron capaces de fortalecer su papel sin la ayuda y anuencia del clero.111 

La influencia del catolicismo social en el artículo 123 constitucional es 
manifiesta. Varias de las fracciones del artículo reflejaban la influencia del 
catolicismo social; por ejemplo, en el Congreso Católico celebrado en 1909 
se proponía que “la jornada laboral en las fábricas fuera de 8 a 10 horas; en 
minas, de 7 a 9”, y en la fracción I del artículo 123 constitucional se propuso 
que “la duración de la jornada máxima será de ocho horas”.112 

Asimismo, el planteamiento de un día obligatorio de descanso por cada seis 
días laborales, cuando menos. Si bien no se estableció que obligatoriamente 
fuera el domingo, en la práctica oficial fue el día más recurrido para otorgar 
descanso a los trabajadores. Otra de ellas fue la llamada Ley de la Silla, 
que establecía que el patrón debía procurar las condiciones necesarias de 
seguridad y salubridad para el buen desempeño del trabajo y de dotar del 
material necesario al trabajador para realizar sus labores. Si bien no establecía 
el mismo contenido que la Ley de la Silla, la esencia legislativa fue similar 
al procurar condiciones adecuadas para el buen desempeño laboral. Otro 
elemento concordante fue con la Ley de Uniones Profesionales propuesta por 
los católicos, ya que tanto patrones como obreros podían crear asociaciones 
profesionales y sindicatos para defender sus intereses. La propuesta católica y 
la constitucionalista buscaban facultar al trabajador para la autodefensa de sus 
derechos.113 No menos importante fue la influencia del pensamiento católico 
en la nueva Constitución respecto del establecimiento de un patrimonio 
familiar inalienable, consistente en un bien inmueble o en un terreno, que 
cada estado federativo determinaría en qué consistiría el patrimonio familiar 
que tendría dicha característica.114 

De cierta envergadura fue la postura sobre la autonomía del municipio 
respecto de la toma de ciertas decisiones, ya que la Constitución de Jalisco 

111 Jorge Adame Goddard, El pensamiento político y social de los católicos mexicanos 
1867-1914, op. cit., p. 247.

112 Ibid., p. 250.
113 Artículo 123, Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, que reforma la 

de 5 de febrero de 1857 [http://www.ordenjuridico.gob.mx/Constitucion/1917.pdf], fecha de 
consulta: 25 de mayo de 2016.

114 Ibid., artículo 27.



145El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

establecía que una de las atribuciones del gobernador era la de destituir, en los 
casos necesarios, a los ediles municipales, facultad que no estaba considerada 
para el ayuntamiento en funciones. Dicha situación había sido acotada por 
el PCN con la propuesta aprobada de que el ayuntamiento pudiera, sin rendir 
cuentas al gobernador, destituir a los presidentes municipales en situaciones 
que lo ameritaran.115

En cambio, la cuestión educativa fue la más controvertida porque se limitó 
la educación religiosa, la propiedad de escuelas particulares por parte de 
agrupaciones religiosas, obligando a las existentes a que acataran los planes 
de estudios oficiales, con el objetivo de homogeneizar el sistema educativo.116 
Este fue y ha sido uno de los mayores elementos de tensión entre los grupos 
católicos y el gobierno. 

Como señala Adame Goddard: 

[...] no debe desestimarse la influencia que ejerció en el nacimiento y desarrollo 
de los movimientos y legislación sociales mexicanos, la doctrina social católica 
difundida en la primera década del siglo XX. Hay que tener en cuenta que ninguna 
otra doctrina social contó con los medio de difusión del catolicismo social [...] 
Junto a la doctrina social católica, también se difundió en México en los mismos 
años, el socialismo y el anarquismo, pero sus medios de penetración fueron 
evidentemente más limitados.117

La oposición por parte de los católicos a los artículos emblemáticos para 
el nuevo grupo triunfante se hizo patente en el momento de la promulgación 
de la Constitución, y continuaron durante las primeras décadas del siglo XX. 
La Iglesia impulsó el reclamo a las limitaciones que les impuso la nueva ley, 
siendo un caso la carta pastoral que redactó Orozco y Jiménez en contra de 
las restricciones impuestas a la Iglesia. Dicha carta fue leída en los templos 
de Guadalajara el 24 de junio de 1917,118 y como reacción de las autoridades, 

115 Artículo 35, Constitución Política del Estado de Jalisco [http://info4.juridicas.unam.mx/
adprojus/leg/15/582/], fecha de consulta: 14 de mayo de 2015.

116 Artículo 3, Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos..., op. cit. 
117 Jorge Adame Goddard, El pensamiento político y social de los católicos mexicanos 

1867-1914, op. cit., pp. 247-248.
118 Véase AHAG, Ramo Gobierno, Sección cartas pastorales, edictos y circulares, 1900-

1935, caja 5, 1917.



146

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

a los pocos días se abrió un proceso contra el arzobispo y los sacerdotes que 
dieron lectura a la carta, registrando sus casas y ordenando su aprehensión.119 

Esto fue una historia que apenas iniciaba, ya que el conflicto entre 
la Iglesia y el Estado mexicano continuaría durante décadas, alegando la 
primera la persecución de que era objeto hasta que, en la década de 1930, el 
Vaticano promovió la participación política de los católicos como el medio 
para transformar las condiciones de México.

119 Referente a la reacción del arzobispo de Guadalajara..., Archivo Histórico de Centro de 
Estudios de Historia de México CARSO, Fondo Manuscritos del Movimiento Cristero, Colección 
Antonio Rius Facius, Caja 1, Documento 29 [http://www.archivo.cehmcarso.com.mx/janium-
bin/detalle.pl?Id=20170323094619], fecha de consulta: 23 de octubre 2017.



147El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

* “Lista de diputados al Congreso Constituyente 1916-1917”, El Pueblo, 6 de febrero de 
1917, Portal del Centenario de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos [http://
www.constitucion1917.gob.mx/work/models/Constitucion1917/Resource/251/1/images/005.
pdf]. Las siguientes semblanzas de los diputados titulares fueron extraídas de Jesús Romero 
Flores, Historia del Congreso Constituyente 1916-1917, op. cit., pp. 135-158.

Luis Manuel Rojas nació en Ahualulco Jalisco en 1871. Se formó en la Escuela de Leyes de la 
ciudad de Guadalajara. En 1901 se enlistó en las filas del maderismo, lo que lo llevó a convertirse 
en diputado a la XXVI Legislatura Federal. Posteriormente se unió al constitucionalismo. En el 
Congreso Constituyente de Querétaro, Rojas fue electo presidente del Congreso. 

Marcelino Dávalos nació en Guadalajara en 1871. Fue abogado de profesión y destacado literato, 
escritor de varias obras con tintes dramáticos. Dávalos se unió a las fuerzas maderistas en 
Jalisco. En 1911 fue electo para representar a Jalisco en la Cámara de la Unión. Miembro de la 
XXVI Legislatura. Se adhirió al ejército constitucionalista en el norte. Con Carranza desempeñó 
diferentes puestos, entre éstos como subsecretario de Relaciones Exteriores.

Federico E. Ibarra nació en Guadalajara en 1880. Se formó como abogado, y desde muy joven 
participó en el Partido Liberal Jalisciense. Después de unirse al maderismo, Ibarra se anexó al 
constitucionalismo, y participó en el Congreso Constituyente de Querétaro como representante 
del tercer distrito de Jalisco.

Diputados jaliscienses en el Congreso Constituyente de 1917 *

Distrito

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19

Cabecera del Distrito

Guadalajara
Guadalajara
Zapopan
Tlaquepaque
Lagos de Moreno
Encarnación de Díaz
Teocaltiche
Tepatitlán
Arandas
La Barca
Ahualulco
Ameca
Autlán
Mascota
Sayula
Chapala
Colotlán
San Gabriel
Ciudad Guzmán

Titular

Luis Manuel Rojas
Marcelino Dávalos
Federico E. Ibarra
Manuel Dávalos Ornelas
Francisco Martín del Campo
Bruno Moreno
Gaspar Bolaños V.
Ramón Castañeda y Castañeda
Juan de Dios Robledo
Jorge Villaseñor
Amado Aguirre
José I. Solórzano
Ignacio Ramos Praslow
Francisco Labastida Izquierdo
José Manzano
Joaquín Aguirre Berlanga
Esteban B. Calderón
Paulino Machorro Narváez
Sebastián Allende

Suplente

Carlos Cuervo
Tomás Morán
Luis G. Gómez
Francisco Villegas
Manuel Martín del Campo
Gilberto Dalli
Manuel Bouquet
Alberto Macías
Rafael Degollado
José Jorge Farías
Salvador Brihuega
Gabriel González Franco
Rafael Obregón
?
Miguel R. Martínez
Pablo R. Suárez
Conrado Oseguera
Bernardino Guzmán
Carlos Villaseñor

anexo



148

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Laura Alarcón Menchaca

Manuel Dávalos Ornelas nació en la ciudad de San Juan de los Lagos, en Jalisco. En Guadalajara 
se formó como maestro normalista, profesión que ejerció en la ciudad y en Michoacán. Asimismo 
fue director del Instituto Científico en Morelia, y director de una escuela de Tlaquepaque. 
Durante el tiempo que desempeñaba su cargo de director en el municipio señalado, fue electo 
como representante al Congreso Constituyente de Querétaro.

Francisco Martín del Campo nació en Lagos de Moreno, Jalisco, en 1886. Cursó la carrera de 
abogado en la escuela de jurisprudencia de San Luis Potosí. En 1908 apoyó la candidatura 
del general Bernardo Reyes, por lo que se unió al grupo reyista. Posteriormente, a la derrota 
de Reyes, quien buscaba la Presidencia de la República, Martín del Campo se sumó al 
grupo antirreeleccionista con Francisco I. Madero. A la caída de Madero, se unió a la causa 
constitucionalista en Jalisco. En 1916 fue electo diputado constituyente.

Bruno Moreno nació en Lagos de Moreno, Jalisco, en octubre de 1867. Trabajó llevando 
contabilidades agrícolas y mercantiles hasta 1911, año en que se unió al maderismo en Jalisco. 
Tiempo después, Moreno se unió a las tropas constitucionales en Etzatlán, Jalisco, bajo el 
mando de Álvaro Obregón. Participó en el Congreso de constituyente de Querétaro como 
representante del sexto distrito de Jalisco.

Gaspar Bolaños V. nació en Morelia, Michoacán, en 1884. Prestó sus servicios a la Revolución 
en 1914; Bolaños fue jefe de la segunda sección de la Secretaría de Gobernación.

Ramón Castañeda y Castañeda nació en 1870, en la Hacienda Milpillas en Jalisco. Estudió para 
ser abogado en la ciudad de Guadalajara. En 1909 formó el Partido Anterreleccionista para 
apoyar la candidatura de Madero. Años después fue elegido por el pueblo en las elecciones 
de diputados constituyentes para representar al distrito de Tepatitlán.

Juan de Dios Robledo nació en Guadalajara en 1894. Se unió al movimiento revolucionario en 
1913. Fue presidente municipal de la ciudad de Guadalajara y diputado constituyente en 1916.

Jorge Villaseñor nació en 1884 en la ciudad de Guadalajara. Como ingeniero trabajó en varias 
compañías constructoras en el estado, principalmente caminos y vías de comunicaciones. Fue 
uno de los fundadores del Partido Liberal Jalisciense. Se adhirió a la causa constitucionalista 
y fue electo al Congreso Constituyente por el distrito de La Barca.

Amado Aguirre nació en el Mineral de San Sebastián, Jalisco, en 1863. Fue ingeniero de minas 
en Guadalajara, jefe de sector en los minerales de Pachuca y Real del Monte en el estado 
de Hidalgo, asimismo desempeñó cargos importantes en diferentes estados de la república, 
como tesorero municipal y director de obras públicas en el municipio de Santiago Ixcuintla, 
Nayarit. Apoyó activamente la revolución maderista, ayudando con dinero y armas a grupos 
revolucionarios de Jalisco. Apoyó al ejército del noroeste comandado por Álvaro Obregón, 
proveyéndole gente armada. Se desempeñó como estratega militar en las batallas de Nextipan, 
La Venta y Orendáin en Jalisco, y posteriormente en la batalla de Villegas en el mismo estado. 
Como consecuencia fue ascendido a teniente coronel, y en la batalla de Trinidad obtuvo el 
cargo de general brigadier. Fue electo a diputado constituyente por el 11 Distrito de Jalisco.

José I. Solórzano nació en Ameca en 1889. Estudió en el Liceo de Varones en Guadalajara, 
donde obtuvo su título como abogado. Se unió al Partido Jalisciense en contra del régimen 
porfirista. A la muerte de Madero y Pino Suárez, Solórzano se unió al ejército constitucionalista. 
Fue electo al Congreso Constituyente de Querétaro por su distrito natal.



149El desvanecimiento del proyecto católico jalisciense en el Constituyente de 1917

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 113-149

Ignacio Ramos Praslow nació en Culiacán, Sinaloa, en 1885. Estudió la preparatoria y sus 
estudios profesionales en la ciudad de Guadalajara. Fue fundador de la Liga de las Clases 
Productoras en Guadalajara, una de las primeras organizaciones obreras de la República. Tuvo 
afinidad con el maderismo. En 1913 se incorporó a las fuerzas revolucionarias al mando del 
jefe Enrique Estrada. A finales de 1916 fue nombrado subsecretario de Justicia por el jefe del 
ejército constitucionalista. Fue diputado constituyente en 1917 por el 13 Distrito de Jalisco.

Francisco Labastida Izquierdo fue originario de Jalisco. Ejerció la profesión de ingeniero. Se 
adhirió al ejército constitucionalista. En el congreso constituyente representó al distrito de 
Mascota.

José Manzano nació en Ciudad Guzmán en enero de 1885. Se unió al movimiento armado en 
1914, donde obtuvo el grado de coronel al lado del general Manuel M. Diéguez.

Joaquín Aguirre Berlanga nació en Coahuila en 1885. En 1916 se encontraba en Jalisco 
desempeñando una comisión de Venustiano Carranza, en la cual logró una afinidad con 
los jaliscienses. Por esta razón fue electo al Congreso Constituyente de Querétaro, como 
representante del distrito de Chapala.

Esteban B. Calderón nació el 6 de mayo de 1876, en Santa María del Oro, Nayarit. Se afilió al 
Partido Liberal y fundó la Unión Minera y la Liga Minera para dirigir con Diéguez, la huelga 
minera de Cananea el 1 de junio de 1906. En 1912 encabezó una segunda huelga minera. 
Junto con Diéguez, el 3 de marzo de 1913 se levantaron en armas, quedando a las órdenes 
del general Álvaro Obregón. Fue diputado constituyente como representante de Colotlán.

Paulino Machorro Narváez nació en Durango en 1887, pero por la contrarrevolución lerdista, 
su madre Guadalupe Narváez, emigró a Guadalajara con su familia. Ya en la ciudad de 
Guadalajara, Machorro Narváez estudió en la Escuela de Jurisprudencia donde obtuvo su 
título de abogado. Se desempeñó como agente del ministerio público en Teocaltiche, y como 
juez en el estado de Aguascalientes. En 1911 se unió al Partido Liberal Jalisciense ganando las 
elecciones municipales de Guadalajara. En 1916 fue diputado constituyente por el 18 Distrito 
electoral de Jalisco en el Congreso de Querétaro. 

Sebastián Allende nació en febrero de 1880 en Ciudad Guzmán. Estudio en el Liceo de 
Varones en donde obtuvo el título de abogado. En 1910, se alzó en armas y se unió a la 
revolución maderista. Posteriormente se unió a la revolución carrancista. Fue electo al Congreso 
Constituyente, representando a su tierra natal.


