Las posibilidades
de una lectura de Heidegger

Entrevista con Hugo Enrique Saez*

Alberto Trejo Amezcua

inicios de 2014, el profesor de la Universidad Autobnoma

Metropolitana, Hugo Enrique Sdez, presentd su obra
Ejercicios sobre filosofia de educacion. Una lectura de Heidegger, publicado
por la misma casa de estudios. Realicé esta entrevista con el doctor Saez, el
29 de mayo del mismo afo, con el pretexto de la presentacion de su libro.

ALBERTO TREJO AMEZCUA: Hugo, la época actual es dificil; entre otras cosas,
estd caracterizada por un individualismo exacerbado. Hoy parece que el
calculo del que hablaba Heidegger, que se opone a una meditacion filosofica,
predomina en el saber humano. La primera pregunta que te quiero hacer es:
¢por qué escribir hoy un libro sobre filosofia y por qué un libro de filosofia
sobre Heidegger especificamente?

HUGO ENRIQUE SAEZ: En efecto, puede parecer extrano que en esta €poca alguien
se ponga a escribir un libro sobre filosofia cuando, en apa-riencia, hay otras
cuestiones mas urgentes, e incluso mas importantes. Yo parto de una idea que
enuncidé Gramsci hace ya muchos anos: “todos somos filosofos”; es decir, la
filosofia no es una especialidad reducida a ciertos profesores de aula. ;Qué
queria comunicar Gramsci con esto de que “todos somos filosofos”? Queria

* Profesor-investigador, Departamento de Relaciones Sociales, UAM-Xochimilco.
** Profesor-investigador, Departamento de Politica y Cultura, UAM-Xochimilco, México
[atrejoamezcua@gmail.com].



182 Alberto Trejo Amezcua

remarcar que todos participamos de forma activa o pasiva de una determinada
concepcion del mundo que responde —bien o mal- a las principales cuestiones
de la existencia: quién soy, de donde provengo, qué sentido tiene vivir en
este mundo, por qué hay que morir, y otras que examinadas o no determinan,
en gran medida, nuestra practica. El problema es que esa concepcion del
mundo se experimenta como un suefio que configura el imaginario de cada
uno —centrado en el amor y en el odio—, un suefio que influye en nuestras
decisiones. Nos sentamos a reflexionar s6lo en el momento que volvimos a
equivocarnos en nuestra eleccion. Ahi aparece la pregunta filosofica.

También debemos considerar que hay filosofos profesionales, pero
muchas veces éstos viven encerrados en su cubiculo, en sus publicaciones
que incrementan puntos, en sus congresos, a los que asisten solamente
otros colegas y no muestran la vigencia social de la filosofia. En México
tenemos la suerte de haber contado con Luis Villoro, por ejemplo, un filoésofo
profesional del que podemos aprender muchas cosas a partir de sus textos y
de su actitud dentro y fuera de la catedra, de todo el legado escrito que nos
dejo y que le sirvio, no para reflexionar sobre el ser y el no ser en abstracto,
sino también sobre la Revolucion Mexicana, jqué significo la revolucion de
independencia?, ;,qué significo el positivismo en el porfiriato? Y hay otros que,
sin ser filosofos, nos transmiten ideas filosoficas, se me viene a la mente un
Oscar Chivez en la musica, o bien un Quino como dibujante, que desde lo
cotidiano te plantean cuestiones trascendentes; en otras palabras, muestran
un detalle del mundo que no habiamos advertido y que incluso con humor
nos ensefnan a ver la realidad de otra forma. Renuevan nuestra mirada sobre
el mundo, y eso no es poco aporte.

Yo fui a estudiar a Freiburg im Breisgau, Alemania, donde ensefaba
Heidegger, que ya superaba los 80 anos y solo impartia seminarios para una
docena de intelectuales célebres, mientras que yo era un joven veinteanero del
Tercer Mundo. Tuve la ocasion de conocerlo en persona, creo que menos de
cinco minutos en los pasillos de la Facultad de Filosofia, pero ese encuentro
me impacto, fue casi una hierofania; me impact6 porque sobre €l pesaba
toda una larga historia de haberse adherido al nazismo en la década de 1930
y entonces los herederos del 68 francés afirmaban: “si se adhirié al nazismo
en algin momento, lo que nos ensefie va a ser a favor de Hitler, a favor de
la dominacion despotica”. Y €l era un campesino de baja estatura, calmado y
amable, vestido al estilo de la Selva Negra. Ahora yo he descubierto una veta
tematica en Heidegger que se desarrolla después de que él se desilusionara
del nazismo, y es la que trato de explicar, en particular, la critica a la técnica
moderna que hace. Heidegger muestra hasta qué punto la técnica forma parte
del aparato de dominacion planetaria en nuestra época. Eso es para mi lo

Politica y Cultura, primavera 2015, niim. 43, pp. 181-186



Las posibilidades de una lectura de Heidegger 183

valioso de examinar sus textos, y lo hago no con un criterio estrictamente de
filosofo profesional, sino tratando de mostrar que podemos pensar, podemos
reflexionar viendo, por ejemplo, una pelicula como Tiempos modernos de
Chaplin. Incluyo en mi libro un capitulo en el que desarrollo toda una cuestion
vinculada a Tiempos modernos, que muestra la enajenacion a la que te lleva
la técnica. La idea recogida en esas lecturas era mostrar que ademas de la
dominacion politica y la dominacion economica, hay una dominacion por
el tipo de técnica en que estamos involucrados, en que los hombres y la
naturaleza terminamos todos siendo nada mas que una reserva de recursos
a disposicion de la técnica, un stock a disposicion de sus necesidades, y lo
estamos experimentando, por ejemplo, con la mineria, nos estamos alarmando
con la explotacion de los transgénicos, estamos advirtiendo de qué manera,
sin importar el conjunto de la sociedad, el aparato técnico que domina a
nivel planetario estd subordinando a la gente y a la naturaleza, con un claro
beneficio de las élites del poder econémico y politico.

ATA: La relacion entre Heidegger y el régimen nazi tal vez sea el pretexto
fundamental en muchos circulos para abordar la filosofia de Heidegger, incluso
su amorio con Hannah Arendt, es otro pretexto, en ocasiones mas utilizado
que su propia filosofia para revisitarlo. ;Me puedes hablar un poco mas del
lazo entre Heidegger y el nazismo?

HES: Yo distingo lo que es el autor como persona de la obra que produjo. A
Heidegger se le recrimina haberse involucrado con el régimen nazi, ya que él
fue rector entre 1933 y 1934 de la Universidad de Freiburg y entonces se dijo
seguidor del Fihrer y sostuvo que habia que implantar el sistema del Fihrer
en la Universidad, pero después de un ano renunci6 al cargo. Renuncio, en
primer lugar, porque era acosado por los filosofos partidarios del nazismo
que se basaban en una vision biologicista de la realidad y lo criticaban por
no compartir sus ideas. Heidegger no comulgaba con la explicacion que
hacia de los judios unos piojos a los que se debia eliminar y por eso deja
el rectorado de Freiburg y no vuelve a participar en politica desde 1934.
Cuando termina la Segunda Guerra Mundial, la ocupacion francesa lo enjuicia
por haber formado parte del aparato nacionalsocialista y lo exonera porque
no descubren acciones criminales de su parte; Ginicamente le imponen una
prohibicion de tres anos para dar clases en la universidad. En contraste, Werner
von Braun, quien disen6 la bomba V2 con la que la aviacion alemana ataco
Londres, al final de la guerra fue contratado por el gobierno estadounidense
y trabajo para la NASA en la fabricacion de cohetes y misiles. En ese caso,
no pararon mientes en cuestionar su actividad al servicio del exterminio de
poblacion civil.

Politica y Cultura, primavera 2015, niim. 43, pp. 181-186



184 Alberto Trejo Amezcua

Por otro lado, el maestro de Heidegger, a quien dedica su obra principal
(Ser y tiempo) fue a Husserl, que era judio. La protagonista de su romance
mas profundo fue la gran teodrica del totalitarismo, Hannah Arendt, también
judia. Dificilmente un racista convencido podria haberse relacionado tan
intimamente con personas de esa condicion racial despreciada por el Tercer
Reich. No hay un solo fil6sofo nazi al que hoy se lea sistematicamente, se los
lee para investigar sus abstrusas ideas, pero no porque hayan sido autores
que orientaran al mundo. Yo no defiendo el hecho de que Heidegger como
persona se haya adherido al nazismo y que luego haya minimizado su actividad
publica diciendo: “fue una de las tonterias que hice en mi vida”. Recupero
parte de su pensamiento por el hecho de que su obra, en particular la parte
que mas he trabajado, que es todo lo que escribio después en las décadas
de 1940 y 1950 sobre la técnica, contiene escritos que te hacen pensar, y en
eso consiste la filosofia, y no en divulgar un compendio titulado “;qué dijo
Heidegger?”. Se trata de rastrear en conferencias y cursos qué es lo que me
sirvid para entender muchos fendmenos que a €l no le toco vivir, pero que
ahora nos estan problematizando la existencia.

ATA: Ejercicios de filosofia sobre educacion. Una lectura de Heidegger es un
libro escrito muy amablemente pero que no renuncia al rigor que exige una
revision de la filosofia de Heidegger. En muchos sentidos, rompe con los
canones de lo que podriamos llamar una literatura filosofica, en él podemos
ver una critica a la division entre los expertos y los no expertos. Deseo
preguntarte, jpara quién escribiste el libro, a quiénes quieres impactar y qué
les quieres proponer?

HES: Después de haberlo publicado, yo mismo me hice esa pregunta ;y esto
quién lo va a leer?, porque antes que nada dices filosofia y la gente exclama:
“no, no, eso no, es muy complicado, requiere mucho esfuerzo”. Bueno, yo
creo que si requiere esfuerzo, como todo lo que vale la pena, pero en este
caso ofrezco un testimonio que puede despertar la curiosidad en alguien y
lo lleve a profundizar en su propia vida. Te aclaro que el libro esta escrito
con pasion, no lo hice como una tarea académica mas, lo emprendi como
una forma de saldar cuentas con un pasado, con mis inicios en la filosofia.
Cuando al término de la adolescencia lei Ser y tiempo quedé sorprendido
de cuantas cosas que yo no advertia en mi derredor me estaba revelando
ese grueso ejemplar de papel. A lo que conduce un autor clasico indagado
con acuciosidad es a pensar combatiendo mis prejuicios. Por ejemplo, lo
que pretende Heidegger al analizar el “ser-ahi” —como tradujo José Gaos la
palabra alemana Dasein—, es mostrar que en la actualidad hay un proceso

Politica y Cultura, primavera 2015, niim. 43, pp. 181-186



Las posibilidades de una lectura de Heidegger 185

de desterritorializacion. Yo lo interpreto en el sentido de que la historia
se mueve orientindose a poner en cuestion cudl es el “ahi” en donde nos
encontramos: el espacio geografico o el espacio virtual de la television y/o
de la computadora. Esa movilidad del “ahi” te obliga a formular la pregunta:
cen qué comunidad estoy inserto? A mi lo que me provocod la filosofia de
Heidegger fue interrogarme a qué comunidad pertenecemos y por qué, con el
vigente imperio del individualismo, se han fracturado todas las comunidades
en la expansion globalizadora.

Quiero brindar con este trabajo algo alternativo, de mayor respeto hacia
lo que somos; algo opuesto a lo que hacian en la antigliedad “los sofistas”,
que te ensefaban a triunfar, aun cuando tus argumentos fueran falsos.
¢Quiénes son los sofistas de hoy? Los que ensefan superacion personal
con libros, conferencias, programas de television, retiros espirituales y toda
una parafernalia comercial. Expresan en su conducta una forma de filosofia
perversa, sucia, que lo Ginico que hacen es desafiarte: “tQ puedes, tienes que
triunfar, tienes que sacar todas tus energias y salir adelante”. Trabajan con la
culpa: si no alcanzas los objetivos que ellos te marcan es porque no confias
en ti. La muy vieja culpa que empled siempre la religion para subordinarte.
En udltima instancia, el mensaje es que los demas son un instrumento para tu
felicidad, tsalos como sea mejor. Esos son los sofistas actuales, que también
estan instalados aqui, en la universidad.

En el plano politico predomina lo que Sloterdijk llamaba “el cinismo
politico”: “lo hago, sé que se contrapone a lo que digo, pero no me importa”.
En el contexto de este cinismo politico se desarrollan los que actGan mas alla
de la ética, una palabra en desuso. De Obama a Merkel, de los dirigentes chinos
al gabinete de Pefna Nieto, el pragmatismo se guia por el beneficio econdmico
de eludir consideraciones éticas. Pero justamente son los fendmenos que no
te van a ensenar en historia, no te van a ensefiar en sociologia, los tienes que
captar por tu cuenta y tienes que ver como enfrentarte a ese tipo de cinismo
politico que te ha tocado en turno.

El libro puede leerlo cualquiera, empezando por los estudiantes univer-
sitarios, a través de un esfuerzo que cualquiera es capaz de realizar y el
objetivo principal, el mensaje que contiene, es: estamos obligados a generar
comunidades, es lo Gnico que nos puede proteger en esta época, que Karl
Lowith, un discipulo de Heidegger, llam6 “una época de indigencia”. A
diario vemos corruptelas que ya no asombran a nadie y la Gnica proteccion
es refugiarnos en comunidades que nos acojan con el viejo principio de dar
y recibir en reciprocidad.

Politica y Cultura, primavera 2015, niim. 43, pp. 181-186



186 Alberto Trejo Amezcua

ATA: Como conclusion, jcomo interviene la educacion en la formacion de
esas comunidades?

HES: La formacion de comunidades de aprendizaje es un proceso que
precisamente requiere de la educacion en un sentido muy diferente al que
van las reformas educativas que se han implantado Gltimamente en México.
Las organizaciones que se han involucrado en proyectos tutoriales y de
comunidades de aprendizaje han desarrollado estrategias muy concretas para
llevar adelante sus objetivos, y a menudo han tenido que operar con el método
de ensayo y error para adecuarse a los diferentes contextos en que se han
implantado con diferentes tendencias. Muchos sacerdotes y monjas se hallan
comprometidos en esta tarea y atienden a poblaciones rurales marginadas.
En todos los casos, estas técnicas se basan en una concepcion filosofica, es
decir, la filosofia no construye comunidades, pero si puede guiar el proceso
técnico de generarlas.

Paulo Freire elaboré una concepcion de la educacion en la que el prota-
gonista es la comunidad. Al respecto, cabria preguntarse por la relacion de
las instituciones de educacion superior y las comunidades familiares. ;Por
qué razon la universidad solo acepta gente que haya superado el grado de
bachillerato? ;Por qué no abrir la universidad a gente que, incluso, pueda ser
analfabeta? En favor de la creacion de una gran comunidad de aprendizaje,
¢por qué hacer de la educacion algo cada vez mas intrincado, mas elitista?;
¢por qué no cambiar desde la base la estructura de la universidad, en lugar
de aceptar con pasividad el tremendo monstruo burocratico que la acecha en
cada rincon? Leyendo El maestro ignorante de Jacques Ranciere o accediendo
por internet a la universidad abierta fundada por Michel Onfray, se hallaran
pistas de que otro mundo es posible.

Politica y Cultura, primavera 2015, niim. 43, pp. 181-186



