
El anarquismo argentino 
y la Gran Guerra

Diego Gabriel Echezarreta
Alejandro Martín Yaverovski *

Resumen

El estallido de la Primera Guerra Mundial provocó en el anarquismo un profundo e 
intenso debate que no se circunscribió a sus secciones europeas, ni a la publicación 
del pro-Entente Manifiesto de los Dieciséis de Kropotkin, Malato y Grave, sino que 
comenzó apenas iniciada la guerra y se expandió por todo el mundo. En Argentina, 
el anarquismo se encontraba muy dañado como consecuencia de la represión 
del Centenario, y los debates que se produjeron por la contienda agudizaron 
los problemas. Cómo interpretar la guerra y qué papel debía cumplir la minoría 
revolucionaria, eran las cuestiones que animaron el debate.

Palabras clave: anarquismo, Gran Guerra, neutralismo, política, debates.

Abstract

The outbreak of the World War I caused in anarchism a deep and intense debate was 
not limited to its European sections, or the publication of the pro-Entente Manifest 
of the Sixteen of Kropotkin, Grave and Malato, om fact it started just begun the war 
and expanded worldwide. In Argentina, anarchism was badly damaged as a result 
of the repression of the Centenary, and discussions that were produced by the war, 
exacerbated the problems. So the issues that impelled the debate were how to interpret 
the war and what role should the revolutionary minority have.

Key words: anarchism, World War I, neutralism, policy, discussions.

Artículo recibido el 12-11-13
Artículo aceptado el 30-09-14

* Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires, Argentina [dechezarreta@
gmail.com] [neoalejandro2020@hotmail.com].



126

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

El 28 de junio de 1914, los nacionalistas serbios asesinaron 
al archiduque Franz Ferdinand, sobrino del emperador 

austrohúngaro Franz Josef, y heredero al trono en Austria-Hungría, detonando 
una serie de acontecimientos que el imperialismo y el rearme prepararon 
durante el último cuarto del siglo XIX y la primera década del XX, pero que 
nadie en Europa efectivamente esperaba como algo que fuera a suceder en el 
corto plazo. En los últimos días de julio, media Europa entró en guerra, y en 
los meses siguientes, muchos otros países se unieron a esta brutal carnicería 
humana.1 

Muchos asumieron que la guerra demarcaba un sistema binario en el que 
se debía tomar partido: por un lado se oponía a las democracias contra los 
imperios, la libertad contra el autoritarismo y el militarismo prusiano. Por otro, 
y en términos culturales, la guerra oponía a una Civilización occidental, fruto 
del iluminismo, el liberalismo y la Revolución Francesa, contra una Kultur 
enraizada en las tradiciones de Alemania. Incluso en los países que no se 
involucraron directamente en la guerra, que mantuvieron su neutralidad al 
menos los primeros años, la opinión pública también se fragmentó entre 
aquellas fuerzas proclives a la Entente (muchas veces ocultando a la Rusia 
zarista), y las que respondían a los Imperios de Europa central.

Argentina era uno de estos países. El censo nacional de 1914 reveló que la 
población extranjera en el país era del 30% y en la capital federal ese porcentaje 
ascendía al 50 por ciento.2 Aunque la mayoría de los extranjeros provenían 
de Italia y España, países que no participaron en la guerra durante 1914, esta 
enorme proporción de europeos puso a la sociedad argentina expectante de 
los acontecimientos del Viejo Mundo. Con este panorama, el mantenimiento de 
los vínculos comerciales con el conjunto de los países europeos, seguramente 
fue lo que llevó a Victorino de la Plaza a mantener la neutralidad del país en 
la conflagración, decisión que mantuvo el radical Hipólito Yrigoyen.3 

introducción

1 En Michael Neiberg, Dance of the Furies. Europe and the Outbreak of World War I, 
Cambridge, MA., Harvard University Press, 2011, pp. 10-233. Véanse también los clásicos: Marc 
Ferro, La Gran Guerra (1914-1918), Madrid, Alianza Universidad, 1984; Michael Howard, 
La Primera Guerra Mundial, Barcelona, Crítica, 2009, pp. 29-37; Eric Hobsbawm, La era del 
imperio, Barcelona, Crítica, 2009, pp. 310-336. 

2 Guy Bourdé, Buenos Aires: urbanización e inmigración, Buenos Aires, Huemul, 1977, 
pp. 156-157.

3 Véase Carlos Goñi Demarchi, Yrigoyen y la Gran Guerra: aspectos desconocidos de una 
gesta ignorada, Buenos Aires, Ciudad Argentina, 1998, pp. 121-134. Un buen artículo que 



127El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

La posición ante la guerra de la clase obrera, la condición social del 
grueso de los inmigrantes de la capital, a todas luces iba a ser fundamental, y 
también lo iba a ser la posición que tomaran las corrientes que se disputaban 
su representación: el socialismo, el sindicalismo y el anarquismo, sobre todo 
este último, que hasta 1915 dominó a la Federación Obrera Regional Argentina 
(FORA), la central que nucleaba a la mayoría de las asociaciones gremiales 
argentinas y que a partir de su Quinto Congreso (1905) había adoptado el 
comunismo anárquico como orientación.4 Sin duda, la historiografía no ha 
estudiado equilibradamente el rol de estos tres movimientos, y esto se capta 
al sopesar la bibliografía que estudia al socialismo durante la guerra, con la 
que estudia al sindicalismo y al anarquismo. En efecto, los debates internos del 
Partido Socialista entre rupturistas y neutralistas, las insinuaciones pro-Entente 
de sus cuadros dirigentes y finalmente el llamado a la ruptura de relaciones 
con Alemania, han sido temas trabajados intensamente por la historiografía, 
pero mucho menos lo fueron las discusiones existentes en el seno del 
sindicalismo y el anarquismo.5 Esto sin duda no es justificable a sabiendas 
de la importancia que adquirirían los sindicalistas a partir de estos años, y la 
que aún mantenían los anarquistas, incluso luego de la feroz represión que 
sufrió el movimiento en el Centenario.6 Este trabajo intenta ayudar a remediar 

aclara la historiografía de la Gran Guerra y Argentina: Emiliano Sánchez, “Ecos argentinos 
de la contienda europea. La historiografía sobre la Gran Guerra en la Argentina”, Política y 
Memoria, núm. 10, 11 y 12, Historia Intelectual “homenaje a José Sazbón”, 2011-2012. Para 
estudiar las reacciones de la sociedad civil porteña véase Hernán Otero, La guerra en la 
sangre: los franco-argentinos ante la Primera Guerra Mundial, Buenos Aires, Sudamericana, 
2009, pp. 111-184. Véanse también, María Inés Tato, “El llamado de la patria. Británicos e 
italianos residentes en la Argentina frente a la Primera Guerra Mundial”, en Centro de Estudios 
Migratorios Latinoamericanos, Buenos Aires, 2011, pp. 273-292; y “La disputa por la argentinidad. 
Rupturistas y neutralistas durante la Primera Guerra Mundial”, Temas de historia argentina y 
americana, Buenos Aires, 2008, pp. 227-250.

4 Véase Diego Abad de Santillán, La FORA. Ideología y trayectoria del movimiento obrero 
en la Argentina, Buenos Aires, Libros de Anarres, 2005, pp. 51-295.

5 Aquí sólo citaremos dos trabajos: Magalí Chiocchetti, “La vanguardia y la Primera Guerra 
Mundial. Una construcción y confrontación de identidades políticas”, Cuadernos de H Ideas, 
vol. 1, núm. 1, La Plata, 2007, pp. 59-90; y Melisa Aita Camps y Sabrina Asquini, “El Partido 
Socialista Argentino y la cuestión nacional: conflictos partidarios en torno a la Primera Guerra 
Mundial (1914-1917)”, Trabajadores. Ideologías y experiencias en el movimiento obrero, año 
1, núm. 2, Buenos Aires, 2011, pp. 157-178.

6 Para la historia del movimiento anarquista argentino véanse: Iaacov Oved, El anarquismo 
y el movimiento obrero en la Argentina, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013, pp. 174-424; Gonzalo 
Zaragoza Rovira, Anarquismo argentino 1876-1902, Madrid, Ediciones de la Torre, 1996, pp. 
233-452; Juan Suriano, Auge y caída del anarquismo. Argentina, 1880-1930, Buenos Aires, 
Capital intelectual, 2005, pp. 15-100; Juan Suriano, Anarquistas: cultura y política libertaria 



128

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

esta situación analizando al anarquismo porteño. Estudiamos las múltiples 
posiciones que albergó sobre la Gran Guerra, examinando las notas publicadas 
en La Protesta –periódico fundado en 1897 como La Protesta Humana, y 
que en 1903 se transformó en La Protesta, la publicación más importante del 
anarquismo militante argentino, y la única de esa corriente que alcanzó una 
regularidad diaria–, y en Ideas y Figuras –revista cultural de arte y literatura 
anarquista, fundada en mayo de 1909 y dirigida por Alberto Ghiraldo, que no 
tuvo el mismo éxito que La Protesta, ni en el espacio militante –aunque fue 
rica en las discusiones culturales y políticas– ni en los años de presencia, ya 
que dejó de publicarse en 1916, cuando Ghiraldo se fue a España.7 

Sin duda, la gran cantidad de artículos publicados en La Protesta nos obliga 
a restringir nuestro estudio hasta la navidad de 1914, periodo en el que sin 
embargo se definieron las posturas que asumirían sus cuadros intelectuales 
hasta el final de la contienda. El objetivo del trabajo será desarrollar algunos 
ejes que resultan relevantes para el estudio del mundo de las ideas.

Buscaremos observar cómo los intelectuales libertarios:

a)	Explicaron las causas de la conflagración. 
b)	Decidieron el rol a cumplir por la minoría revolucionaria. 

Este trabajo lo encuadramos en la historia intelectual.8 Intentamos dilucidar 
las posiciones novedosas que construyeron los propagandistas libertarios al 
calor del incendio europeo. Analizamos estos debates donde se cruzaron 
el materialismo, las explicaciones centradas en la política y la ideología, e 
incluso cierto racismo cultural; vemos publicaciones donde convergieron las 

en Buenos Aires, 1890-1910, Buenos Aires, Ediciones Manantial, 2001, pp. 15-104; Fernando 
López Trujillo, Vidas en rojo y negro. Una historia del anarquismo en la “Década Infame”, La 
Plata, Letra Libre, 2005; Mariana di Stefano, El lector libertario. Prácticas e ideologías lectoras 
del anarquismo argentino (1897-1915), Buenos Aires, Eudeba, 2013; Andreas Doeswijk, Los 
anarco-bolcheviques rioplatenses (1917-1930), Buenos Aires, CeDInCI Editores, 2014. 

7 Para la trayectoria de Ideas y Figuras véase Armando V. Minguzzi (ed.), La revista Ideas 
y Figuras de Buenos Aires a Madrid (1909-1919), Buenos Aires, Cedindi, 2014, pp. 4-56.

8 Para analizar las reacciones de los intelectuales europeos frente a la Gran Guerra 
pueden resultar útiles las siguientes obras: Aviel Roshwald, European culture in the Great 
War, Cambridge, Cambridge University Press, 1999, introducción y capítulos 2, 12, 13 y 14, 
Christophe Prochasson, Les intellectuels, le socialisme et la guerre, 1900-1938, París, Seuil, 
1993; Anne Rasmussen, Au nom de la patrie. Les intellectueles et la Premiere Guerre Mondiale 
(1910-1919), París, La Dècouverte, 1996; Pascal Ory y Jean-François Sirinelli, Los intelectuales 
en Francia. Del Caso Dreyfus a nuestros días, Valencia, Publicacions U. de València, 2007, en 
especial el capítulo 2.



129El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

explicaciones multicausales o sistémicas, con las unilaterales. Encontramos 
anarquistas que sintieron esperanzas con la guerra, y luego se desilusionaron, 
otros que la detestaron desde un inicio y otros que rápidamente tomaron 
partido por Francia cuestionando todo lo proveniente de Alemania. 

Cierto es que en el anarquismo, mucho más que en el socialismo, las expli-
caciones y las tomas de posición fueron muy variadas. Esta multiplicidad de 
apreciaciones se explica porque el anarquismo no respondía a una ortodoxia 
teórica incuestionable ni a una dirigencia política ya instalada, es más, incluso 
podría decirse que durante la guerra, y por sus tomas de posición, cayeron 
en desgracia muchos de los líderes anarquistas. En cierto sentido, podría 
sostenerse que en el movimiento hubo tantas explicaciones posibles de la 
guerra como anarquistas con espacio editorial y ganas de explicarla.

la repercusión local de una fractura internacional

	
El anarquismo europeo ante el estallido de la guerra se fracturó en dos 
tendencias claramente delimitadas. La primera estuvo encabezada por un 
grupo de figuras radicadas en Londres, entre ellas Malatesta, Goldman y 
Berkman; y la otra por Kropotkin y un grupo de anarquistas franceses, entre 
éstos, Malato, Grave y muy tangencialmente Faure.9 Brevemente reseñaremos 
algunos ejes de este debate que partió aguas en el mundo libertario, a través de 
la lectura de los principales documentos colectivos de ambas tendencias. 

En Londres, en febrero de 1915 se redactó y publicó un manifiesto firmado 
por Malatesta, Goldman y otros, intitulado “La Internacional Anarquista y 
la guerra”, que pretendía responder a los artículos que Kropotkin y Grave 
publicaban en Freedom defendiendo a la Entente. El conjunto del manifiesto 
era una denuncia de la guerra, que se consideraba “la consecuencia fatal de 
un régimen que se basa en la desigualdad económica y el antagonismo”. Para 
estos anarquistas, ningún gobierno en particular era responsable de la guerra, 
ya que ésta era la consecuencia inevitable del capitalismo y, en ese sentido, ni 
Francia ni Inglaterra ni Alemania se distinguían en lo más mínimo. Tampoco 
consideraban que la Civilización cabalgara a la batalla llevando un estandarte 
nacional, por supuesto no el de Alemania, Austria y Rusia, pero tampoco el 

9 Para consultar varios de los textos que hicieron al debate sobre la guerra, véase sitio web 
[http://anti.mythes.voila.net/a_propos_du_mouvement_anarchiste/anarchistes_et_premiere_
guerre_mondiale/anarchistes_et_premiere_guerre_mondiale.html], fecha de consulta: 3 de 
octubre de 2014.



130

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

de Inglaterra y Francia, en cuyas colonias se comportaban como gobiernos 
retrógados, y en sus países utilizaban las armas para reprimir huelguistas. Los 
Estados y el capitalismo eran los responsables de esta masacre, y los anarquistas 
no debían confiar en los gobiernos, sino proclamar que sólo una guerra es 
valorable: la guerra que liberaría a los oprimidos de los opresores.10 

En febrero de 1916 salió a la luz el primer documento colectivo de los 
anarquistas defensistas,11 el Manifiesto de los dieciséis. El texto estaba firmado 
por Kropotkin, Grave y Malato, además de otros intelectuales que sostenían 
su posición desde varios periódicos,12 y era abiertamente pro-Entente y 
belicista: no había que dudar al confrontar contra los intereses de Alemania. 
El manifiesto sostenía que el pueblo alemán había sido engañado, y lanzado 
por sus dirigentes a una guerra de conquista. Lo ideal, para los firmantes del 
documento, era que el pueblo alemán dejara de pelear, pero hasta que esto 
no sucediera la guerra no podía cesar, Alemania debía ser arrojada por fuera 
de las fronteras de sus vecinos y pagar por los daños ocasionados. En ese 
contexto, “hablar de paz”, sostenían éstos, “era hacerle el juego a Alemania”, 
y adscribían completamente a la teoría de la guerra justa anglofrancesa: la 
guerra la había iniciado Alemania y Occidente sólo se estaba protegiendo 
de un ataque bárbaro. Además, para estos anarquistas, y a diferencia de los 
radicados en Londres, existía un abismo que separaba lo que representaba 
Francia de lo que representaba Alemania: un triunfo alemán pondría fin a la 
emancipación y la evolución humana, y retrasaría a la Civilización al menos 
unas cuantas décadas; así, era deber del anarquismo colaborar en la lucha 
hasta recomponer las fronteras y expulsar al conquistador teutón, porque sólo 
así la Civilización sobreviviría.13 Por supuesto, el Manifiesto no decía nada 
del zarismo aliado a Francia e Inglaterra, que claramente hubiera complicado 
la justificación de su toma de partido “civilizatoria”. 

Lo cierto es que entre el grupo de Londres y los firmantes del Manifiesto 
de los dieciséis había una diferencia conceptual: mientras los primeros 

10 Véase texto completo en [http://anti.mythes.voila.net/a_propos_du_mouvement_
anarchiste/anarchistes_et_premiere_guerre_mondiale/londres_02_15.pdf], fecha de consulta: 
1 de octubre de 2014.

11 En el sentido de plantear la guerra como una guerra “defensiva”.
12 Michael Confino, “Anarchisme et internationalisme. Autour du Manifeste des Seize. 

Correspondance inédite de Pierre Kropotkine et de Marie Goldsmith, janvier-mars 1916”, Cahiers 
du Monde russe et soviétique, vol. 22, núm. 2/3, abril-septiembre, 1981, pp. 231-249.

13 Véase texto íntegro en [http://anti.mythes.voila.net/a_propos_du_mouvement_anarchiste/
anarchistes_et_premiere_guerre_mondiale/manifeste_des_seize.pdf], fecha de consulta: 1 de 
octubre de 2014.



131El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

consideraban a la guerra como una consecuencia de un régimen social (el 
capitalismo), los segundos consideraban que era un enfrentamiento cultural e 
ideológico entre los representantes de la Civilización, de los que se veían antes 
que opositores, profundizadores, y por otro, los representantes de los imperios 
y los militarismos. El triunfo de la Entente, resultaba ser el mal menor.14 

Podríamos añadir que esta experiencia traumática, no sólo golpeó al 
anarquismo sino también al sindicalismo revolucionario europeo. Wayne 
Thorpe en “The European Syndicalists and War, 1914-1918”15 ha sostenido que 
el defensismo de la Confederación General del Trabajo francesa ha ocultado 
toda una rica práctica internacionalista y opositora a la guerra que ha primado 
en el sindicalismo revolucionario europeo, en especial en Alemania, España, 
Italia, Holanda y Suecia, lo que le permitió convertirse en “el único movimiento 
que sobrevivió a la guerra con sus credenciales revolucionarias intactas”.16 
De todas formas, Ralph Darlington matiza las conclusiones de Thorpe y nos 
presenta un mapeo más variado, compuesto de experiencias que no estudió 
Thorpe, como Gran Bretaña, Irlanda y Estados Unidos. Darlington nos 
muestra que, en Irlanda y España, los sindicalistas se mantuvieron opositores 
a la guerra, y con cierto auge entre la clase obrera, mientras que en Italia y 
Francia, países beligerantes, el movimiento estuvo plagado de luchas internas, 
siendo mayoría el defensismo, y reprimidas las tendencias antibeligerantes; 
por otro lado, nos muestra una Gran Bretaña y Estados Unidos, donde si bien 
el sindicalismo pudo organizar varias huelgas no pudo imponerse como una 
oposición internacionalista a la guerra debido a su tradición antipolítica que 
terminó minando su influencia.17 Este mapa variado y plagado de disputas 
internas, con minorías que discutían a las opiniones mayoritarias, tambien lo 
observamos entre los libertarios argentinos. Esto nos impide hablar de una 
posición unívoca del anarquismo frente a la guerra, y nos obliga a pensar 
en la existencia de múltiples apreciaciones y tomas de posición; y a discutir 
sentencias como las del reciente libro de Ramón Tarruella, quien sostiene que 

14 Paul Avrich, Los anarquistas rusos, Madrid, Alianza, 1967, pp. 15-124. Dolores Marin, 
Anarquistas: un siglo de movimiento libertario en España, Madrid, Ariel, 2010. 

15 Wayne Thorpe, “The European Syndicalists and War, 1914-1918”, Contemporary European 
History, 10(1), 2001, pp. 1-24.

16 AA.VV., A History of Anarcho-Syndicalism, Unit 13: “Going Global. International 
Organisation, 1872-1922”, 2001 [http://www.selfed.org.uk/node/2856], fecha de consulta: 3 
de octubre de 2014.

17 Ralph Darlington, “Revolutionary syndicalist opposition to the First World War: An 
international comparative reassessment”, Revue Belge De Philologie Et D’Histoire, 12(4), 2006, 
pp. 983-1003. 



132

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

“[e]n la Argentina, el anarquismo se posicionó al lado de las ideas de Malatesta 
[...] En el anarquismo vernáculo no había demasiadas divisiones al respecto 
y se mantuvieron al margen del entusiasmo proaliado que surgío a partir de 
1917”,18 desconociendo así los arduos debates que ahora analizamos. 

Efectivamente, los intercambios que se produjeron en el anarquismo 
argentino no fueron menos intensos que los que se dieron internacionalmente 
y, de hecho, tanto Kropotkin como Malatesta contaban con una multiplicidad 
de discípulos a nivel local, el primero por su teoría anarco-comunista de gran 
calado en el mundo libertario porteño, a la que también adhería Malatesta, 
que además había residido en estas tierras entre 1885 y 1889, editando La 
Questione Sociale y haciendo una enorme labor organizando a los inmigrantes 
europeos.19 Ahora estos dos grandes referentes se hallaban enfrentados.

Como en general sucedió con los demás movimientos, la guerra tomó 
por sorpresa a los anarquistas porteños que se encontraban intentando 
resolver la competencia sindicalista de cara a la organización del movimiento 
obrero, y pendientes del Congreso anarquista de Londres donde las internas 
internacionales buscaban resolverse, aunque finalmente, por la misma guerra, 
no pudo desarrollarse. El movimiento ya venía muy golpeado luego de la dura 
represión que se desplegó en Argentina durante el Centenario de la Revolución 
de Mayo. Luego de la Semana Roja de 1909, cuando se reprimió un acto por el 
1 de Mayo organizado por el anarquismo en la Plaza Lorea, se desarrollaron en 
Buenos Aires varios atentados que las autoridades asociaron con el conjunto 
del movimiento anarquista (el más resonante fue el atentado perpetrado 
por Simón Radowitzky contra el jefe de Policía Ramón Falcón; luego, en 
1910 una bomba estalló en el Teatro Colón, y las autoridades rápidamente 
responsabilizaron del evento al anarquismo, aunque nunca pudo probarse tal 
acusación) y que llevaron a la aplicación de la Ley de Residencia (sancionada 
en 1902) y a la aprobación de la Ley de Defensa Social de 1910, que fueron 
utilizadas para expulsar militantes al extranjero y desarticular al movimiento 
localmente, mediante la prohibición de la propaganda libertaria.20 

18 Ramón Tarruella, 1914, Argentina y la Primera Guerra Mundial, Buenos Aires, Aguilar, 
2014, p. 115.

19 Juan Suriano, Anarquistas: cultura y política libertaria en Buenos Aires, 1890-1910, 
Buenos Aires, Ediciones Manantial, 2001, pp. 33-94 y 179-201. 

20 Sobre la represión del anarquismo véanse Gabriela Costanzo, Los indeseables. La Ley de 
Residencia y la Ley de Defensa Social, Buenos Aires, Ed. Madreselva, 2009, pp. 19-119; Gabriela 
Costanzo, “El Diario de Sesiones y los debates sobre las leyes de Residencia y de Defensa 
Social: la criminalización del anarquismo”, en Stella Martini y Marcelo Pereyra (comps.), La 
irrupción del delito en la vida cotidiana. Estudios sobre comunicación, opinión pública y 



133El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Sin duda, el Centenario significó un quiebre en la historia del anarquismo 
argentino.21 Juan Suriano nos menciona como causa de este declive, no sólo 
la represión estatal, sino también la fuerte competencia sindicalista en la 
organización del movimiento obrero, los cambios en las dinámicas políticas 
de la Argentina a partir de la Ley Sáenz Peña y, finalmente, las disputas en el 
seno del movimiento anarquista.22 Existen algunos trabajos que han puesto en 
duda este declive del anarquismo, aunque resulta innegable que la enorme 
influencia que tenían los libertarios en el movimiento obrero entró en crisis 
en 1910 y se fue profundizando. En 1915, en el Noveno Congreso de la FORA, 
los sindicalistas le arrebataron al anarquismo la dirigencia gremial.23 

Sin duda, en este contexto las discusiones generadas por la Gran Guerra no 
aflojaron tensiones sino que las agudizaron. Apenas iniciado agosto, la reacción 
fue de desconcierto, pero enseguida el anarquismo local se fracturó como 
también lo hizo internacionalmente, entre aquella posición que pretendía 
convertir la guerra en una revolución y la pro-Entente. De todas formas, estas 
dos tendencias no tuvieron un espacio equiparable en las dos publicaciones 
aquí analizadas: en La Protesta dominó claramente el neutralismo, pero 
en algunas ocasiones publicó notas pro-Entente, mismas que tuvieron más 
espacio en Ideas y Figuras, más que por su director, un claro antibelicista, 
por el protagonismo que fue adquiriendo Juan Carulla.24 

cultura, Buenos Aires, Biblos, 2009; Iaacov Oved, “El trasfondo histórico de la Ley núm. 4.144 
de Residencia”, en Desarrollo Económico, núm. 61, vol. 6, Buenos Aires, 1976, pp. 123-150; 
Juan Suriano, Trabajadores, anarquismo y Estado represor: de la Ley de Residencia a la Ley de 
Defensa Social (1902-1910), Buenos Aires, CEAL, 1991, pp. 1-36; Diego Echezarreta, “Represión 
del anarquismo en Buenos Aires. El rol de la policía de la capital en los orígenes de la Ley de 
Defensa Social de 1910”, Revista Contenciosa, núm. 2, segundo semestre, Rosario, 2014; Julio 
Frydenberg y Miguel Ruffo, La Semana Roja de 1909, Buenos Aires, RyR, 2012, pp. 147-209. 

21 Pueden verse las obras de Iaacov Oved y Juan Suriano ya citadas, además de los clásicos 
textos: Julio Godio, El movimiento obrero y la cuestión nacional. Argentina: inmigrantes 
asalariados y lucha de clases. 1880-1910, Erasmo, La Plata, 1972; Edgardo Bilsky, La FORA 
y el movimiento obrero (1900-1910), Buenos Aires, 1985; Jorge Solomonoff, Ideologías del 
movimiento obrero y conflicto social, Buenos Aires, Tupac, 1971. 

22 Juan Suriano, Auge y caída del anarquismo. Argentina, 1880-1930, Buenos Aires, 
Capital intelectual, 2005, pp. 59-99.

23 Algunos de los trabajos que ponen en discusión la crisis del anarquismo en 1910 son: 
Luciana Anapios, “Compañeros, adversarios y enemigos. Conflictos internos en el anarquismo 
argentino en la década del 20”, Entrepasados, núm. 32, 2007, pp. 27-28; María Migueláñez 
Martínez, “1910 y el declive del anarquismo argentino. ¿Hito histórico o hito historiográfico?”, 
en XIV Encuentro de Latinoamericanistas Españoles, pp. 436-452.

24 Vale la pena aclarar la diferencia entre dos tipos de neutralismo. Mientras que uno lo 
fue en sentido positivo (como con matices lo fue el neutralismo argentino) ya que deseaba 
mantener buenas relaciones con ambos bandos, el neutralismo revolucionario del anarquismo lo 
fue en sentido negativo, ya que iba tanto contra la Entente como contra Alemania y Austria.



134

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

las diferencias interpretativas: las razones de la guerra

El mundo anarquista durante esos años fue un auténtico hervidero. Proba-
blemente, entre los libertarios hubo discusiones sobre cada una de las 
cuestiones relativas a la Gran Guerra, por esa misma razón los dichos de Diego 
Abad de Santillán, quien indicó que cuando estalló la guerra los anarquistas 
del país casi unánimemente no vacilaron y mantuvieron un punto de vista 
en perfecta armonía con las concepciones clásicas del anarquismo, apenas 
si son aplicables al diario La Protesta y sólo sobre ciertos ejes.25 

En las fuentes rápidamente comprobamos que en el anarquismo hubo 
distintas explicaciones sobre las causas de la conflagración, que se vincu-
laron con diferentes maneras de comprender la sociedad. Sin embargo, 
las explicaciones existentes no sólo respondían a la distinción entre las 
concepciones marxistas (o “economicistas” de la historia) y las anarquistas 
(relacionadas al rol de la política y el Estado) sino también a la existente entre 
las visiones monocausales, y las multicausales; es decir, entre aquellas que 
encontraban un sólo responsable de la guerra y aquellas que encontraban más 
de una razón para la conflagración. Sin embargo, probablemente la distinción 
más importante, aquella que tuvo más incidencia política, fue la que existió 
entre las explicaciones sistémicas (vinculada a cuestiones que fueran comunes a 
todos los países involucrados en la guerra) y las explicaciones unilaterales.

Alberto Ghiraldo fue una figura fundamental del anarquismo intelectual 
rioplatense. Se destacó como poeta, periodista y dramaturgo, y fue director 
de Ideas y Figuras y de La Protesta hasta 1906. Tuvo un pasado en la Unión 
Cívica de Leandro N. Alem y en el socialismo (movimiento con el que siempre 
buscó coincidencias, estando Ghiraldo en el espacio libertario), y se convirtió 
al anarquismo en 1900 debido a la obra del criminólogo italiano y también 
anarquista Pietro Gori, durante una campaña contra la pena de muerte. La 
de Ghiraldo, fue una de las primeras voces que se manifestaron a favor del 
monocausalismo en su versión economicista.26 El 21 de agosto, en su nota 
“Europa en Guerra”, presentó sus razones de la conflagración:

La causa principal de esta guerra ha sido una causa económica, como la de 
las producidas anteriormente en su mayoría. No el gesto del kaiser loco, pues; 
sí, la situación crítica y sin perspectiva halagüeña de la industria alemana; 

25 Diego Abad de Santillán, Certamen Internacional de La Protesta, Buenos Aires, La 
Protesta, 1927, p. 62.

26 Véase entrada “Ghiraldo, Alberto”, en Horacio Tarcus (dir.), Diccionario biográfico de 
la izquierda argentina, Buenos Aires, Emecé, 2007, pp. 256-258. 



135El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

no la necesidad de la guerra por espíritu de revancha, por odio innato o por 
idiosincrasia de los pueblos, sí el presupuesto elevadísimo para elementos bélicos, 
de peso irresistible para las espaldas de los contribuyentes después de cuarenta 
años de aumento progresivo; no el reto fanfarrón del oso blanco [Rusia] sino el 
cálculo financiero y político de un gobierno tiránico que se encuentra frente a 
un conflicto interno [...] acallado fiera y aviesamente con la guerra.27 

Como vemos, su explicación no solamente fue economicista sino sistémica, 
y esto orientó su toma de posición política. El mismo día en La Protesta, 
Fernando Gonzalo publicó una nota intitulada “El hambre del hierro”, donde 
descartó las explicaciones de la guerra centradas en las razones personales 
e indicó: “la guerra es un hecho perfectamente económico”.28 Casi un mes 
después, Eduardo Gilimón les respondió, especialmente al director de Ideas y 
Figuras. Gilimón fue un militante que, como Ghiraldo, antes del anarquismo 
tuvo paso por el socialismo, aunque a diferencia de este último, tuvo una 
ruptura más traumática con el Partido Socialista, ya que desde La Protesta 
Humana (periódico antecesor de La Protesta) cuestionó constantemente la 
opción parlamentarista y conciliadora del socialismo. Fue una de las figuras 
fuertes del equipo de redacción de La Protesta, y por su relevancia, también 
fue víctima de varias deportaciones fruto de la represión del Centenario a 
los libertarios porteños. Entre tantas idas y vueltas, entre España, Uruguay y 
Buenos Aires, en 1920 se le perdió el rastro.29 

De razones económicas de la guerra, Gilimón no quería ni hablar. Cuestionó 
duramente el economicismo de Ghiraldo, reavivando una vieja lucha interna 
que había comenzado en 1906 y que terminó con el alejamiento de Ghiraldo de 
La Protesta: “nada más equivocado que la aseveración hecha irreflexivamente 
en una revista bonaerense por su director, sobre la situación crítica y sin 
perspectiva halagüeña de la industria alemana”, y afirmó que consideraba 
“errónea la causal económica aludida”. De todas formas, Gilimón no pudo 
despegarse de la explicación monocausal de la guerra, la diferencia estuvo en 
que lejos de encontrar su causa en la economía, lo hizo en la ideología. El 25 
de septiembre publicó en La Protesta un análisis en el que el “principal factor 

27 Alberto Ghiraldo, “Europa en Guerra”, Ideas y Figuras, núm. 114, Buenos Aires, 21 de 
agosto de 1914, p. 3. 

28 F. Gonzalo, “El hambre del hierro”, La Protesta, Buenos Aires, 21 de agosto de 1914, p. 2.
29 Véase entrada “Gilimón, Eduardo” en Horacio Tarcus (dir.), Diccionario biográfico de la 

izquierda argentina, op. cit., p. 260; Eduardo Gilimón, Hechos y comentarios y otros escritos. 
El anarquismo en Buenos Aires (1890-1910), Buenos Aires, Terramar Ediciones, 2011, pp. 
25-100.



136

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

de esta guerra (era) el patriotismo”, que según el autor es una “pasión que 
los gobernantes estimulan en las escuelas cada vez más y que sustituyen con 
ventajas a la pasión religiosa”.30 ¿Por qué Gilimón rechazó el reduccionismo 
económico? Porque no encontraba un “interés económico capaz de declarar 
la guerra”, ni capaz de querer mantener la “paz armada”. Para éste, la guerra 
era pesada y costosa, y nadie la iniciaría para buscar un beneficio.

Siguiendo con la óptica monocausal, el 21 de agosto de 1914 Martínez 
Paiva manifestó en Ideas y Figuras una visión fatalista donde la guerra no 
era otra cosa que “una tácita obediencia a las leyes de la evolución histórica 
y nada más”, en el que el militarismo tenía el protagonismo. Para Martínez 
Paiva, esta era una guerra esperada porque “Europa había trabajado cincuenta 
años para la muerte”, y sólo se necesitaba “el soplo de la fatalidad [...] para 
que la razón desapareciese y diese paso a la locura”. La guerra resultaba así 
la clara consecuencia de “medio siglo de parasitismo militar, en el que no se 
ha economizado fuerza ninguna”, que agotó las “fuentes productivas, malogró 
el progreso y detuvo su evolución ante la enorme muralla de bayonetas”.31 

Juan Carulla, de quien nos ocuparemos luego con más detalle, en el 
mismo número de Ideas y Figuras, compartió la opinión de Paiva sobre la 
bélica Espada de Damocles que desde hacía años cundía sobre Europa. 
En ese artículo, lamentó que las mayorías “se hayan dejado arrastrar por 
el chauvinismo de los gobernantes y de las clases superiores” y luego 
negó que la guerra haya sido producto “solamente [de] los intereses y las 
especulaciones financieras de unos cuantos potentados”.32 De este modo se 
alejó del economicismo vinculado al materialismo y consideró que la guerra 
se debía a una “multitud de contingencias imposibles de prever, ni de evitar”, 
acercándose así a una posición multicausal de la contienda:

Antiguas cuestiones de raza y de religión, y modernas diferencias de civilización 
y de ideales progresivos han venido a hacer de la guerra que se desarrolla ante 
nuestros ojos, uno de los más grandes acontecimientos que registra la historia 
humana.33 

30 Eduardo Gilimón, “El factor principal de la guerra. Lo que se puede esperar”, La Protesta, 
Buenos Aires, 25 de septiembre de 1914, p. 1. 

31 Martínez Paiva, “La última hecatombe”, Ideas y Figuras, núm. 114, Buenos Aires, 21 de 
agosto de 1914, p. 4.

32 Juan Carulla, “La guerra vista por un internacionalista”, Ideas y Figuras, núm. 114, Buenos 
Aires, 21 de agosto de 1914, p. 5

33 Idem.



137El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Sin embargo, una vez asumida su posición pro-Entente, encontró una 
nueva causa de la guerra en el “agresivo militarismo alemán” que había inva-
dido Francia y Bélgica, lo que significó su giro al monocausalismo.

Por otro lado, una de las más completas críticas al monocausalismo (en 
sus distintas versiones) la encontramos en un editorial de La Protesta del 5 
de noviembre de 1914, titulado “Los simplificadores”.34 Ahí se cuestionó a 
todas las explicaciones unilaterales que no tenían una visión del conjunto. 
Se indicaba que para algunos pensadores “el materialismo histórico [...] 
explica(ba) suficientemente la colosal hecatombe” y que “la guerra actual 
tiene por motivo motor un interés puramente económico”, pero se los 
cuestionaba ya que esta explicación “quita a los actores principales de la 
tragedia, a los gobiernos, toda responsabilidad”. Era claro que para los autores, 
la economía no era más importante que la política a la hora de explicar la 
conflagración. Tampoco dejaban de criticar a aquellos “otros [que] explican 
la guerra teniendo en cuenta solamente los factores de raza y la diferencia de 
cultura”, los que oponían el latinismo con el germanismo, el primero fuerte 
y el segundo débil, ya que esto significaba caer en el fatalismo de la raza, y 
la conquista de una nación por la otra. También la crítica de los redactores 
alcanzaba a los “partidarios del hombre heroico” que “atribuyen al carácter 
enérgico de pocos hombres todos los sucesos de la vida que conmueven a 
los pueblos”. Para los redactores de La Protesta no había que “hablar de la 
responsabilidad de los héroes”, no podía explicarse la guerra por un único 
factor, y de hecho se proponía todo lo contrario, “en todos los fenómenos 
históricos intervienen un cúmulo de factores diversos que no pueden ser 
encerrados en una fórmula”.35 

Esta visión multicausal de la guerra puede ser considerada dominante en 
La Protesta. De hecho, anteriormente también Blas Barri se había manifestado 
en contra de considerar que la guerra pudiese ser explicada únicamente por 
un factor;36 para él resultaba “un error considerar al factor económico como 
causa principal de la guerra actual y sostener que los demás factores son 
secundarios”, porque “el Hombre y los grupos humanos combaten también 
impulsados por la ambición o por ideas; no importa que éstas sean prejuicios 
como el de casta, de raza, el patriótico, el religioso, etcétera”.37 Sin embargo, 

34 Editorial, “Los simplificadores”, La Protesta, Buenos Aires, 5 de noviembre de 1914, p. 1. 
35 Idem.
36 Blas Barri, “Causas de la guerra europea”, La Protesta, Buenos Aires, 5 de agosto de 

1914, p. 1.
37 Blas Barri, “Causas de la conflagración”, La Protesta, Buenos Aires, 29 de agosto de 

1914, p. 3. 



138

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

Blas Barri reconoció que existió un factor principal a la hora del estallido de 
la contienda: “los sueños de grandeza de los mandones rusos y prusianos”; 
otras causas “han contribuido a ello pero ésta es la principal”.38 

Finalmente, consideramos relevante para este análisis no excluir la obra del 
doctor Víctor M. Delfino, porque ésta era promocionada con mucha insistencia 
en La Protesta, y nos revela la clara elección por el multicausalismo de sus 
redactores. Esta obra es un claro representante de la explicación multicausal 
de la guerra; en las primeras páginas, al momento de describir su método de 
análisis, advierte al lector:

Cuidaremos de no ser unilaterales, haciendo el estudio de un sólo factor. 
Intentaremos presentar la contextura geográfica, política, económica, etnográfica, 
religiosa, diplomática, histórica y sociológica de Europa contemporánea. 
Esperamos que de todo este estudio surja, no como una fatalidad sino como 
lógica consecuencia de la situación creada por esos factores orientados en cierta 
dirección, la guerra europea.39 

Concluyó, al igual que los redactores de La Protesta, que: 

Las causas anteriores de la historia, la evolución de la diplomacia, los preparativos 
bélicos, la configuración geográfica, que los congresos han otorgado a la 
Europa; los odios concentrados y ancestrales de raza y religión; la política 
exterior; el militarismo; la rivalidad estratégica de los estados mayores militares; 
los nacionalismos morbosos y desplantes apasionados hasta el delirio de un 
patriotismo malsano y estúpido; todo ese conjunto enorme y complejo de causas, 
actuando juntas, que involucran la vida entera de la humanidad, son las que han 
precipitado y preparado al Continente europeo la lucha trágica.40 

Estos debates nos alertan sobre las diferencias interpretativas que 
existieron en el seno del mundo libertario a la hora de explicar el suceso. 
El problema se agudizó cuando estas diferencias hermeneúticas se tornaron 
diferencias políticas. En efecto, y esto no podía ser de otro modo, algunas 
explicaciones de la guerra convergieron en determinadas tomas de posición 
política: aquellos que vieron las razones de la guerra en causas sistémicas, 
como el capitalismo, el patriotismo y el militarismo, se volcaron hacia el 
neutralismo, lo mismo ocurrió con aquellos que explicaron la guerra desde 

38 Idem.
39 Víctor M. Delfino, La gran conflagración europea, La Plata, D. Martínez, 1915, p. 7.
40 Ibid., p. 28.



139El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

una multiplicidad de causas. En cambio, aquellos que explicaron la guerra 
en términos culturales o por el ansia de conquista alemán, no tardaron en 
apoyar a la Entente. Sin embargo, vale aclarar que no es fácil saber si en el 
caso de los pro-Entente, su compromiso político se derivó de una explicación 
de la guerra, o si la explicación se moldeó a su compromiso. Probablemente, 
lo segundo. A continuación observamos cómo se partió políticamente el 
espacio libertario.

las diferencias políticas: neutralistas revolucionarios 
y anarquistas pro-entente

Los neutralistas revolucionarios: “convertir la guerra en una revolución”

La tormenta de acero que estalló en Europa no siempre se presentó al orbe 
anarquista como un hecho negativo. Efectivamente, las primeras apreciaciones 
que aparecieron en la prensa libertaria fueron optimistas ante el desastre 
que se desataba, y sin duda esto se vinculaba a las enseñanzas de Bakunin 
relativas al acto creativo que va unido a la destrucción. Muchos propagandistas 
llegaron a celebrar el estallido de la contienda al considerar que esta sería 
la última gran guerra que padecería la humanidad, y el final de las masacres 
en gran escala.41 Para el anarquismo las formas de alcanzar la “última guerra” 
eran múltiples: mientras algunos críticos del capitalismo, los más idealistas, 
consideraron desde un mirada no-pacifista que esta sería la última guerra 
porque instantáneamente se desataría una revolución que acabaría con los 
causantes de todas las guerras (el capitalismo y el militarismo) otros anarquistas 
llegaron a la misma conclusión desde un sendero que no estaba determinado 
por el giro revolucionario: esta sería la última guerra porque después de 
tamaño desastre y riego de sangre, nadie en el mundo querría nunca más 
levantar un fusil. En este último caso, la salida revolucionaria ya no era una 
certeza sino apenas una posibilidad.

Con el correr de los meses, la posibilidad de convertir la guerra en una 
revolución, y que así esta conflagración se convirtiera en la última de las 

41 Otras figuras del mundo intelectual mencionaron previa, durante y posteriormente a 
1914, la posibilidad de una “última guerra”, entre ellas Émile Zola en Travail: “La última guerra, 
¡la última batalla!, fue tan terrible que los hombres para siempre rompieron sus espadas y sus 
cañones”. Émile Zola, “La última guerra. Fragmento de un capítulo de Trabajo”, Ideas y Figuras, 
núm. 119, Buenos Aires, 12 de diciembre de 1914, pp. 6-7; o H.G. Wells, que en “La guerra 
que pondrá fin a las guerras”, hacía depender esta posibilidad de la derrota del militarismo 
prusiano. The War That Will End War, Londres, Frank & Cecil Palmer, 1914, p. 110.



140

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

guerras, se fue diluyendo en el océano de los acontecimientos. Esto no quiere 
decir que en la prensa no siguieran apareciendo textos que llamaban a la 
revolución, pero esta posibilidad aparecía cada vez más alejada de la realidad, 
con menores certezas que en el primer mes de la guerra. Dos fenómenos 
fueron fundamentales para que esto sucediera:

a)	El primero fue el inconmovible sentimiento patriótico y belicoso de los 
pueblos europeos que parecían no aceptar razones para abandonar los 
frentes de lucha. Podríamos definirlo como “el triunfo del nacionalismo” 
en los pueblos.

b)	El segundo motivo fue el sorpresivo compromiso de muchos líderes del 
movimiento ácrata internacional con los intereses de las potencias de la 
Entente, entre ellos Kropotkin, Grave y Malato. 

Pronto los redactores de La Protesta, los principales promotores en 
Argentina de convertir la guerra en una revolución, le quitaron vehemencia 
a esta esperanza y fue la lucha interna con los pro-Entente la que dominó 
las discusiones sobre la guerra. En Ideas y Figuras, la crisis de lo que se 
podría considerar la “tercera posición” revolucionaria de la contienda fue 
contemporánea a La Protesta, aunque a diferencia de esta última, donde la 
crisis se correspondió más a una frustración que a un cambio de perspectiva, 
en Ideas y Figuras su principal redactor sobre el acontecimiento bélico, 
indicó que el deber del anarquismo era abandonar el idealismo y sumarse a 
las fuerzas de Occidente. A continuación desarrollamos los argumentos, las 
variantes, y el ocaso durante el primer año de guerra, de esta tercera posición 
que invitaba a convertir la guerra nacional en una guerra revolucionaria.

En los primeros días de agosto sorpresivamente se presentó una guerra 
que no parecía tan negativa. El 4 de agosto, un artículo firmado por Dante 
(p),42 enunció las posibilidades que abría el estallido europeo:

Si la guerra y sus consecuencias son un medio propicio para la liberación de 
los pueblos, en buena hora aceptémosla como un augurio de victoria para la 
realización de nuestras caras aspiraciones. Una revuelta política, o una declaración 
de guerra, pueden ser muy bien la chispa iniciadora de una saludable revolución 
social.43 

42 A partir de ahora, utilizaremos la (p) cuando el nombre remita a un pseudónimo, y no 
a los nombres reales de los redactores, los cuales, en muchos casos desconocemos.

43 M. Dante, “La hecatombe europea”, La Protesta, Buenos Aires, 4 de agosto de 1914, 
p. 1-2. 



141El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Dingo (p), el 6 de agosto mencionó la posibilidad de que las minorías 
anarquistas dirigieran un ataque contra los causantes de la guerra,44 y el día 
8, Eduardo Gilimón redactó una nota intitulada “¡Al fin...!”, que era un alegato 
sobre las posibilidades que abría la guerra.45 Esta nota comenzaba con una 
demostración de satisfacción ante el acontecimiento: “¡Al fin la guerra! La 
esperaba como los creyentes al Redentor, cual los náufragos atisban en el 
horizonte la vela salvadora”. Gilimón aseguraba que la guerra “es la liberación, 
es el poderío brutal que va a quebrarse”, y obrará felizmente: “sólo la guerra 
puede destrozar al militarismo, su mayor enemigo es él mismo”; esta guerra 
también será la última, porque con el capitalismo caerá el militarismo: “en la 
catástrofe, en la singular hecatombe, caerán tronos y gobiernos, capitalistas y 
ejércitos. Es el parto de la sociedad capitalista. Es el nacimiento de la anarquía 
¡al fin!”. Sin duda, Gilimón era de los más hábiles propagandistas anarquistas, 
y este alegato además de ser muy optimista, tenía grandes ribetes literarios. 
Además de Gilimón, Dingo (p) y Dante (p), Lino Nema (p) también coincidió 
en que de la guerra saldría la revolución,46 y E. Sanchez, el 14 de agosto 
definió el rol que debía cumplir la minoría revolucionaria: “nuestro deber 
nos llama también a la guerra, pero hacia la guerra final que terminará con 
todos los Estados y sus privilegios instaurando en definitiva sobre la tierra la 
verdadera paz universal: la anarquía”.47 El 30 de agosto, Petit Gavroche (p) 
indicó que la obra de los anarquistas no debía ser tomar partido por alguno 
de los países enfrentados, sino esperar que el desgaste de los bandos dejara la 
situación propicia para la revolución. “¿Qué haríamos entonces?”, se preguntó: 
“aprovechar sencillamente del cansancio y de la sorpresa que le causaría 
nuestra intervención inesperada, para asestarle el golpe de gracia. Esta y no 
otra deberá ser nuestra actitud”.48 La guerra, en este sentido, para muchos 
anarquistas en este momento de incertidumbres, generó optimismo. 

De todas formas, otros anarquistas, como Blas Barri, no parecían tan 
exultantes e indicaban que era necesario esperar y ver cómo se desarrollaban 
los acontecimientos.49 Lino Nema (p) ya en la primera semana sostenía que 
aunque era deber del anarquismo convertir la guerra en una revolución, sería 
trabajoso batallar contra la “sugestión de las masas”, quitar al pueblo de la 

44 Dingo, “La incógnita”, La Protesta, Buenos Aires, 6 de agosto de 1914, p. 1.
45 Eduardo Gilimón, “¡Al fin...!”, La Protesta, Buenos Aires, 8 de agosto de 1914, p. 1. 
46 Lino Nema, “De la guerra y de nosotros”, La Protesta, Buenos Aires, 8 de agosto de 

1914, p. 1.
47 E. Sanchez, “La Paz”, La Protesta, Buenos Aires, 14 de agosto de 1914, p. 1. 
48 Petit Gavroche, “¡Preparémonos!”, La Protesta, Buenos Aires, 30 de agosto de 1914, p. 2. 
49 Blas Barri, “Actualidad europea”, La Protesta, Buenos Aires, 12 y 13 de agosto de 1914, 

p. 4.



142

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

“fiebre nacionalista”, convencido además de que esas semanas eran clave, ya 
que la revolución sólo sería posible en los inicios de la guerra y no después.50 
Este temor se hizo concreto cuando transcurrieron los meses y los pueblos 
acrecentaron su compromiso con la contienda, que Michael Neiberg explica 
por los efectos de la propaganda patriótica y el deseo de vengar las bajas.51 

Esta posición alternativa dominó los sentimientos de los anarquistas hasta 
fines de septiembre, incluso en la más heterodoxa Ideas y Figuras.

En el número 114 del 21 de agosto de 1914, C. Martínez Paiva fue el 
encargado de expresar este sentimiento en Ideas y Figuras. Su nota se titulaba 
“La última hecatombe” y comenzaba de la siguiente manera: 

Por encima del dolor y por encima aun de la visión macabra que origina la 
actual contienda, hay que poner el corazón para que libre el cerebro de ataderos 
sentimentales pueda ver a través de esta hemorragia que la Humanidad se salva, 
y como nadie lo previó, gracias al baño de sangre en que hoy se anega el mundo. 
Porque de esta guerra colosal, la más hermosa porque será la última y la más 
trascendental, el hombre saldrá de ella maldiciendo de su error.52 

Auguraba para las naciones nuevos gobiernos, que por supuesto devendrían 
de la acción popular: la república para Alemania, una confederación de 
Comunas para Francia, y concluía: “Europa arde, pero qué importa si de 
ese fuego saldrá purificado el mundo. ¡Miremos el incendio!”. Juan Emiliano 
Carulla, tampoco despreciaba las posibilidades que abría la guerra, pero no 
por la confianza en la existencia de un giro revolucionario, sino porque de 
ella todos saldrían maldiciendo al militarismo, esto era lo que explicaba que 
“esta hecatombe guerrera sea la última de las de su índole”:

Así como ciertas enfermedades curan de golpe, después de una evidente 
reagravación de todos los síntomas, así Europa y con ella nuestra América, herida 
también por el cáncer militarista, advendrán al ritmo normal de la verdadera paz, 
después que los mares y las tierras se tiñan abundantemente de sangre y después 
que en los campos desvastados y en las ciudades reducidas a escombros haya 
resonado el primer quejido del hambre, de las mujeres y los niños.53 

50 Lino Nema, “Sugestión y guerra”, La Protesta, Buenos Aires, 7 de agosto de 1914, p. 1.
51 Michael Neiberg, Dance of the Furies, Europe and the Outbreak of World War I, op. cit., 

pp. 180-207 (capítulo 7: “Hardening Attitudes”).
52 Martínez Paiva, “La última hecatombe”, Ideas y Figuras, núm. 114, Buenos Aires, 12 de 

agosto de 1914, p. 4. 
53 Juan Carulla, “La guerra vista por un internacionalista”, Ideas y Figuras, núm. 114, Buenos 

Aires, 12 de agosto de 1914, p. 5. 



143El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Cuando le tocó mencionar la posibilidad de una revolución, Carulla ya no 
estaba tan seguro: “nuestras previsiones no pueden ir tan lejos”. Carulla, por 
supuesto, no fue el único que vio la posibilidad de la última guerra en un 
“despertar de conciencias” antes que por una obra de política revolucionaria. 
Max J. en La Protesta, pronto sostuvo que: 

[...] algo está muriendo entre el estrépito de la guerra y ese algo es la guerra 
misma [y que] era preciso un periodo de locura universal, en que la vida se 
hallara frente a frente con la muerte, para que la terrible pesadilla, impuesta 
por algunos hombres, exaltados defensores de las ideas ancestrales, se disipara 
como un mal sueño.54 

Carulla fue de los primeros en abandonar la opción antimilitarista, y pronto 
sumó sus esfuerzos al bando anglo-francés, en tanto que las figuras de La 
Protesta, sin nunca renegar de la posición contraria a los dos bandos, fueron 
haciéndose más pesimistas a la hora de imaginar un quiebre revolucionario de 
la guerra. El 10 de septiembre, Gilimón, el mismo que un mes antes celebraba 
el estallido de la guerra, ahora indicaba: 

Me debato impaciente, cual si luchara contra fantasmas imaginados en molesta 
pesadilla, sin lograr que esa muchedumbre poseída por sus prejuicios, acalle sus 
gritos de irrazonable neurasténica [...] Y al ver cómo el sentimiento (el patriotismo) 
perdura y se sobrepone al raciocinio, me invade un pesimismo torturador, 
y dudo a veces que algún día pueda la razón guiar a los hombres sensata y 
cuerdamente, poniendo freno al instinto primitivo, a todos esos sentimientos 
que hoy los arrastran a la barbarie de la guerra y al gozar con el relato horrible 
de las escenas de sangre y dolor.55 

Gilimón así comenzaba a notar que el patriotismo no era algo que pudiese 
subestimarse. Unos días después, el problema fue otro. El 24 de septiembre, 
Blas Barri indicó que la guerra y la posición de los socialistas y sindicalistas 

54 Max J.A., “La matanza”, La Protesta, Buenos Aires, 25 de octubre de 1914, p. 4. De todas 
formas, estos artículos podían coincidir en las revistas con otros muy distintos. De hecho, 
cuando Carulla y Martínez Paiva publicaron esto, Ideas y Figuras también publicó un artículo 
de Jean Jaurés donde se vaticinaba que de esta guerra no saldría una paz duradera, ya que 
ni Francia ni Alemania tolerarían una rendición sin honor, y pronto harían los preparativos 
para una guerra aún peor.

55 Eduardo Gilimón, “Los sentimientos contra la razón”, La Protesta, Buenos Aires, 10 de 
septiembre de 1914, p. 1.



144

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

ante ella resultaban sorprendentes, pero según él, era más sorprendente la 
postura de ciertos anarquistas que estaban tomando partido por Francia: “cosas 
inauditas pasan en estos tiempos nuestros, un huracán de locura arrastra y 
perturba hasta los cerebros más equilibrados; por eso nos sorprenden noticias 
que si son ciertas son sorprendentes de veras. Y por eso los burgueses se 
ríen, por ahora”.56 Los días de la algarabía revolucionaria se esfumaban. Ahora 
los anarquistas buscaban explicar por qué los pueblos no abandonaban la 
confrontación y declaraban la revolución. 

Algunos como Gilimón buscaban la explicación en el nacionalismo 
inculcado al pueblo, otros al plantear que la guerra capitalista se había 
convertido en una guerra civilizatoria. El 1 de noviembre de 1914, Pierre 
Quiroule (p)57 lo explicó haciendo hincapié en la estrategia de la guerra como 
una “guerra defensiva”. Pierre Quiroule, había nacido en Francia en 1867, y 
llegó a la Argentina a muy temprana edad. Como Ghiraldo, tuvo un breve 
paso por la Unión Cívica aunque pronto se acercó al anarquismo, colaborando 
con los primeros periódicos de esa orientación. Dentro de La Protesta era uno 
de los redactores más importantes, junto a Gilimón, Sux y González Pacheco, 
aunque como algunos de ellos, tuvo varias idas y vueltas con el diario. En 
1917 escribió una obra con un claro mensaje antimilitarista, El gran crimen 
europeo, y luego, como muchos otros anarquistas, abrigó esperanzas con la 
Rusia soviética, la primera experiencia que rompió con la Gran Guerra en 
Europa. En noviembre de 1914 ya se preguntaba: ¿por qué la guerra moviliza 
tanto?, ¿cómo los gobiernos la justificaron frente a los pueblos?:

¡Se aprovecharon de los sentimientos antiguerreros de las masas para incitarlas 
en la lucha contra el militarismo! (del militarismo alemán, se entiende) [...] Una 
vez que presentaron la guerra como una guerra defensiva [...] afirmaron que no 
habría paz hasta que quede aplastado para siempre el poder militar alemán.58 

El 12 de noviembre los redactores de La Protesta hablaban de un triunfo 
de la diplomacia, ya que había convertido a los pacifistas en auténticos 
belicosos: 

[...] hay que reconocerlo, aunque ello sea vergonzoso, la diplomacia ha engañado 
a las inteligencias más elevadas, a los hombres más confiados en su personalidad: 

56 Blas Barri, “Las sorpresas de la guerra”, La Protesta, Buenos Aires, 24 de septiembre 
de 1914, p. 3. 

57 El verdadero nombre de Pierre Quiroule era Joaquín Alejo Falconnet.
58 Pierre Quiroule, “La causa que los impulsa”, La Protesta, Buenos Aires, 1 de noviembre 

de 1914, p. 4. 



145El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

ha hecho ver lo blanco negro y aún esta haciéndolo ver [...] la adhesión de los 
hombres intelectualmente más avanzados; era necesario esto para librarse de 
responsabilidades terribles, de juicios desfavorables que pusieran en peligro sus 
planes [...] los hombres libres, los de claro ingenio, los que nos dieron pruebas 
de inteligencia, deberían sonrojarse; la diplomacia ha logrado engañarlos, a ellos, 
a los grandes, a los inteligentísimos.59 

En noviembre, no sólo el pesimismo minaba la posibilidad de una 
revolución en Europa, sino la posibilidad de que esta guerra fuera la última 
de su naturaleza. El 15 de noviembre, los redactores de La Protesta publicaban 
un editorial titulado “La guerra futura”, donde se sostenía que “algunos dicen 
que esta será la última guerra, pero si el Estado y el capitalismo quedan en 
pie, nos parece que en el futuro, y no en un futuro lejano, se desarrollará una 
guerra que dejará chiquita a la actual”, porque la competencia entre países 
se intensificará y crecerán el nacionalismo y el racismo.60 Proféticamente 
indicaban que “se tiende a una división hostil, a hacer que gane terreno la 
idea de la superioridad de una raza sobre otra”. 

[Todo esto, sumado a los factores económicos] que ya hemos hablado, encenderán 
la guerra más espantosa que conozca la historia [...] si después de la guerra actual 
prevalecen el Estado y el capitalismo, la guerra que profetizamos será un hecho, 
una fatalidad ineludible, una imposicion de las cosas que habrán llegado a un 
punto sumamente difícil. 

Con el mismo pesimismo se expresó F. Canosa, cuando explicó que 
pasado el temblor inicial el sistema se ha estabilizado, lo que hacía más difícil 
convertir la guerra nacional en una guerra social: 

El caso es que con esta enorme sangría, ya salvado el momento crítico, el regimen 
se ha estabilizado por el nuevo vigor adquirido [...] Y el sistema, rejuvenecido 
después de esta sangría, con sólo relativas transiciones con el pueblo, salva 
y asegura la perduracion del privilegio [...] Ahora hay que esperar una nueva 
conflagración que determine nuestra guerra social.61 

59 Editorial, “La diplomacia”, La Protesta, Buenos Aires, 12 de noviembre de 1914, p. 1.
60 Editorial, “La guerra futura”, La Protesta, Buenos Aires, 15 de noviembre de 1914, p. 1.
61 Francisco Canosa, “La conflagración europea y la minoría revolucionaria”, Ideas y 

Figuras, núm. 118, Buenos Aires, 19 de noviembre de 1914, p. 3. 



146

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

El pesimismo y la desesperanza comenzaron a dominar estas mentes, 
que antes de ser pacificistas agitaron “guerra a la guerra”, que quisieron que 
la contienda derivara en revolución, y que sin capitalismo se anularan las 
contradicciones sociales. El triunfo del nacionalismo y que figuras del anar-
quismo tomaran partido, les hizo darse cuenta que no sólo los socialistas y 
los sindicalistas franceses e italianos habían claudicado, sino que ellos mismos 
habían fallado a la hora de dar una respuesta contundente al militarismo 
europeo.62 A partir de octubre, los artículos estuvieron destinados a cuestionar 
que fueran auténticos anarquistas aquellos que tomaban partido por Francia, 
a denunciar a “aquellos que preferían los monumentos en pie antes que 
a las vidas”,63 o bien a intentar convencerlos de que la Civilización no se 
ponía en riesgo. En enero de 1915, J. Albar, abierto partidario de la Entente, 
directamente menospreció esta idea que sinceramente dominó el primer mes 
y medio de la guerra en el mundo anarquista, cuestionando además a todos 
aquellos que denunciaban la posición de Kropotkin, Grave, Malato, y otros 
célebres anarquistas europeos: 

Nuestros angelicales idealistas parecen habitar en la luna. Hasta han llegado 
a suponer que era posible declarar la revolución social al pronunciarse la 
conflagración [y al anatemizar] la actitud asumida por la minoría revolucionaria, 
llegan a decir que el pueblo nunca perdonará su claudicación. ¡Pobres ilusos! 
[conminaba al mundo anárquico] Dejémonos de precipitaciones irreflexivas y 
desconfianzas injustas.64 

La mayor parte de los propagandistas de La Protesta, aunque fueron 
víctimas del pesimismo al ver que la guerra, lejos de modificarse se consolidaba 
y que la posibilidad de la revolución se diluía, no corrieron en manada a 
tomar partido por Francia, y se mantuvieron en una posición neutralista, 
recuperando a las figuras de Bakunin y Malatesta, contra los anarquistas 
franceses, italianos y Kropotkin.65 Como afirma Darlington para el caso de 

62 “La innegable influencia de los grandes pensadores anarquistas está produciendo, con 
su extraña actitud del momento en favor de uno de los dos grupos de países que se hallan en 
guerra, un efecto desastrozo y nocivo entre buen número de partidarios de la anarquía”. E. 
Gilimón, “La guerra y nosotros”, La Protesta, Buenos Aires, 13 de diciembre de 1914, p. 1. 

63 Luis Rezanno, “La guerra y el arte”, La Protesta, Buenos Aires, 4 de diciembre de 1914, 
p. 3.

64 J. Albar, “Idealismo y realidad. La minoría revolucionaria y la conflagración europea”, 
Ideas y Figuras, núm. 120, Buenos Aires, 4 de enero de 1915, p. 3.

65 “Invito, pues, a los anarquistas y sobre todo a la prensa libertaria del mundo, a que 
se manifieste de una manera terminante sobre el proceder indigno de estos sociólogos que 



147El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

los sindicalistas revolucionarios, que el país no estuviera involucrado en la 
contienda favorecía la salida neutralista. Pero una minoría que tenía más 
espacio en Ideas y Figuras, en cambio decidió seguir el rumbo de Kropotkin, 
y privilegió el lazo que unía al anarquismo con el legado de Occidente.

Los anarquistas tomando partido. Los pro-Entente
	
En octubre comenzaron a aparecer en la prensa libertaria las primeras 
posiciones amistosas con la Entente. Esta toma de posición tan temprana nos 
revela que ésta no se debió a una simple imitación del compromiso de los 
líderes anarquistas franceses, sino que tuvo un origen local, y quizás fue una 
opción ineludible para aquellos anarquistas heterodoxos ligados mediante su 
profesión con la cultura inglesa, y sobre todo la francesa. En cierta medida, 
no resulta tan sorprendente que en Ideas y Figuras, una revista de arte y 
literatura libertaria, la posición dominante haya sido más proclive a la Entente 
que a los Imperios de Europa Central y el neutralismo, ya que la cultura 
libertaria hundía sus raíces en la cultura francesa posterior a la Revolución 
Francesa. En cambio La Protesta, un diario de denuncia más vinculado con 
la propaganda y la organización del movimiento obrero que con las obras 
puramente culturales, dio menor cabida a las posiciones pro-Entente, siendo 
preponderante el neutralismo negativo, por momentos más belicoso y por 
momentos más pacifista. En Ideas y Figuras, la tendencia pro-Entente no la 
originó Alberto Ghiraldo, su director, que era un pacifista contrario a cualquier 
toma de posición, sino Juan Emiliano Carulla, un escritor cuya profesión era 
la medicina, un oficio que mayoritariamente estaba más vinculado con la 
cultura francesa que con la alemana. 

La historia de Carulla es bastante singular: en 1916 no sólo continuaba 
apoyando los esfuerzos franceses mediante el trazo de su pluma, en la que se 
destacaba notablemente, sino que partió hacia Francia para estar en el frente 
desempeñándose como médico. Una vez en Francia, y ya culminada la guerra, 
renegó de la izquierda política y se acercó fuertemente a la derecha morrasiana 
(la Action française) nacionalista y monárquica. De regreso en Argentina, tejió 
vínculos con Leopoldo Lugones, Ernesto Palacio y los hermanos Irazusta, y 
trabajó desde la tribuna periodística para el derrocamiento de Yrigoyen, y 
el ascenso de Uriburu. Renegando de todo su pasado progresista, además 

han perdido la cabeza” (Kropotkin, Grave, Malato, y D’angio). Alsupro, “El anarquismo y la 
guerra”, La Protesta, Buenos Aires, 1 de diciembre de 1914, p. 2.



148

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

cuestionó a la democracia y la consideró un legado de la Revolución Francesa, 
que era poco adaptable a estas tierras.

Sin embargo, hasta 1916 Carulla fue un anarquista con un peso no menor. 
En 1910 colaboró con El Libertario, una publicación de corta vida que se 
publicó casi íntegramente en la clandestinidad. Supo establecer una estrecha 
relación de amistad con Ghiraldo, y desde 1914 tan sólo se dedicaba a 
escribir artículos sobre la guerra europea, que volcaba en su serie “Alemania 
debe ser vencida”. Siempre había sido muy crítico de lo que consideraba un 
sectarismo autoritario de ciertos anarquistas que encerrados en las teorías 
estaban completamente alejados del mundo real, pero eso no hacía prever 
que una década después estaría defendiendo ideas de derecha.

Carulla no fue el único que tomó partido por la Entente. Hasta enero 
también lo hicieron Julio Barcos, el pedagogo anarquista, impulsor de las 
escuelas racionalistas creadas por Francisco Ferrer, que luego de terminada 
la guerra se alejó del anarquismo para acercarse al comunismo primero y 
luego al yrigoyenismo, y J. Albar en Ideas y Figuras.66 En La Protesta este rol 
le cupo a Roberto D’Angio. Este viejo anarquista italiano llegó a Buenos Aires 
a comienzos de 1907, como un viejo militante, amigo de Jean Grave, que 
había sido propagandista en muchos otros países, como Francia y Egipto. 
A finales del mismo año fue expulsado del país aunque siguió colaborando 
con La Protesta, siendo responsable de las noticias italianas. Se retiró de la 
vida política a comienzos de la década de 1920, probablemente motivado por 
el fracaso de un proyecto tendiente a agrupar a los anarquistas pro-Entente 
luego de culminada la contienda (publicación La Protesta, 1919). 

Las diferencias entre neutralistas y pro-Entente, además de políticas eran 
conceptuales. Mientras que los primeros consideraron que la guerra era 
producto o bien del capitalismo o bien del militarismo –pero ambos comunes 
a Francia y Alemania–, para los segundos la guerra había estallado por un 
deseo conquistador alemán, y ésta definiría el lugar de la Civilización en el 
mundo. Para unos, la guerra había tenido causas sistémicas, para otros la 
guerra tenía una causa unilateral: el militarismo alemán. Para los neutralistas, 
esta guerra no tenía nada que ver con la Civilización, a la que, por cierto, 
también cuestionaban por hipócrita; en cambio, para Carulla y Albar esta 
guerra oponía a la Civilización francesa con el barbarismo teutón. Por otro 
lado, si los redactores de La Protesta consideraban que en esta guerra no había 

66 Véase el texto de Julio Barcos, “En el umbral de dos civilizaciones”, Ideas y Figuras, núm. 
121, Buenos Aires, 27 de enero de 1915, p. 3. Para un estudio sobre la pedagogía racionalista 
de Barcos véase Martín Acri y María Cáceres, La educación libertaria en Argentina y en 
México (1861-1945), Buenos Aires, Ediciones Terramar, 2011, p. 182-190. J. Albar, “Idealismo 
y realidad...”, op. cit., p. 3.



149El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

víctimas, porque las guerras son siempre entre Estados, Roberto D’Angio, 
también en La Protesta, consideró que el imperio alemán no había atacado al 
Estado francés sino directamente a su pueblo, por eso había que apoyar a la 
Entente.67 Finalmente, si para Gilimón tomar partido implicaba el triunfo del 
sentimiento irracionalista, para los pro-Entente lo racional era tomar partido 
por los países que habían elevado a la Razón a la altura de guía de todo 
pensamiento válido. 

El 22 de octubre, en Ideas y Figuras, Juan Carulla inició el compromiso 
de un sector del anarquismo argentino con los países de la Entente. En su 
artículo “La guerra y la revolución. Reflexiones de un internacionalista”, Carulla 
consideró que la contienda ya no era una guerra común y corriente, sino que 
se había convertido en una guerra civilizatoria que enfrentaba a las fuerzas del 
progreso contra las de la reacción.68 Con las cosas puestas de ese modo, era 
bastante evidente que Carulla defendería la postura de los avanzados franceses 
e incluso cuestionó a aquellos que igualaban a los socialistas franceses con 
la socialdemocracia alemana. Para Carulla, los primeros fueron obligados 
a ir a la guerra, siendo pacifistas hasta el último segundo, mientras que la 
socialdemocracia rápidamente se rindió a los intereses del Kaiser. 

Otra cuestión era fundamental para un espacio interesado en medir la 
pureza doctrinaria de cada militante: “¿Tomar partido a favor de Francia, nos 
haría menos anarquistas?”. Carulla negaba la pertinencia de tal acusación:

No por eso morirán nuestros ideales. Al contrario, es seguro y ello se está 
comprobando a medida que se desarrollan los acontecimientos, que la inter-
vención de una parte de los revolucionarios contribuirá a acentuar el aspecto 
libertario de cruzada contra el militarismo y el espíritu de autoridad que ya tiene 
de por sí esta guerra.69 

Por último, Carulla cerraba su artículo haciendo notar una diferencia 
sustancial entre una Alemania materialista y una Francia humanitaria. Una 
lucha que, en efecto, enfrentaba un bien contra un mal:

Un imperioso sentido de humanidad, o mejor dicho de conservacion de todo aque-
llo que los pueblos tienen de noble y de bueno, parece haber empujado a todos 
los pueblos de Europa contra el crudo materialismo guerrero de Alemania.70 

67 Roberto D’Angió, “La neutralidad italiana y los anarquistas”, La Protesta, Buenos Aires, 
6 de noviembre de 1914, p. 2. 

68 Juan Carulla, “La guerra y la revolución. Reflexiones de un internacionalista”, Ideas y 
Figuras, núm. 117, Buenos Aires, 22 de octubre de 1914, p. 3. 

69 Idem.
70 Idem. 



150

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

En su serie “Alemania debe ser vencida”, Carulla profundizó su compromiso 
con el bando anglofrancés, que era básicamente un compromiso culturalista.71 
Efectivamente, cuando Carulla defendía a Francia lo hacía por su cultura, 
a la que consideraba, por un lado, diamentralmente opuesta a la alemana 
(materialista) y, por otro, un patrimonio de la humanidad; en concreto, bien 
valía tomar las armas por ésta. Por otro lado, el 12 de diciembre explicó 
porqué consideraba obtuso que los anarquistas mantuvieran la neutralidad, 
y porqué había que descartar el purismo en los tiempos difíciles:

Las protestas y las declaraciones de los pocos obstinados en permanecer dentro 
de las fórmulas rígidas de los programas, que si bien pueden ser acatados durante 
las épocas de desarrollo normal, resultan estrechos e inhumanos en el momento 
en que un acontecimiento de la magnitud del que presenciamos viene a alterar 
lo que podría llamarse la monotonía de la historia.72 

En La Protesta encontramos un solo texto pro-Entente durante todo 
el año 1914, lo que nos revela el poco calado que tuvo esta opción en el 
medio mayoritario del anarquismo. Incluso al día de publicarse esta nota, los 
redactores de La Protesta saltaron con los tapones de punta a cuestionarla.73 En 
concreto hablamos de la nota del 6 de noviembre, de Roberto D’Angió, donde 
se cuestionó una premisa que era común entre los neutralistas revolucionarios: 
que en las guerras no existían víctimas y sólo se enfrentaban Estados.74 En esta 
nota, D’Angió sostuvo que si bien los anarquistas no debían tomar partido a 
favor de las burguesías nacionales, sí debían hacerlo a favor de los pueblos 
que eran atacados por los estados. Por otro lado, también hizo una defensa de 
Kropotkin, y llamó a no confundir el apoyo a un pueblo que se autodefiende, 
con la defensa de los intereses de la burguesía francesa, lo que pese a las 
denuncias habidas, nunca había hecho el longevo anarquista ruso. 

71 Juan Carulla, “Alemania debe ser vencida”, Ideas y Figuras, núm. 120, Buenos Aires, 4 
de enero de 1915, pp. 11-12.

72 Juan Carulla, “La guerra europea”, Ideas y Figuras, núm. 119, Buenos Aires, 12 de 
diciembre de 1914, p. 3.

73 Editorial, “La guerra actual y los anarquistas”, La Protesta, Buenos Aires, 7 de noviembre 
de 1914, p. 1.

74  Roberto D’Angió, “La neutralidad italiana y los anarquistas”, op. cit., p. 2. 



151El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

a modo de conclusión

En este trabajo hemos presentado las diversas posturas que asumieron los 
principales propagandistas e intelectuales de la corriente anarquista en Buenos 
Aires durante los primeros meses de la guerra. Hemos visto que las diferencias 
no sólo se concentraron en las formas de comprender las causas de la guerra, 
sino que se trasladaron a los compromisos políticos, y entre unas y otros, 
creemos hubo cierta conexión. Observamos que aquellos que encontraron 
razones sistémicas (principalmente el motivo económico, el nacionalista, o 
el militarista) y multicausales para la guerra, que eran la mayoría y tenían el 
control de La Protesta, con convicción eligieron como estrategia política el 
neutralismo. Por otro lado, la minoría que estaba convencida que la guerra 
debía ser analizada como un conflicto cultural y civilizatorio entre dos opuestos 
irreconciliables, y que había estallado por un deseo de conquista alemán, 
decidió apoyar a la Entente, que se concentró en Ideas y Figuras.

Tambien hemos visto que si bien en un comienzo la contienda despertó 
esperanzas en el conjunto de los intelectuales libertarios, y se llegó a sostener 
seriamente la posibilidad de que ésta fuera la última guerra del capitalismo, 
ya sea o bien debido al viraje revolucionario de la contienda, o bien a la toma 
de conciencia pacifista que generaría tal masacre; pronto ese optimismo se 
disipó debido a la voluntad popular de seguir luchando, y a que un sector 
del anarquismo tendió lazos hacia los intereses guerreros anglo-franceses.

Como vimos, las luchas internas que nunca dejaron de existir en el anar-
quismo, se manifestaron durante la guerra. Esto nos reveló que el anarquismo 
se mantuvo lejos de la cohesión neutralista que presentó Diego Abad de 
Santillán en el Certamen Internacional de La Protesta. En efecto, en este 
trabajo buscamos desmitificar la idea de la “unanimidad de posiciones” entre 
los anarquistas durante la Primera Guerra Mundial, que ciertos intelectuales del 
mundo libertario (como Abad de Santillán) quisieron mostrar frente a la quiebra 
de otros movimientos de izquierda, en especial el socialismo de la Segunda 
Internacional. Aquí pudimos ver que el anarquismo experimentó fracturas no 
sólo internacionalmente sino también localmente, asemejándose de esa forma 
a las experiencias de la socialdemocracia y el sindicalismo revolucionario, que 
no sólo se quebraron internacionalmente entre el defensismo y el neutralismo, 
sino también en sus estructuras nacionales, como ya lo demostraron los trabajos 
de Thorpe y Darlington analizando al sindicalismo francés e italiano. Aun con 
esta ruptura, el neutralismo fue mayoritario entre los intelectuales anarquistas 
argentinos, y si tuvieramos que buscar explicaciones para esta situación, entre 
las muchas mencionadas deberíamos hacer hincapié en la vieja tradición 
antimilitarista del anarquismo (que en la Argentina se manifestó particularmente 



152

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

Diego Gabriel Echezarreta • Alejandro Martín Yaverovski

en las críticas al Servicio Militar Obligatorio), y en que Argentina no solamente 
no fue un teatro de operaciones bélicas, como sí lo fue Francia e Italia, sino 
que se declaró neutral hasta el final de la contienda bélica.

Los anarquistas pro-Entente argentinos, si bien fueron claramente una 
minoría, de ninguna forma fueron figuras irrelevantes en el mundo libertario 
porteño. Barcos se destacó en la educación racionalista, y Carulla no solamente 
era amigo de Ghiraldo, sino también su vocero al momento de desarrollarse 
el Congreso de Londres. Por supuesto, también era la voz destacada sobre el 
acontencimiento bélico en la revista Ideas y Figuras, la segunda publicación 
más importante del anarquismo durante aquellos años. 

La guerra estalló en un periodo sensible del anarquismo argentino. La 
represión del Centenario había ocasionado la expulsión al extranjero de 
muchos de sus militantes, y la clausura de su prensa y sus asociaciones. 
Las luchas internas por razones políticas y gremiales, además de las más 
banales pero no menos intensas rencillas personales, venían desgastando 
al movimiento. Las críticas de La Protesta a la presencia de Ghiraldo en el 
Congreso anarquista de Londres (que finalmente no se desarrolló) por una 
cuestión de fondos, ilustran la situación. En este contexto, las discusiones en 
torno a la guerra se colaron entre los múltiples problemas internos, que luego 
se agravaron con la llegada al poder de la Unión Cívica Radical en 1916, y en 
especial con la Revolución Rusa. Si debiéramos mencionar a la represión, a 
los sindicalistas, a los radicales, y a los revolucionarios rusos como causantes 
de periódicas sangrías en el anarquismo, no se podría omitir a la Gran Guerra 
como una gran experiencia traumática: ocasionó en algunos intelectuales 
la revisión de su compromiso político libertario (Carulla); coincidió con la 
clausura de ciertas experiencias editoriales (Ideas y Figuras); y llevó a ciertas 
figuras al ostracismo, como al mismo Kropotkin en el movimiento anarquista 
internacional. 

Con el correr de los años, el debate se fue estancando. Pocos anarquistas 
abandonaron la posición que habían asumido en esos primeros meses de la 
guerra. Si bien los debates continuaron, nada novedoso apareció hasta que 
en 1917 estalló la revolución en Rusia, lo que trastocó irremediablemente el 
mundo de las izquierdas. La revolución le devolvió la esperanza a aquellos 
anarquistas que en los primeros meses de la guerra creyeron que ésta sería 
la última guerra del capitalismo. Al final, la realidad no fue tan benévola con 
estos libertarios. La revolución sólo se concentró en Rusia, y el comunismo 
en muchos países se convirtió en una alternativa tanto al socialismo como al 
anarquismo, ya que se mostró muy radical y exitoso. 

En cuanto al anarquismo argentino, su época de esplendor fue consu-
miéndose. En 1915, en el IX Congreso de la FORA perdió la dirección de la 



153El anarquismo argentino y la Gran Guerra

Política y Cultura, otoño 2014, núm. 42, pp. 125-153

federación gremial a manos de los sindicalistas. Por otro lado, muchos de 
sus intelectuales se apartaron de la escena política durante la Gran Guerra. 
Carulla, como se dijo, partió hacia Francia, y regresó siendo de derecha; 
Ghiraldo partió hacia España en 1916, dando por finalizada la experiencia de 
Ideas y Figuras en Argentina, y así también, por supuesto, a la tribuna pro- 
Entente del anarquismo argentino. Gilimón también se fue a España, y ahí 
se le perdió el rastro. El anarquismo, aunque mermado, llegaría a la década 
de 1920; también sus luchas internas, pero éstas serían aún más violentas. La 
decáda de su auge (1900-1910) nunca más se volvió a recuperar.


