Género, etnicidad y cambio
cultural: feminizacion del sistema
de cargos en Cuetzalan

Eugenia Rodriguez Blanco*

Resumen

Desde una perspectiva de género y etnia, este articulo aborda el cambio cultural en
contextos indigenas y, de manera particular, aquellos cambios que afectan a la posicion
y condicion de las mujeres indigenas. Para ello procuramos documentar los procesos
que siguen algunos cambios culturales que representan la superacion de la exclusion
de las mujeres a determinados espacios, asi como analizar los factores causales que han
dado lugar a dichos cambios. Este anilisis ofrece resultados que permitan concluir si
las transformaciones ocurridas son producto de un verdadero cambio pro igualdad en
las relaciones de género o si, por el contrario, no son mas que la resignificacion de la
tradicional subordinacion de género. El caso que aqui analizamos es el de la reciente
y creciente participacion de las mujeres en el sistema de cargos, una participacion
femenina que representa un cambio cultural en relacion con la tradicional exclusion
de las mujeres a dicha institucion social y comunitaria.

Palabras clave: género, etnicidad, cambio cultural, empoderamiento, sistema de
cargos.

Abstract

From a gender and ethnic perspective, this article examines the cultural change in
indigenous contexts and, specifically, those changes affecting the position and condition
of indigenous women. We aim to document the processes followed by the cultural
changes regarding the overcoming of women exclusion, and analyze the factors that

* Investigadora posdoctoral, Area de Género: Mujer Rural, Colegio de Postgraduados en
Ciencias Agricolas, México (2009-2010). Becaria del Programa Maec-Aecid, Espana [rodriguez.
eugenia@gmail.com].



cause such changes. This analysis will reveal whether the change is a real pro-equity
transformation in gender relations or, on the contrary, it is just a new form of traditional
gender subordination. The case that we will analyze in this article focuses on the recent
and increasing participation of women in the cargo system, which represents a cultural
change in relation to the traditional women exclusion in this social and communal
institution.

Key words: gender, ethnicity, cultural change, empowerment, cargo system.

Articulo recibido el 28-04-10
Articulo aceptado el 26-10-10

INTRODUCCION

n los Gltimos anos, en México, asistimos a un

fenémeno cada vez mas consolidado en contextos
indigenas en relacion con los sistemas de cargos. Se trata de un proceso de
cambio que supone la participacion creciente y visible de las mujeres en cargos
comunitarios, antes exclusivos de los hombres. Asi, las mujeres indigenas,
ahora mayordomas, regidoras, fiscales, juezas de paz o tenientes de danzas se
hacen presentes de una manera visible en el sistema de cargos y configuran
uno de los cambios mas interesantes para el estudio de esta institucion desde
la perspectiva de género. Este fendbmeno o tendencia, que podria considerarse
como la “feminizacion de los cargos” en comunidades indigenas, revela cambios
sociales y culturales, pero srepresenta también un cambio en las relaciones de
género?; srevela cierto empoderamiento de las mujeres?

El analisis de género sobre el proceso de feminizacion de los cargos,
demuestra que este fendmeno no es consecuencia de un cambio en las relaciones
de género, asi como tampoco es un factor causal para el empoderamiento de las
mujeres indigenas. Por tanto, sostenemos en este articulo que la participacion
de las mujeres en cargos comunitarios no responde a cambios pro equidad de
género en contextos indigenas.

CARACTERIZACION BASICA DE LOS SISTEMAS DE CARGOS

Los sistemas de cargos son instituciones sociales atin vigentes en las comunidades
indigenas de Mesoamérica, que consisten en una serie de oficios, llamados
también cargos politicos y religiosos, ocupados por miembros varones de

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuetzalan 89

la comunidad. Medina' afirma que los sistemas de cargos son instituciones
politico-religiosas que representan el campo de la religiosidad popular y la
politica local en contextos rurales e indigenas.

Salvando las diferencias etnograficas entre las comunidades que mantienen
sistemas de cargos, en general se trata de un sistema que contiene importantes
jerarquias politico-religiosas, pues los oficios o cargos que incluyen, tanto en el
ambito religioso o ceremonial como en el ambito politico, estin jerirquicamente
ordenados. De hecho, los sistemas de cargo son también denominados
Jerarquias politico-religiosas.

Normalmente estos cargos son ocupados por hombres adultos de la
comunidad que asumen la responsabilidad del cargo por periodos anuales. La
jerarquia de los cargos establece también un orden ascendente de cumplimiento.
Asi, los jovenes, normalmente antes de casarse, van ocupando los cargos
considerados de menor prestigio y responsabilidad para, a partir de ahi, continuar
desempenando un nimero indefinido de cargos durante su vida, hasta alcanzar
los puestos superiores con el paso de los afos. Como sostiene D’Aubeterre, “la
participacion en estos sistemas de cargos en rangos ascendentes permite a los
hombres alcanzar progresivamente reconocimiento y prestigio social y, a 1a vez,
ganar derecho a voz en los asuntos politicos y sociales de sus comunidades”.?
Normalmente, quienes ocupan los cargos superiores son varones de avanzada
edad que cuentan con reconocida autoridad y prestigio, y ejercen considerable
influencia sobre la toma de decisiones de la comunidad.

A este sistema jerarquico y ascendente se le conoce como sistema de
“escalafon”. Asi, como afirma Cancian,’ un hombre tiene normalmente lo que
puede denominarse: una “carrera de cargos”. La rotacion de cargos suele incluir
también alternancia entre los cargos ceremoniales y civiles. De esta manera, los
miembros varones asumen responsabilidades sociales comunitarias politicas
y religiosas.

Sus funciones estan basicamente orientadas a la reproduccion comunitaria.
Por tanto, no tienen que ver, al menos en su origen, con intereses particulares.
“El punto de partida no es la acumulacion individual, sino la participacion
en un sistema de reciprocidades”.® Asi, inicialmente los cargos no suponian

! Andrés Medina, “Los sistemas de cargos en la Cuenca de México: una primera aproximacion
a su trasfondo historico”, revista Alteridades, México, 1995, pp. 7-23.

¢ Maria Eugenia D’Aubeterre, “Género y ciudadania en una comunidad de transmigrantes
del estado de Puebla”, Estudios Sociologicos, El Colegio de México. vol. XXIII, nam. 67, enero-
abril, 2005, pp. 185-215.

* Frank Cancian, “Organizaciones politicas y religiosas”, en Leif Korsbaek (comp.),
Introduccion al sistema de cargos, México, UAEM, 1990, pp. 193-220.

4 Maria Teresa Rodriguez, “Sistema de cargos y cambio religioso en la sierra de Zongolica,
Veracruz”, revista Alteridades, México, 1995, pp. 63-69.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



90 Eugenia Rodriguez Blanco

una jerarquia de prestigio, sino la representacion de la solidaridad social y
la reciprocidad, esencia de la identidad comunitaria indigena. Aun asi, hay
autores que defienden la consideracion del sistema de cargos como un sistema
de prestigio, de acumulacion de bienes simbdlicos: poder, autoridad y honor,
en el sentido de Bourdieu.’

Los estudiosos del sistema de cargos en la region mesoamericana suelen
distinguir entre los cargos politicos y los religiosos, aunque —como apuntan
algunos autores— desde el punto de vista de las cosmovisiones indias, no existe
distincion entre el ambito politico y religioso, “aquellos puestos relacionados
con el poder estin profundamente entramados con los rituales religiosos
comunitarios™.® Asi, Medina reconoce que los cargos civiles y religiosos son
vertientes inseparables del sistema de cargos, pues servir al pueblo implica la
participacion en la vida ceremonial y, al mismo tiempo, desempenar tareas
publicas asociadas al gobierno civil. En esta misma linea, hay autores que
mantienen que la religion popular supone un mecanismo determinante en la
organizacion social y politica de las comunidades indigenas con sistemas de
cargos.’

INEQUIDAD DE GENERO Y ETNIA EN EL SISTEMA DE CARGOS:
EL CASO DE CUETZALAN

La distancia entre las dindmicas actuales de los sistemas de cargos en
comunidades indigenas en México y sus caracteristicas originarias, demuestra
los profundos cambios ocurridos en esta institucion social comunitaria. Asi, el
sistema de cargos, tal y como los observamos y conocemos actualmente, no
es mas que el resultado de cambios continuos sucedidos desde su raiz original
en la etapa prehispinica, lo que a su vez demuestra su gran dinamismo y
flexibilidad.

En relacion con algunos de estos cambios es interesante senalar “el divorcio”
que se produce actualmente entre los cargos politicos y religiosos. Afios atras,
como ya mencionamos, los cargos politicos y religiosos formaban parte de un
mismo sistema de servicio comunitario obligatorio en el cual debian participar
alternativamente todos los hombres adultos de la comunidad. Sin embargo,
actualmente comprobamos como se produce una separacion clara entre

> Pierre Bourdieu, La dominacion masculina, Barcelona, Anagrama, 2000.

° Andrés Medina, “Los sistemas de cargos en la Cuenca de México: una primera aproximacion
a su trasfondo historico”; op. cit., pp. 7-23.

7 Lynn Stephen y James Dow (eds.), “Class, politics and popular religion in Mexico and
Central America”, Society for Latin American Anthropological Publication Series, vol. 10, 1990.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuetzalan 91

ambos, expresada, entre otros factores, por quienes ocupan unos y otros: “la
escala de cargos religiosos se considera un asunto de interés primordial para
los miembros indios de la comunidad, y los asuntos politicos son el negocio
de los mestizos”.® En las Juntas Auxiliares que forman parte del municipio
de Cuetzalan comprobamos como los cargos de mayor autoridad y prestigio
(los politicos) estin en manos de los mestizos, mientras los cargos inferiores
o menor reconocidos (los religiosos) estan en manos de los indigenas. En
Cuetzalan este proceso es ain mas evidente en la cabecera municipal. Ahi,
quienes ocupan los cargos politicos de la Presidencia Municipal, en particular
cargos de regiduria y presidencia, son mayoritariamente mestizos y hombres.
Los cargos mas tradicionales como los de alcalde o los cargos religiosos,
especialmente mayordomias y fiscales, son ocupados diferenciadamente por
mestizos e indigenas, también mayoritariamente hombres.” Por tanto, en la
identidad étnica de quienes ocupan cargos civiles y religiosos se evidencian
dindmicas e intereses diversos que los separan o dividen en dos esferas de
poder relativamente autbnomas e independientes.

Actualmente se visibiliza la participacion de personas en el sistema de
cargos que tradicionalmente no tenian previsto ese lugar. Esta “intromision”
se produce sobre todo por parte de dos grupos: los mestizos y las mujeres. Es
interesante analizar qué puestos ocupan unos y otros, asi como identificar a
qué cargos no acceden, porque ofrece claves para entender ciertas dinimicas
relativas al aumento o disminucion del prestigio de unos cargos y otros. Asi,
comprobamos como las mujeres acceden al sistema de cargos a través de
los cargos que van perdiendo prestigio: sobre todo ceremoniales y religiosos
menores; y los mestizos se introducen poco a poco en los cargos que van
ganando prestigio: cargos politicos mayores. Intromision en ambos casos,
pero que atiende a dinamicas bien diferenciadas y muestra la relevancia de la
identidad de género y etnia para el andlisis de ciertos cambios ocurridos en el
sistema de cargos.

Cargos mayores Cargos menores
(mayor autoridad y prestigio) (menor autoridad y prestigio)

Cargos civiles o politicos Hombre mestizo Mujer mestiza
Cargos religiosos Hombre indigena Mujer indigena

Fuente: elaboracion propia.

8 Ira Buchler, “La organizacion ceremonial de una aldea mexicana”, América Indigena, vol.
XXVII, nam. 2, 1967, p. 240.

? No disponemos de datos exactos de anos atrds que permitan una presentacion estadistica
de los hechos.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



92 Eugenia Rodriguez Blanco

Asi, atendiendo a la tendencia general,’’ la combinacion de identidades
genéricas y étnicas, hombre mestizo (0 no indigena), supone mejores posiciones
en el sistema de cargos; mientras que la combinacion mugjer indigena supone
menores oportunidades para el acceso y participacion en el sistema de cargos.
Estas dinamicas identitarias son sintomaticas de la ausencia de equidad en el
acceso al sistema de cargos.

APUNTES DE GENERO SOBRE EL SISTEMA DE CARGOS

La creciente participacion visible y explicita de las mujeres en el sistema de
cargos representa uno de los cambios mis interesantes de esta institucion
indigena y comunitaria desde la perspectiva de género.

Como ya senalamos, en la tradicion nahua son los hombres adultos los que
poseen el derecho y/o la obligacion de participar a lo largo de su vida en el
entramado del sistema, ocupando cargos politicos y religiosos en su comunidad.
Las mujeres, exentas de esa responsabilidad a nivel normativo, no lo estuvieron
nunca en la practica, pues su participacion “en la sombra”, apoyando a sus
maridos, padres o hijos cuando éstos ocupaban cargos, siempre fue y sigue siendo
determinante para el mantenimiento y buen funcionamiento del sistema.

Estudios precedentes sobre el sistema de cargos con perspectiva de género'!
sacan a la luz una dimension hasta entonces ignorada en los estudios clasicos del
sistema de cargos relativa al papel determinante asumido y desempefiado por

1 Después de realizar un levantamiento de cargos en las comunidades por sexo y etnia, se
concluye la existencia de esta tendencia. No se presenta informacion en tablas por la inexactitud
de los datos estadisticos proporcionados en alguna de las Juntas Auxiliares de Cuetzalan. A partir
de la pagina 96 de este articulo se detallan los resultados del diagnostico de género sobre el
sistema de cargos.

I Holly Mathews, “We are Mayordomo: A Reinterpretation of Women’s Roles in the
Mexican Cargo System”, American Ethnologist, vol. 12, nim. 2, 1985, pp. 285-301; Martha Patricia
Castafieda, “Notas etnograficas sobe la participacion femenina en el ciclo ritual de una localidad
tlaxcalteca”, en Eduardo Andrés Sandoval, Hilario Topete y Leif Korsbaek (eds.), Cargos, fiestas,
comunidades, México, UAEM/Facultad de Ciencias Politicas y Administracion Pablica, 2002, pp.
207-218; Maria Eugenia D’Aubeterre, “Género y ciudadania en una comunidad de transmigrantes
del estado de Puebla”, op. cit., pp. 185-215; Maria Eugenia D’Aubeterre, “Aqui respetamos a
nuestros esposos: migracion masculina y trabajo femenino en una comunidad de origen nahua del
estado de Puebla”, en Marina Ariza y Alejandro Portes (coords.), El pais trasnacional. Migracion
mexicana y cambio social a través de la frontera, México, Instituto de Investigaciones Sociales,
UNAM, 2007, pp. 513-544; Teresa Ochoa, “La dominacion masculina en el sistema tradicional de
cargos: el caso de San Jeronimo Amanalco, municipio de Texcoco, México”, Iberoforum, Notas
para el Debate, primavera, tomo 4. vol. 1, 2008, pp. 1-19.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuetzalan 93

las mujeres indigenas en el entramado del sistema de cargos, invisibilizado en
su expresion publica. Ochoa incluso afirma que el sistema de cargos tradicional
constituye una institucion donde se producen y reproducen practicas de
dominacion masculina.'? Encontramos al menos dos de sus expresiones en los
procesos y requisitos de acceso a los cargos, y las actividades y responsabilidades
que otorga la division sexual del trabajo en el cargo.

Normalmente, para que un hombre ocupe un cargo comunitario ha de
estar casado o contar con una mujer (madre o hija) que se encargue de las
multiples funciones reservadas para el género femenino. Asi, como afirma
Castaneda,” “tener mujer” se convierte en el principal requisito de los hombres
para el acceso al cargo, “ellas son hijas de, esposas de, o madres de y deben
aparecer acompanadas o como companeras de algin varon”. Ellas no parecen
estar, pero estan, y que estén (como esposas, madres o hijas) es determinante
para que ellos sigan siendo cargueros, para que el sistema de cargos funcione
o siga funcionando. De este modo, las mujeres acceden a los cargos en una
posicion secundaria pero determinante.

Al mismo tiempo, una mirada genérica sobre el sistema de cargos evidencia
la division sexual del trabajo ritual —las tareas y responsabilidades de unos y
otras—, revelando que existe un reparto poco equitativo que supone que los
hombres se ocupen del cargo mientras las mujeres se ocupan de la carga que
implica el cargo: “la mayordomia se le da al esposo pero el quehacer lo hace
la sefiora”.* En la division sexual del trabajo propio del sistema de cargos, las
mujeres se ocupan de los trabajos que el cargo exige “puertas para adentro” o,
como afirma Bourdieu,” “movimiento hacia adentro” (casa, cocina, familia...),
frente al trabajo de los hombres que supone mas el “movimiento hacia fuera”
—siguiendo con la distincion planteada por Bourdieu— o de “puertas para afuera”
(campo, asamblea, mercado...). Siguiendo a Castaneda, “ellas se responsabilizan
por completo de cumplir con las obligaciones que éste supone, pero, en el
momento culminante del mismo, expresado en la procesion, misa y comida
ritual, no encabezan los actos, no son consideradas capaces de representar
su grupo familiar”. Esta division sexual del trabajo en el sistema de cargos
tradicional, que excluye a las mujeres de lo publico y las relega a lo privado,
manifiesta y genera invisibilidad de la mujer en los mismos.

De este modo, la dominacion androcéntrica a la que hacia referencia Ochoa
estaria representada por el papel secundario (determinado por las condiciones

12 Idem.

13 Martha Patricia Castaneda, “Notas etnograficas sobe la participacion...”, op. cit., 207-208.
4 Testimonio mujer nahua. Entrevista Cuetzalan, 2009.

15 Pierre Bourdieu, I sentido prdctico, Madrid, Taurus Humanidades, 1991.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



94 Eugenia Rodriguez Blanco

de acceso al cargo) e invisible (determinado por sus responsabilidades de
género en el cargo) que caracteriza la participacion femenina en el sistema
de cargos. Ahora bien, esta particularidad genérica de los cargos empieza a
cambiar cuando los hombres que debian ocupar los cargos, dejan de hacerlo
por determinadas circunstancias. Son entonces ellas quienes comienzan a ocupar
los cargos “abandonados” o “rechazados” por los hombres, representando un
proceso interesante que merece la pena analizar para alcanzar conclusiones
en relacion con su real significado en términos de género.

DIAGNOSTICO DE GENERO SOBRE LA FEMINIZACION DE LOS CARGOS:
MUJERES CARGUERAS EN CUETZALAN

Ahora las mujeres ya participamos en las decisiones
de la Asamblea, ya nos eligen para algtin cargo y en
general participamos mis en la vida comunal.

MARIA JESUS DE PATRICIO®

Mayordoma Reyeshogpan, 2009
Foto: Eugenia Rodriguez

1 Integrante del Congreso Nacional Indigena (CND en el Congreso de la Union como
representante del EZLN, el 28 de marzo de 2001, Za Jornada, México, 3 de abril de 2001, p. 9.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuetzalan 95

En Cuetzalan se observa desde hace menos de una década un proceso
creciente y novedoso que algunos denominan “la feminizacion del sistema de
cargos”. Un diagnostico cuantitativo en la region sobre cargos por sexo en cada
una de las Juntas Auxiliares que componen el municipio de Cuetzalan'” demuestra
que se trata de un fendmeno incipiente, moderado y no generalizado.

Del levantamiento realizado podemos concluir que la gran mayoria de
cargos civico-religiosos estin ocupados por hombres, representando las mujeres
un minimo porcentaje. Ellas ocupan, sobre todo, cargos en el ambito religioso o
ceremonial, especialmente cargos de mayordomia y, en menor medida, fiscales
o tenientes de danzas.

Al mismo tiempo comprobamos como la ausencia de mujeres en el ambito
civil o politico es notoria. Ellas estan infrarrepresentadas en las presidencias
auxiliares como regidoras o presidentas auxiliares. Es significativo en este sentido
el hecho de que en la historia del municipio solo una mujer mestiza llegd a
ocupar el cargo de presidenta auxiliar' y nunca una mujer ocup6 el cargo de
presidenta municipal.” Los cargos de regiduria que ocupan las mujeres, siendo
absolutamente minoritarios, suelen ser regidurias consideradas “menores”,
aquellas que poseen menor prestigio y poder, normalmente vinculadas a temas
sociales como educacion y salud. Un cargo que empiezan a ocupar de modo
creciente, aun incipiente, es el de Juez de Paz, cargo que actualmente ocupan
algunas mujeres como suplentes. Podemos afirmar que en el ambito civil ellas
participan de manera mas visible y significativa en los comités de escuela, salud
o iglesia. En general los cargos civiles que ocupan las mujeres suelen ser los
cargos de menor poder o prestigio, los mas bajos del “escalafén”. De manera
general, la ausencia de mujeres en cargos civiles es ain mayor en las Juntas
Auxiliares que en la Presidencia Municipal.

Las mujeres estan mas presentes en los cargos religiosos o ceremoniales, y
muy especialmente en los de Mayordomia. Los cargos de fiscales, ubicados en
posiciones mas altas en la jerarquia, suelen ser ocupados por hombres de edad,
aunque en algunas comunidades ya empiezan a aparecer las primeras mujeres
fiscales. Al respecto, es interesante comprobar como los cargos adquieren
tareas especificas y diferenciadas en funcion de si es un hombre o una mujer
quien lo ocupa. Asi, cuando el cargo de fiscal es ocupado por una mujer, éste
supone mayor numero de tareas consideradas “propias de su género” como
limpiar o adornar la iglesia:

7 Diagnostico realizado por la autora en un trabajo de campo llevado a cabo entre los
meses de marzo y octubre de 2009.

18 Claudia Nochebuena, presidenta auxiliar de la Junta Santiago Yancuitlalpan (2001-2003).

¥ Han existido candidaturas de mujeres a la Presidencia Municipal, como el caso inédito y
emblematico de la mujer nahua Rufina Villa, quien fue candidata por el PRD en 1998.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



96 Eugenia Rodriguez Blanco

Yo tengo que quitar las veladoras, barrer, lavar los floreros, poner las flores, los
santitos hay que limpiarlos [...] cuando hay misas hay que encender las velas,
hay que poner el mantel [...] Esperar al senor cura con el vestuario, hay que
recibirlo, atenderlo [...] si va a recibir una mayordomia hay que acompanarlo
hacia la puerta llevando el agua bendita y el incienso [...] y siempre barriendo y
limpiando toda la Iglesia (Sefora fiscal, 2009).

Por tanto, del diagnostico de género sobre el sistema de cargos en Cuetzalan
extraemos la conclusion de que las mujeres no acceden a todos los cargos civico-
religiosos, sino a algunos de ellos, normalmente los considerados menores en
el “escalafon” de cargos, especialmente en el ambito religioso o ceremonial. En
este sentido, la afirmacion relativa a la supuesta “feminizacion de los cargos”
seria ain mas acertada si especificara a qué tipo de cargos hace referencia. En
funcion de los datos obtenidos tan solo podriamos afirmar con cautela el proceso
de “feminizacion de los cargos religiosos”. Ademas, comprobamos como la
division genérica del trabajo en el sistema de cargos se mantiene cuando ellas
acceden directamente a éstos, acumulando a sus tradicionales tareas de “puertas
para adentro” aquellas consideradas de “puertas para afuera”. Asi, podriamos
afirmar que las mujeres, con sus nuevas posiciones como cargueras, suman
a su tradicional carga de trabajo, el propio cargo. Por tanto, el acceso de las
mujeres a los cargos comunitarios no implica necesariamente una superacion
de la tradicional division sexual del trabajo propia de esta institucion civico-
religiosa.

Si atendemos a la identidad étnica de las mujeres cargueras, podemos
observar la tendencia general de que los cargos civiles son normalmente
ocupados por mujeres mestizas, mientras que en los cargos religiosos son las
mujeres indigenas las que representan un mayor porcentaje. Las mujeres mestizas
participan en los cargos de mayordomia s6lo en el caso de mayordomias
mayores como la del Santo Patron, Guadalupe, Ocotlan o San Francisco. Una
division étnica que sugiere, tal y como apuntidbamos, que no solo la identidad
genérica supone discriminacion o inequidades en el sistema de cargos, sino
también la identidad étnica.

Si nos detenemos a analizar el perfil de las mujeres cargueras, obtenemos
resultados interesantes para avanzar en la identificacion de las dinamicas a las
que responde el proceso de feminizacion de los cargos:

% Los testimonios que se incluyen en este articulo proceden de las entrevistas realizadas
por la autora a mujeres con cargo de las diferentes Juntas Auxiliares del municipio de Cuetzalan
durante 2009. Para respetar su anonimato no se incluyen datos que delaten su identidad.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuetzalan 97

En su gran mayoria, las mujeres que ocupan cargos son mujeres “sin
marido”;*' principalmente viudas, pero también solteras, divorciadas o
separadas.” Es interesante el proceso de acceso de las mujeres a cargos como
“representantes” de sus maridos, que ocurre en caso de los maridos migrantes.
Este fendbmeno, analizado por D’Aubeterre, es visible de manera minoritaria en
Cuetzalan. Como afirmamos, la gran mayoria de mujeres cargueras son viudas
o solteras y no estan en representacion de nadie mas que de ellas mismas y
sus familias.

Las mujeres sin marido reconocen que es precisamente esa condicion la
que ha facilitado su acceso al cargo. En este sentido, rescato la opinion de una
sefiora soltera fiscal que afirma con rotundidad: “con marido no se puede”.
Siendo asi, las mujeres viudas o solteras cuentan con mayores oportunidades
de acceso a un cargo en su comunidad.

Que sean mujeres “solas” puede ser interpretado de dos maneras diferentes y
contradictorias. Por un lado, podriamos considerar que estar solas las empodera,
emancipa, les otorga libertad y autonomia, de ahi que accedan a ocupar cargos
comunitarios que antes no ocuparon. Pero también podriamos interpretarlo
como todo lo contrario. Afirmaba una informante en relacion con las mujeres
que ocupan cargos: “esas son mujeres abandonadas”. La consideracion negativa
que implica el concepto “abandonadas” sugiere que esas mujeres pueden ser
vistas por la comunidad como mujeres que ocupan el cargo no por el supuesto
empoderamiento otorgado por su viudez, divorcio o solteria, sino mas bien
por suplir su “soledad” o “abandono” con el desempeno de un cargo, mas
concretamente en el caso de mayordomias. Algunos testimonios de mujeres
viudas mayordomas apoyan esta idea:

Yo no estoy sola, el santito me acompana; de alguna manera no nos sentimos
solas al estar cerca de Dios [...] la virgen estd contigo, Jesus esta contigo, yo
siento que no estoy sola, estoy con él; cuando nos quedamos la familia sola le
pedimos a la virgencita para que nos protegiera.

2 Tdentificar el estado civil de las mujeres indigenas fue complicado pues en ocasiones ellas
mismas afirman ser solteras cuando estuvieron casadas en alguna ocasion, y su marido fallecid
0 emigré y no regreso, o se consideran viudas pues ya no estin con su marido, aunque éste
no haya fallecido: “Es una senora viuda [...] bueno su marido esta aqui pero no estin juntos [...]
estan separados” o “es madre soltera, su marido fallecio”.

# De un total de 30 mujeres entrevistadas, que ocupan cargos en el Municipio de Cuetzalan
(y que representan 80% del total de mujeres cargueras), 80% afirmaron “estar sin marido”: 44%
son viudas, 20% separadas o divorciadas y 16% solteras. El resto de las mujeres cargueras son
casadas o viven en pareja, aunque muchas de ellas tienen a sus maridos emigrados en Puebla,
México o Estados Unidos.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



98 Eugenia Rodriguez Blanco

Sin duda, las mujeres “solas” —que no “abandonadas”™- poseen mayor libertad
para decidir su participacion en cargos comunitarios, porque no necesitan
contar con la aceptacion de su companero para esa participacion. Sin embargo,
esa libertad no se traduce necesariamente en mayor empoderamiento ya que,
como hemos comprobado, muchas de esas mujeres no deciden ocupar los
cargos como forma de aumentar su poder politico o su prestigio social, ni se
impusieron al privilegio de los hombres en el acceso a los mismos.

En este sentido, es interesante reflexionar sobre qué ocurriria si sus maridos
estuvieran presentes o existieran. Al respecto comprobamos como las mujeres
“solas” que ocupan cargos reconocen que tuvieron libertad para decidir si
querian o no ocupar el cargo, pero que en el caso hipotético de que su marido
estuviera presente —para el caso de las viudas o con marido migrante— o tuvieran
marido —para el caso de las solteras—, €l seria el responsable del cargo y ella le
apoyaria porque, tal y como afirman guiadas por el orden de género tradicional,
“el hombre es el jefe de familia”. Los testimonios de las mujeres viudas con
cargo apoyan esta afirmacion:

El mayordomo seria él, como jefe [...] el hombre, el jefe de la casa [...] asi es;
siempre estd por delante el marido; si mi marido estuviera vivo seria él el
mayordomo, pues asi es la tradicion; seria mi esposo porque como es el jefe de
familia [...] los hombres son los jefes de familia; €l es el que esta delante, el que
sustenta la casa, el jefe de la casa.

Este tipo de testimonios de las mujeres con cargo nos hacen cuestionar el
posible empoderamiento de las mujeres viudas cargueras. Tal y como afirman,
ellas asumen el cargo porque su marido fallecié o estd ausente, si no se hubiera
producido esta situacion, ellas seguirian ocupando el lugar secundario en el
cargo de sus esposos. Por tanto, ellas son cargueras porque sus maridos no
estan, y que no estén sigue siendo la condicion necesaria para que ellas accedan
a los cargos representandose a si mismas. Especialmente significativo en este
sentido es el testimonio de una senora mayordoma que afirmaba: “la segunda
es la mujer, ahora que estoy solita, soy la primera”.

Un andlisis por edad arroja resultados que demuestran que las mujeres, y
especialmente las indigenas, ocupan cargos comunitarios a edades avanzadas,
normalmente a partir de los 50 anos. En este sentido, encontramos notables
diferencias entre los cargos civiles y religiosos, ya que en el primer caso las
mujeres estan alrededor de los 30 y 40 anos de edad. Sin embargo, para el
caso de los cargos religiosos, la edad media aumenta de manera considerable,
especialmente en los cargos de mayordomia, donde encontramos mujeres
alrededor de los 60 anos. Las mujeres de mayor edad suelen ser indigenas, en
relacion con las mas jovenes. Esta diferencia corresponde a la anterior ya que,

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuelzalan 99

como apuntabamos, es mis comudn entre las mujeres mestizas ocupar cargos
civiles que religiosos y para las mujeres indigenas es mds comun ocupar los
religiosos.

De una manera mayoritaria, las mujeres que ocupan cargos son madres.
El hecho de ser madres supone un dato importante, especialmente en las
mayordomias, pues los cargos comunitarios se cumplen familiarmente. En este
sentido, el hecho de que sean mujeres sin marido no significa que se enfrenten
solas al cargo, pues los hijos —en estos casos— cumplen la funcién de apoyo
—sobre todo apoyo econdémico— necesario para “sacar adelante el compromiso”.
Asi, dificilmente una mujer sin marido y sin hijos decida ocupar un cargo
comunitario y, mas concretamente, un cargo que implica gasto econdmico,
como el de mayordoma o teniente.

i A

Mayordoma San Miguel Tzinacapan, 2009
Foto: Eugenia Rodriguez

Las mayordomias se cumplen en familia. Todos participan con tareas
repartidas por edad y sexo. Asi, las mujeres, en muchas ocasiones, se niegan
a reconocer que ellas tienen algiin protagonismo individual en la asuncion del
cargo. Como afirma una sefnora viuda mayordoma: “El hecho de ser mayordoma
no es ser la mujer, sino que es la familia”.

La condicion econémica de las mujeres indigenas en cargos, especialmente
las que ocupan cargos religiosos, suele ser precaria. Ellas obtienen ingresos
o se mantienen de pequenas actividades comerciales —pequeno comercio,
venta de abarrotes, verduras, artesanias— o de actividades relacionadas con la

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



100 Eugenia Rodriguez Blanco

economia de subsistencia —traspatio, milpa. En general, son mujeres de escasos
recursos economicos.

Las mujeres que ocupan cargos civiles reciben una “pequena colaboracion”
por el desempeno de su cargo. Estos ingresos minimos suelen ser
complementados con alguna otra actividad economica menor. Estas mujeres
presentan mejores condiciones de vida que las mujeres que ocupan cargos
religiosos y que son mayoritariamente indigenas. Las mujeres indigenas
cargueras recurren a su red familiar y social para enfrentar el gasto que supone
el cargo y, mas concretamente, las celebraciones a las que tiene que hacer
frente. “Las celebraciones son realizadas, en parte, mediante la colaboracion
reciproca entre unidades domésticas participantes y, en otra medida, mediante
la aportacion estrictamente a costo del responsable del cargo”.*

Ser mayordomo actualmente resulta caro. Antiguamente el dinero no
desempenaba un papel determinante en la celebracion de las mayordomias,
pero hoy comprobamos, especialmente en las mayordomias consideradas
mayores, que si no se dispone de cierto capital, la celebracion de la mayordomia
no sera posible, limitando asi a quienes presentan peores economias. Esto
puede excluir a las mujeres que normalmente en las comunidades son las que
menos recursos poseen, debido, sobre todo, a que las actividades productivas
y reproductivas en las que ellas suelen ocuparse no reciben ningun tipo de
retribucion econdmica. Sin embargo, y a pesar de esta situacion, es interesante
observar que las mujeres indigenas que ocupan cargos de mayordomas,
normalmente pobres, no consideraran su condicion econdmica como una
barrera insalvable. Asi, ellas, aun siendo mas pobres que los hombres, estin
menos condicionadas por el gasto que supone un cargo como el de mayordoma.
Algunas mujeres mayordomas expresan asi su posicion respecto de los gastos
econdmicos que supone su cargo:

Si quieren se puede, se busca la manera para poder [...] él no te pide nada, no
te pide nada para comer, si le pones las flores y el altar, estd todo conforme [...]
nada mas que cuando llegue su dia, ese dia si es un gasto, pero el santo no te
pide; en las mayordomias como es un gasto nadie dice: Yo. Van buscando casa
por casa [...] siempre los mas pobres aceptan, porque si tienen para comer, ;cOmo
no van a tener para la imagen?; por mi parte soy una persona sola, soy viuda,
pero no lo siento mucho gasto, yo creo que es porque lo hace uno de corazon
y se va preparando uno poco a poco.

# Maria Teresa Rodriguez, “Sistema de cargos y cambio religioso en la sierra de Zongolica,
Veracruz”, op. cit., p. 04.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuetzalan 101

Su fe también es determinante para asumir el compromiso y el gasto que
conlleva. Asi, muchas mujeres mayordomas reconocen que la “virgencita” o el
“santito” las ayudaron a salir adelante con el compromiso y celebrarle la fiesta
como merece:

La virgen me ayudo, ella me regal6 [...] yo soy mujer pobre pero ella me ayudo;
las personas no quieren por el gasto porque se lleva mucho dinero [...] yo es
que como tengo mucha fe con el santito pues uno dice, €l nos va a ayudar, a
ver como pero [...] tenemos que darle de comer a sus hijos y asi [...] Teniendo
fe €l nos ayuda; cuando las cosas se dan de corazon ahi esta la mano de Jests
que ayuda.

La escasa importancia que dan las mujeres al gasto econémico que supone la
celebracion se demuestra en el hecho repetitivo, entre las mujeres entrevistadas,
del desconocimiento del gasto que supuso el cargo de mayordoma. Asi, la
gran mayoria reconoce no saber cuanto gasto, asi como reconocen no querer
saberlo, negdndose a hacer las cuentas. Cuantificar este gasto supone para ellas
una especie de “sacrilegio”™

Como lo hice con mucho carino, devocion y agradecimiento, para nosotros fue
[...] yo no supe ni cudnto gasté, no sé porque yo fui ahorrando, ahora voy a
pagar esto, ahora voy a adelantar esto [...] Solamente tiene uno que dar de comer,
que alcance, nada mas que sea uno bueno de corazon [...] porque si empieza
uno a hacer cuentas pues no, a mi no me gusta; me da lastima hacer cuentas,
lo hago de corazon.

Para gran parte de las mujeres en cargos, el que ocupan actualmente no
es el primero. S6lo 25% de mujeres en cargos entrevistadas afirmaron iniciarse
como cargueras con el que ocupan actualmente. Un dato interesante es que
practicamente la totalidad de mujeres cargueras entrevistadas afirman estar
dispuestas a, e incluso desean, ocupar otros cargos en el futuro.

En relacion con sus motivaciones futuras en el sistema de cargos, es
interesante destacar que las mujeres indigenas que ocupan mayordomias
actualmente muestran mayor interés o motivacion por cargos religiosos,
normalmente otras mayordomias mayores o menores —dependiendo de su
condicion econdmica—y en muy raros casos se plantean ocupar cargos civiles.
De hecho, es interesante comprobar como cuando se les realiza la pregunta
de si estarian interesadas en ocupar otro cargo en el futuro, suelen responder
positivamente; y cuando les preguntamos de una manera mas concreta, en
qué tipo de cargo estaria interesada, recibimos de una manera mayoritaria la
respuesta de que repetirian el cargo ocupado actualmente (mayordomas), pero

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



102 Eugenia Rodriguez Blanco

en practicamente ningun caso hacen referencia a los cargos civiles o politicos.
Solo cuando les preguntamos concretamente si estarian interesadas en ocupar un
cargo en la presidencia como regidora, jueza de paz o incluso como presidenta
auxiliar, es cuando se lo plantean. Es importante apuntar que cuando realizamos
esta cuestion a las mujeres cargueras reaccionan como si fuera la primera vez
que se les hace esa pregunta. Ellas no se habian planteado antes esta opcion
y la pregunta les sorprende y les obliga a pensar sobre esa posibilidad no
contemplada. No estd, por tanto, en el imaginario de las mujeres indigenas
que actualmente ocupan cargos religiosos y, concretamente de mayordomia,
la posibilidad de acceder a cargos civiles y, por tanto, tampoco se encuentra
entre sus expectativas actuales.

Las que responden que no estan interesadas en ocupar cargos civiles en el
futuro reconocen varios motivos que explican ese desinterés: uno de ellos, el
mayoritario, tiene que ver con el reconocimiento de estas mujeres de su falta
de preparacion para ocupar ese tipo de cargos. Una gran parte de las mujeres
mayordomas son analfabetas y ademas algunas de ellas presentan bajo dominio
del espanol, lo que reconocen ellas mismas como principal factor limitante.

Algunas mujeres afirman que esos cargos —los civiles o politicos— son mas
apropiados para hombres o que tradicionalmente son ocupados por ellos vy,
por tanto, seria complicado para ellas postularse y ganar. Asi, Rufina Villa
reconoce que perdio las elecciones a las que se presentd como candidata para
la Presidencia Municipal en Cuetzalan, entre otras cosas, por ser “mujer, pobre
e indigena”.*

Las cargas domésticas y familiares de las mujeres son otra barrera importante
de acceso a cargos civiles o politicos que implican, como ellas mismas afirman,
desatender la casa y la familia y pasar mucho tiempo fuera del hogar. La presion
social de la comunidad sobre las responsabilidades de género de las mujeres
actGa como un elemento disuasorio para su candidatura a estos cargos:

No puedo porque se lleva tiempo estar ahi y yo tengo muchas cosas en casa
(Mayordoma); porque hay veces que hay que estar hasta de noche y de dia,
entonces yo si sentia que solamente podian estar de noche los hombres, porque
nosotras las mujeres somos criticadas de andar de noche, en una pues nos
critican como mujeres porque tenemos hijos y hay veces que dejamos la casa
abandonada. Y luego pues la gente dice: y esa sefiora por qué tiene que andar
de noche o por qué tiene que tener ese cargo siendo madre de familia, tiene su

% Sara Raquel Baltazar, “Una mirada a la participacion politica de las mujeres nahuas de
Cuetzalan”, tesis de Licenciatura en Etnologia, Escuela Nacional de Antropologia e Historia,
Meéxico, 2004.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuetzalan 103

esposo y tiene a sus hijos, entonces no esta pendiente de sus hijos, de la comida
[...] siempre somos criticadas como mujeres (Mujer fiscal).

Siguiendo con el diagnostico de las mujeres cargueras en Cuetzalan
comprobamos como la mayoria de mujeres con cargo no ha recibido
capacitacion en temas de género o derechos de las mujeres. Algunas reconocen
haber asistido a capacitaciones o cursos impartidos en el marco del Programa
Oportunidades,” del cual la mayoria es beneficiaria, pero estos cursos han
sido sobre todo relativos a temas de salud de las mujeres y cuidados familiares,
excepcionalmente cursos sobre la tematica de salud sexual y reproductiva. Al
mismo tiempo comprobamos que un porcentaje minimo de mujeres en cargos
(23% de las 30 mujeres cargueras entrevistadas) pertenecen a alguna organizacion
de mujeres. La gran mayoria, por tanto, no son mujeres “organizadas”, aunque
conozcan de la existencia de alguna organizacion de mujeres, normalmente de
artesanas locales. Esta caracteristica contribuye a la ausencia de capacitacion y
sensibilizacion de las mujeres cargueras en temas de género y, concretamente,
sobre los derechos de las mujeres.

En relacion con el proceso de acceso al cargo actual, comprobamos que
60% de las mujeres que ocupan cargos civiles o religiosos accedieron porque se
les ofrecio. Es decir, ellas aceptaron la propuesta externa de ser cargueras. En
el caso de los cargos religiosos, el regidor de costumbres (en caso de existir),
el fiscal mayor o el Comité de la Iglesia y el presidente auxiliar, fueron los
responsables de ese ofrecimiento. El hecho de que estas mujeres sean propuestas
para el cargo que ocupan por iniciativa de las autoridades religiosas y civiles
de la comunidad, demuestra el acceso “pasivo” de estas mujeres a los cargos.
Normalmente no son ellas las que se proponen o luchan por hacerse un hueco
y participar, sino que se les ofrece por otras razones. Las mujeres cargueras
reconocen que cuando reciben en su casa la visita del regidor de costumbres
o del presidente auxiliar con la propuesta de que asuman el compromiso
de la mayordomia de determinada imagen, ellas, en la gran mayoria de los
casos, suele aceptar. Cuando preguntamos a las mujeres por qué aceptaron
ese ofrecimiento y compromiso, recibimos una respuesta mayoritaria, dicen
que ese tipo de ofrecimiento “no se puede rechazar”. Afirman que es una

» Oportunidades, es un programa federal del gobierno mexicano que tiene como objetivo
general mejorar el desarrollo humano (salud, educacion, nutricion e ingresos) de la poblacion
mexicana en situacion de pobreza extrema. Teniendo como fin Gltimo de su accion mejorar la
vida en el hogar, colocan a la mujer en situacion de titularidad del programa, siendo ellas quienes
reciben las ayudas econémicas y quienes, en contraprestacion, asisten a las capacitaciones o
sesiones de informacion y sensibilizacion organizadas por el programa en el drea de salud y
educacion dirigidas a mejorar el bienestar de la familia y el hogar.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



104 Eugenia Rodriguez Blanco

responsabilidad que se ha de cumplir con la comunidad, pero sobre todo con
la imagen, guiadas por una fuerte responsabilidad que sienten por su fe y por
su papel como transmisoras y guardianas de la tradicion.

No se puede rechazar, cuando una imagen busca una familia, es por algo
(mayordoma); me vinieron a pedir ser fiscal [...] y uno no se puede negar porque
es necesario hacer ese servicio social para la Iglesia (fiscal); me invit6 el regidor
de costumbres [...] €l fue quien me fue a ver y a invitar para la imagen del Nifio
Doctor y yo acepté de corazon porque soy devota también de esa imagen, en
primera porque he estado enferma también, entonces le tengo devocion porque
si estoy viviendo es gracias a €l [...] entonces dije, pues si, acepto de corazéon
(mayordoma).

Algunas mujeres afirmaron incluso que a pesar de que fue el regidor de
costumbres o el presidente auxiliar quien se lo pidi6 personalmente, quien
estaba detrds de esa peticion era el propio santo o la virgen que venia a su
casa a pedirle que se ocupara de €l o de ella. Al fin y al cabo, la fe de estas
mujeres es determinante para asumir el cargo que les es ofrecido:

Yo pienso que el mismo santo les envia a nuestra casa (mayordoma); yo siento
que la virgen santisima a mi me dono ese ser de que yo tenia que apoyar a la
Iglesia, yo asi senti que no fueron ellos los que pensaron que me fueron a ver
sino que la misma virgencita decidié o no sé, me envio a ese pensamiento que
yo pudiera llegar a la Iglesia (fiscal).

Otro elemento importante a considerar en la aceptacion de las mujeres a
ocupar estos cargos tiene que ver con su interés por “mantener la tradicion”. En
este sentido consideran que los cargos religiosos forman parte de su identidad
cultural tradicional y evitarlos supone una pérdida que no estan dispuestas a
asumir. Ellas, “guardianas de la tradicion”, aceptan los cargos religiosos para
que no se pierdan, independientemente de si era ésta su motivacion inicial o
de si tienen recursos suficientes para asumir esta responsabilidad.

Que se mantengan las costumbres, que no piensen que es un gasto, porque
con la ayuda de las personas se puede salir adelante para conservar todo lo que
nuestros antepasados nos ensefiaron; las mayordomias son importantes porque de
ahi depende también nuestra tradicion, nuestras raices, la formacion de nosotros,
que no nos olvidemos de nuestras tradiciones y costumbres; por fe que le tiene
uno al patrén, y si uno no lo hace, ;quién lo va a hacer?

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuelzalan 105

‘]
4

|

l] k\x\ ii ik

Mayordoma San Andrés Tzicuilan, 2009
Foto: Eugenia Rodriguez

La pregunta pertinente en este punto del analisis es: spor qué las autoridades
civiles y religiosas ofrecen cada vez mas a las mujeres los cargos religiosos? Les
preguntamos directamente a ellos y su respuesta no deja lugar a dudas: de una
manera general reconocen que actualmente la gente ya no esta interesada en
ocupar estos cargos. Esta tendencia en la region ya fue apuntada por Arizpe
en la década de 1970: “El servir en cargos es socialmente prescrito. En épocas
anteriores la rigurosa observacion de las costumbres y el miedo a la autoridad
eran suficientes para asegurar su cumplimiento. Hoy en dia empiezan a aparecer
los primeros signos entre los jovenes de querer evitar asumir los cargos”.?

En San Andrés Tzicuilan (Junta Auxiliar del municipio) las mujeres
empezaron a ocupar cargos de mayordomia del patron cuando no se encontraba
a nadie en el pueblo que quisiera asumir el compromiso. Es lo que ocurrié con
la organizacion de mujeres Siuamej Sentekitini (Mujeres que trabajan juntas)
que fueron las primeras cargueras del Santo Patron en San Andrés en 1999.
Ellas accedieron al cargo a solicitud del regidor de costumbres de la comunidad,
quien ante la ausencia de propuestas de hombres para asumir el cargo, decidio
realizar la propuesta al grupo de mujeres. Una representante de la organizacion
explica como fue su particular proceso de acceso al cargo:

% Lourdes Arizpe, Parentesco y economia en una sociedad nabua, México, INI/Conaculta,
1973, p. 128.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



106 Eugenia Rodriguez Blanco

Es que hay problemas en la comunidad. A veces nadie quiere la mayordomia,
nadie. Bueno no es que no quieran, es que no pueden por cuestiones economicas.
Y entonces el presidente de costumbres pensé que si una persona no puede a
lo mejor entre varias si, y le dio en el clavo, y fue que asi nos fue a decir.

Los hombres o los jefes de familia rechazan cada vez mas las propuestas
de las autoridades para ocupar cargos ceremoniales, eludiendo asi la respon-
sabilidad comunitaria antiguamente prescrita. En un contexto de desprestigio
y consiguiente desinterés por los cargos religiosos por parte de los hombres,
proponer el cargo a las mujeres viudas catolicas y devotas resulta ser una
“apuesta segura”. Como afirma una mujer fiscal en Cuetzalan: “al ver las
personas que ya no hay mayoria de hombres, pues ya nos eligen a nosotras
las mujeres”.

Un dato interesante en este sentido es que se escucha por parte de las
autoridades y las propias mujeres que se “pidio el favor” de ocupar el cargo.
Lo cual demuestra una vez mas que actualmente /os cargos son una carga.

Por otro lado, las mujeres que piden el cargo —quienes representan una
minoria de las mujeres con cargo— lo hacen por alguna promesa o como accion
de gracias por algo. Es curioso observar como, en la gran mayoria de casos,
la promesa o la accion de gracias tiene que ver con el bienestar de sus hijos
y, en general, muy asociado a temas de salud de la familia. Los testimonios de
las mayordomas en este sentido son explicitos:

Yo le debo mucho a la virgencita, porque mi hija no tenia recursos para estudiary
gand una beca y ahora estd en la Universidad, en Puebla; yo lo hago como accion
de gracias por los beneficios que gracias a Dios tiene tiempo que le pediamos
y no nos abandono, no nos dejo, siempre tuvo piedad de nosotros [...] Es un
agradecimiento al santo porque mis hijos trabajan en trabajos dificiles [...] y le
estamos dando gracias a €l que se salvo de dos accidentes que ha tenido.

En la busqueda de los factores causales responsables del proceso de
feminizacion de los cargos en Cuetzalan, analizamos de manera particular el
papel de las organizaciones de mujeres en dicho proceso. Nuestro objetivo se
centro en evaluar el papel de las organizaciones de mujeres como instrumento
de cambio cultural pro igualdad de género. Para ello analizamos la posible
relacion entre un fendmeno y otro —mujeres indigenas organizadas y mujeres
cargueras—y comprobamos como, a pesar de que las organizaciones de mujeres
suponen un instrumento de cambio cultural relativo a las relaciones de género
en muchas de las expresiones de subordinacion y marginacion de las mujeres,
especialmente en el area de violencia de género y salud sexual y reproductiva, su
papel en el cambio cultural que supone la creciente participacion de mujeres en

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuetzalan 107

el sistema de cargos ha sido minimo. En este sentido comprobamos que la gran
mayoria de mujeres cargueras no forman parte de organizaciones de mujeres,
ni han recibido de éstas capacitacion o sensibilizacion para su empoderamiento
como mujeres. A pesar de que las mujeres indigenas organizadas incluyen
entre sus demandas la democratizacion del sistema de cargos y la igualdad
de oportunidades en el acceso y participacion a cargos de poder y decision
en sus comunidades, el trabajo de estas organizaciones no fue directamente
responsable del fendbmeno de la feminizacion de los cargos en Cuetzalan, sino
que, como vimos, respondié mas a otros factores e intereses.

DINAMICAS DEL PROCESO DE FEMINIZACION DE LOS CARGOS

Que los cargos politicos y religiosos sean tradicionalmente ocupados por
hombres en las comunidades indigenas, no ha supuesto un impedimento para
la creciente participacion de las mujeres. A pesar de que supone un desafio a
la tradicion, hombres y mujeres valoran positivamente la creciente participacion
de las mujeres en los cargos comunitarios y, concretamente, en los religiosos
—los cargos civiles, de nuevo, presentan otras dinamicas. Los hombres no
critican a las mujeres en cargos religiosos porque es un espacio por el que no
compiten. Incluso les resulta de interés que las mujeres ocupen esos cargos
y, por tanto, valoran esta participacion femenina. Por ello, no encontramos
argumentos “tradicionalistas” o “culturalistas” para impedir la participacion de
mujeres en cargos religiosos.

Sin embargo, la escasa participacion de mujeres en cargos civiles o politicos
encuentra explicacion en la consideracion, atin vigente, de que los hombres
estan mds capacitados que las mujeres para ocupar estos cargos de autoridad
y poder. Los candidatos a presidentes auxiliares son los encargados, cada tres
anos, de elegir el equipo de regidores con los que formara gobierno. Que entre
estos regidores no se encuentren apenas mujeres es explicado normalmente
con argumentos que restan capacidad a las mujeres, asi como con argumentos
que les eximen de responsabilidad reconociendo que son ellas las que no
estan interesadas en la politica —normalmente, dicen, por las cargas familiares
y domésticas. Otra de las excusas usadas para limitar el acceso y participacion
de mujeres en cargos politicos, es que las mujeres pueden generar problemas
o “comportamientos desviados” en el ambiente masculino de la Presidencia.
Por tanto, encontramos argumentos “sexistas” o discriminatorios de género para
impedir la participacion de mujeres en cargos politicos.

Para las mujeres, las cargas domésticas y familiares suponen un factor
limitador para acceder a cargos comunitarios, sobre todo politicos, y en
menor medida religiosos (fiscales especialmente). La conciliacion entre las

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



108 Eugenia Rodriguez Blanco

responsabilidades del cargo y las domésticas y familiares no siempre es posible.
Por esta razon, las mujeres jovenes con hijos dependientes dificilmente aceptan
un cargo politico cuando se les ofrece, o se presentan como candidatas al
mismo. Ademas, para los hombres, puede ser motivo de critica a las mujeres en
cargos pues, como ellos mismos afirman, no esta mal que las mujeres ocupen
cargos, siempre y cuando no desatiendan sus “responsabilidades” domésticas
y familiares.

Pero no todos los factores que limitan el acceso y participacion de mujeres
en cargos comunitarios, especialmente politicos y religiosos de alto rango, tienen
que ver con factores externos, también se conjugan en el proceso factores
internos; la autolimitacion de las mujeres es destacable en este sentido. Es comun
escuchar a las mujeres indigenas reconocer que no seran capaces de ocupar
un cargo de fiscal en la Iglesia o de regidora en la Presidencia porque son
cargos de mucha responsabilidad que exigen conocimientos que, consideran,
no poseen o que incluso son mas propios de los hombres. Esta autolimitacion
de las propias mujeres, acompanada de los otros factores causales limitadores,
supone inequidad que se traduce en menor presencia de las mujeres en
determinados cargos politicos y religiosos.

Por tanto, el reciente y creciente proceso de feminizacion de los cargos en
Cuetzalan refiere especialmente a los cargos ceremoniales y religiosos y, dentro
de éstos, a los que representan menor autoridad, responsabilidad y prestigio. La
participacion femenina en este tipo de cargos es facilitada e incluso impulsada
por quienes no ven en ella una “amenaza” al tradicional orden de género en
el sistema de cargos.

CONCLUSIONES: MUJERES EN CARGOS Y EMPODERAMIENTO

El diagnostico realizado sobre las mujeres cargueras no arroja conclusiones
positivas en términos del empoderamiento de estas mujeres. Por un lado, en
relacion con el acceso, comprobamos que los cargos que ocupan las mujeres
son aquellos cargos que van perdiendo prestigio y autoridad en la comunidad:
son sobre todo cargos religiosos. El desprestigio incipiente y creciente de los
cargos religiosos genera menor presion de “candidatos” a los mismos. En este
contexto, los hombres y, especialmente, los hombres jovenes, se muestran
poco interesados en introducirse en la tradicional “carrera de cargos”, dejando
espacio a otros agentes o actores sociales que, por otras razones, si muestran
interés en ocuparlos.

Las mujeres ocupan los cargos que los hombres desocupan, y lo hacen por
la comunidad, por su familia y por su devocion o fe religiosa: por la comunidad,

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacion del sistema de cargos en Cuetzalan 109

pues consideran que es importante mantener la tradicion, y alguien se ha de
ocupar de esas obligaciones comunitarias; por la familia, pues al asumir el
cargo estas mujeres esperan de retorno la bendicion o la proteccion divina de
los miembros de su familia; y finalmente por su fe, pues son mujeres devotas a
determinados santos y virgenes de la Iglesia local y no se sienten capaces de
negarse a ese compromiso cuando les es propuesto.

Que las mujeres ocupen los cargos que los hombres desocupan se hace
evidente, ademas, cuando analizamos donde ellas no estin. Asi, comprobamos
que en los cargos politicos las mujeres atin estin infrarrepresentadas. Estos
cargos que aumentan en prestigio y autoridad en relacion con los cargos
religiosos, resultan interesantes para los hombres que, aferrados a su privilegio
en el acceso, dificultan el acceso de las mujeres.

El perfil de las mujeres cargueras, tal y como vimos, es normalmente
el de mujeres sin marido —viudas, solteras o con marido migrante—, hecho
que demuestra que un factor determinante para su acceso a los cargos es
el que tiene que ver con su estado civil. Que sean mujeres viudas no es un
indicador de empoderamiento, especialmente cuando ellas mismas afirman
que si su marido viviera seria €l quien encabezaria el cargo. Ademas, no son
mujeres que hayan formado parte de iniciativas para fomentar o favorecer
el empoderamiento promovidas por organizaciones de mujeres indigenas y
mestizas en Cuetzalan. En este sentido, es destacable que las mujeres cargueras
no poseen una significativa conciencia sobre la desigualdad de género o la
discriminacion hacia ellas, asi como especial sensibilidad en relacion con los
derechos de las mujeres. Por tanto, en relacion con el acceso de las mujeres a
cargos comunitarios, salvo algunos casos excepcionales —como lo es el de Rufina
Villa como candidata a la Presidencia Municipal de Cuetzalan—, no responde
a procesos de empoderamiento de las mujeres cargueras.

Por otro lado y al mismo tiempo, en relacion con las consecuencias de su
participacion, comprobamos que las mujeres cargueras, normalmente mujeres
mayordomas, ni buscan ni encuentran mayor prestigio social y autoridad por el
hecho de ocupar un cargo. Reconocen y les es reconocida su labor ceremonial
y comunitaria, pero este reconocimiento social no se traduce en términos de
empoderamiento. La tradicional division sexual del trabajo en el dmbito ritual
se mantiene con la participacion femenina en los cargos. En este sentido, es
importante destacar que las mujeres ahora acumulan el cargo, a la carga de
trabajo doméstico v ritual. Las mujeres cargueras se “cargan” de trabajo con los
cargos y, en ocasiones, se “cargan” también de deudas. Mas gasto econdémico
y menor tiempo para dedicarse a ellas mismas y a sus actividades productivas
son algunas de las consecuencias vividas por las mujeres que ocupan cargos.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



110 Eugenia Rodriguez Blanco

La incorporacion de las mujeres al sistema de cargos ha correspondido
a necesidades circunstanciales en el contexto de Cuetzalan, mas que al
reconocimiento explicito del valor o derecho de la participacion femenina
en el sistema de cargos. En este sentido, y respondiendo a las preguntas que
formulamos al inicio de este articulo relativas a la posible conexion entre la
creciente participacion femenina en el sistema de cargos y la superacion de
la inequidad de género, afirmamos que los principales factores causales que
han determinado este proceso no tienen tanto que ver con un avance de las
mujeres como género, como con otros factores ajenos a ello y mas ligados al
mantenimiento de los intereses y privilegios de los hombres en el sistema de
cargos. El diagnostico de las mujeres cargueras en Cuetzalan permite interpretar
el fendmeno de la feminizacion de los cargos como una expresion mas de la
subordinacion de género en el sentido en que lo define Olivera:

[..] de las tres subordinaciones de las indigenas, la de género es la mads permanente:
cuando hay cambios culturales y econdmicos, generalmente la subordinacion
de género solamente cambia de forma, se resignifica ajustindose a la nueva
situacion, sin que su esencia y significado cambien significativamente, aun cuando
la posicion econdmica y social de las mujeres haya variado positivamente.”

Si la participacion creciente de mujeres en el sistema de cargos, o la
feminizacion de los cargos comunitarios, no responde a un cambio en las
relaciones de género, entonces no puede ser considerado un cambio cultural
pro igualdad de género.*

# Mercedes Olivera, “Discriminaciones de género y etnia”, en P. Bonfil y Elvia Rosa Martinez
(coords.), Diagnostico de la discriminacion hacia las mujeres indigenas, Coleccion Mujeres
Indigenas, México, CDI, 2003.

# Eugenia Rodriguez, “Género, cultura y desarrollo: limites y oportunidades para el cambio
cultural pro igualdad de género en Mozambique”, Policy Paper (01/09), Espana, Instituto
Complutense de Estudios Internacionales, Universidad Complutense de Madrid, 2009.

Politica y Cultura, primavera 2011, niim. 35, pp. 87-110



