Ortiz-Osés, Andrés y Patxi Lanceros (eds.),
La interpretacion del mundo. Cuestiones
para el tercer milenio, México-Barcelona,

Rubi Anthropos Editorial, Universidad
Autonoma Metrpolitana, 2006, 239 pp.

Por Fernando Sancen Contreras®

a interpretacion del mun-
Ldo es un asunto complejo.

En ello va la forma en que
vivimos. Ver al mundo que nunca
acaba de ser, que se modifica a rit-
mo cada vez mas acelerado y casi
siempre a contrapelo porque cuesta
entenderlo, no siempre resulta facil.
El libro que nos ocupa es un con-
junto de visiones acerca del mundo,
pero sobre todo, de la interpretacion
que de €l hacen autores varios. Di-
versidad de interpretaciones, seria
una forma de describirlo, pero la
tarea que todos ellos se impusieron
—darle sentido a lo que nos rodea
y que llamamos mundo— conduce a
la armonia de esta diversidad de vi-
siones. No es solamente el tema lo
que les es comun. También los une
la libertad con que expresan sus in-
terpretaciones; los une el gozo con

* Departamento de Politica y Cultura.
Universidad Autobnoma Metropolitana — Xo-
chimilco.

que las desarrollan. Todos ellos nos
llevan a su propia interpretacion vy
nos ponen ante mundos diversa-
mente interpretados, mundos crea-
dos y creidos.

Nos muestran un mundo inter-
pretado desde la globalizacion, des-
de la experiencia religiosa, desde la
ciencia, la clonacion o lo tragico. Re-
corremos mundos desde la reflexion
acerca del lugar, de la identidad, del
limite, o desde la vida misma. El li-
bro retne vivencias practicas de la
Hermenéutica con una fruicion vy
desenfado que conlleva a disfrutar
la interpretacion, y por qué no, a no
tomar en serio ni al mundo ni a nues-
tra interpretacion sobre €l, ni a noso-
tros mismos. Andrés Ortiz-Osés, por
ejemplo, sin definir si “es o se es, sino
que es Osés”, nos pone ante cente-
nas de aforismos, interpretacion del
mundo de la vida como relajo filoso-
fico: desentendimiento animico (p.
233). Dice, por ejemplo, “Redios es
un taco que replica al dios: pero dios



272

no tiene réplica; Como dice Maria
Zambrano, los ojos no solo son para
ver sino para llorar: yo dirfa que al
ver lo que se ve” (p. 227). También
introduce aforismos completamente
filosoficos, como: “Conocer es co/
ser” (p.220); o “la razodn estd en la
aceptacion del limite: la creacion en
el traspaso del limite”; o bien “En la
Hermenéutica el lenguaje funge de
mediacion entre la voluntad y la re-
presentacion: porque es voluntad de
representacion y representacion de
la voluntad” (p. 216); o “La cultura
es mitologia: logos del mito, lengua-
je de la vivencia, relato de la expe-
riencia” (p. 210). Es asi como Ortiz
Osés “Mundo de la vida: Hermenéu-
tica y facticidad”, presenta en vivo su
filosofia de la doble implicacion que
incluye los contrastes y los conflic-
tos contemporianeos proponiendo
con ello “hablar hermenéuticamente
de la razon-sentido y de la verdad-
sentido como categorias relaciona-
les, interpretaciones intersubjetivas
de nuestra condicion mundana” (p.
237).

Al inicio del libro, Patxi Lance-
ros, “All that is solid, politica(s) de la
globalizacion” hace un breve analisis
del Estado y la sociedad actual des-
de la perspectiva de la globalizacion
y ve al mundo como la “loteria de
Babilonia” en la que todos los hom-
bres son iguales ante (frente o bajo)
las leyes del azar, tanto para recibir
premios como castigos dependien-
do de la suerte en la jugada. Habla
del dinamismo del contrato social y
aboga para que se guie por el prin-

Por Fernando Sancén Contreras

cipio: quod omnes tangit ab omni-
bus tractari et approbari debet [lo
que atane a todos debe ser tratado
y aprobado por todos]. Ante la rea-
lidad del Estado en la globalizacion
concluye que “si el Estado (es decir
el contrato) es un artefacto de coac-
cion y obligacion, lo es por cuanto
articula el vinculo social, por cuanto
conduce al consenso y contiene los
conflictos garantizando la cohesion
social. No es propiedad de ninglin
individuo o grupo y debe ser apro-
piado por todos y para todos. Esa es
la clausula innegable del contrato, el
fundamento inmanente e ineludible
del Estado” (p.42).

Gianni Vattimo ve la religion
como fenomeno propio del fin del
Siglo xx por el creciente interés en
ella, y considera de facto a las re-
ligiones como “posibles guias para
el futuro”, puesto que se presentan
como “fenémeno social y cultural”
(p.45). Eso lo encuentra también
en la filosofia, ya que de acuerdo
a Heidegger, se da una nueva re-
lacion entre la filosofia y la mistica
vinculada con la religion. Vattimo
asume que “la metafisica no fina-
liza porque hayamos encontrado
una verdad mas verdadera, que la
confute y nos ofrezca finalmente el
verdadero significado del ser”. Esto
lo lleva al nihilismo, y a una nueva
interpretacion del mundo donde el
mito y la religion tienen cabida en la
reflexion filosofica. En efecto, para
¢l, “la metafisica que empezd con la
idea de que la verdad es objetividad,
se concluye con el ‘descubrimiento’

Politica y Cultura, primavera 2008, niim 29, pp. 271-276



Ortiz-Osés, A. y Patxi Lanceros (eds.), La interpretacion del mundo...

de que la objetividad es algo que
el sujeto pone, y de que ese sujeto,
a su vez, se convierte en un objeto
manipulable”. Aparece asi la impor-
tancia de la interpretacion del mun-
do realizada por cada sujeto, que
para Vattimo conduce a la religion.
Su tesis, en efecto, afirma que “si el
pluralismo filosofico se toma en se-
rio su condicion de interpretacion,
se topa de nuevo con la tradicion
religiosa occidental, es decir, con la
tradicion judeocristiana” (p.50); la
historia del Ser llega a ser la Histo-
ria de la Salvacion. Vattimo, fiel a su
origen occidental centra su discurso
en la tradicion judeocristiana y en
el Islam, dejando de lado otras for-
mas de mitologia y de religiones del
mundo actual.

El tema de la ciencia reviste gran
importancia en el contexto de la her-
menéutica al influir actualmente en
la cosmovision de cualquier indivi-
duo. Raimon Panikkar “Emanciparse
de la ciencia”, aborda el problema
de la relacion entre la ciencia y la
sociedad actual. Propone un nuevo
concepto: la ontonomia, que es la
union del conocimiento con el amor,
ahora separados no solo en la cien-
cia, sino en la vida de los individuos.
Propone también recuperar la onto-
nomia de lo femenino, la ontonomia
de la naturaleza, y la ontonomia de
lo divino. Respecto a la ciencia, y
basado en la interpretacion diferen-
ciada del mundo, afirma que “la ta-
rea que se nos impone hoy no es la
de condenar, sino la de emanciparse
del dominio de la ciencia” (p.61).

273

Pero esta emancipaciéon no es una
simple reforma porque “este mundo
es imposible, no tiene futuro, se au-
todestruye” (p.62). Se trata de una
“verdadera transformacion que co-
mienza con una nueva manera de
pensar” (p.62) que pasa por el sim-
bolismo. Panikkar sostiene que “es
necesario recuperar todo el dinamis-
mo del pensamiento simbodlico para
salir de los callejones sin salida de
nuestra situacion cultural” (p.70).
Javier Sadaba aborda un tema de
la ciencia que atane a la filosofia y
a la sociedad: la clonacion. Repre-
senta un buen ejemplo de interpre-
tacion de un tema actual propio de
la ciencia y la tecnologia, vital para
la sociedad. En su colaboracion “Fi-
losofia y clonacion” se refiere a la
clonacion reproductiva haciendo
‘antropologia mental’ (Wittgenstein).
Luego de distinguir entre una accion
imprudente y una accion perversa,
sefala que actualmente no hay for-
ma de demostrar que la clonacion
es perversa. Critica las posiciones de
algunos fil6sofos que afirman que la
clonacion va en contra de la natu-
raleza (P. Dworkin), que no respeta
la unicidad de la especie humana
(Hans Jonas), que romperia la au-
tocomprension que tiene el ser hu-
mano de si mismo (H. Putnam vy J.
Habermas) porque “no es descarta-
ble que el horror a la clonacion y los
sentimientos que expresa sean pro-
ducto de la tradicion, de los prejui-
cios o de la desinformacion” (p.92),
y concluye diciendo que “la filosofia
solo se rinde ante razones potentes

Politica y Cultura, primavera 2008, niim 29, pp. 271-276



274

y que, en nuestro caso, solo dira que
es inmoral la clonacion si destroza
alglin Derecho Humano” (p.92).

Félix Duque, “Esculpir el lu-
gar” presenta un escrito profundo
y dificil por su discurso siempre
simbolico, pero estimulante por su
originalidad. Vincular el lugar con
la interpretacion del mundo no se
lee con frecuencia. Duque inicia su
colaboracion trayendo la definicion
que del lugar da Aristoteles en su
libro de la Fisica: es “el limite pri-
mero inmoévil del ‘cuerpo’ continen-
te” (p.95); es el lugar de cada cosa.
De ahi “la creencia filosofica inicial
(y de sentido comun): ;de donde
venimos?, sa donde vamos? Porque
aunque pasemos ahora por muchos
lugares, se entiende que origen y
meta son nuestros lugares natura-
les” (p. 95). Duque nos lleva por va-
rias eruditas disgregaciones sobre
el tema y aprovecha para criticar el
lema de Estados Unidos: God bless
America mencionando a Holderlin y
a Nietzche.

Para el autor, el arché (origen)
es el télos (término), es decir, que el
locus es algo que permanentemente
se construye. Al mencionar el circu-
lo hermenéutico de la localizacion,
ve su nula contribucién para com-
prender el concepto de lugar por-
que la localizacion sélo puede ser
un marco fisico de referencia o tam-
bién algo ‘espiritual’ que sirva como
sena de identidad de un pueblo o
de una cultura. Aclara su posicion
cuando afirma que “todo lugar es
un constructo artificial, precario y

Por Fernando Sancén Contreras

siempre expuesto a la modificacion
y a la destruccion. Y no solo ello:
todo lugar indica una falta: la falta,
justamente, de un origen fehacien-
te, ‘natural’ (p.109), un vacio que
solo se llena con el simbolismo que
proyecta quien se lo apropia; una
tierra vacia de valores culturales, es-
pirituales, que el conquistador o el
fundador aporta y de esa manera la
hace suya, aunque destruya los va-
lores hasta entonces vigentes en esa
tierra.

Otro articulo nos lleva a la re-
flexion filosofica desde la estética,
la sociologia y la psicologia sobre el
cuerpo, sobre su sentido, su cons-
truccion de espacios, relaciones,
sociedades. Me refiero al trabajo
“Transitos, espacio publico, masas
corpOreas”, de Manuel Delgado,
quien estudia el espacio, la calle, la
ciudad, vinculados con el cuerpo.
Habla de un espacio que es atrave-
sado necesariamente por el cuerpo,
y organizado por éste que es fuente
y destino de toda iniciativa. Para Ma-
nuel Delgado, “es el cuerpo el que
hace el espacio que ocupa” (p.121).
Asi, cada cuerpo es un espacio para
la relacion y el movimiento, fuente
de orientacion y sentido. Por ello
no puede detenerse, no descan-
sa ni duerme. El cuerpo es reflejo
y participe del ritmo con que vive
todo organismo. Mas aun, Delgado
entiende que “la naturaleza social-
mente construida del cuerpo es lo
mismo que reparar en la condicion
corporalmente organizada de la so-
ciedad” (p.129).

Politica y Cultura, primavera 2008, niim 29, pp. 271-276



Ortiz-Osés, A. y Patxi Lanceros (eds.), La interpretacion del mundo... 275

Esto lo lleva a establecer que
socializar es somatizar, es decir, in-
teractuar en, por, y para el cuerpo.
Asi, la sociedad implica necesaria-
mente un espacio. Pero este espacio
social no puede reducirse a unidad
alguna, puesto que responde a una
pluralidad multiple y en cierto modo
innumerable, cada uno de cuyos
elementos constitutivos se yuxtapo-
nen, muchas veces de forma impre-
visible, unos sobre otros. Claro que
ese espacio es el resultado de una
practica social, la cual no es sola-
mente instrumental, sino semantica
y significadora. Asi la hermenéutica
se vincula necesariamente con el
espacio publico construido a partir
del cuerpo como espacio original,
arché y telos, tal como lo senala-
ba Félix Duque en su colaboracion
para este libro. Joseba Zulaika, “Las
ruinas de la identidad. Conversion y
es-critura”, se hace eco de Wittgens-
tein para quien “la resolucion de
los verdaderos problemas del pen-
samiento y de la interpretacion del
mundo no dependen del intelecto,
sino de nuestras autodefiniciones y
de nuestra disposicion a cambiar de
vida” (p.135). Zulaika sitaa a la con-
version y la reconversion en el cam-
bio de imagenes mentales. Deja sin
respuesta explicita la cuestion del
origen de la fuerza de la voluntad,
pero apunta hacia el sujeto como
creador de simbolos. Asi, la conver-
sion seria el mecanismo de correc-
cion de orden simbdlico que “abarca
mas alla del intelecto y del lenguaje
como comunicacion, también la vo-

luntad, la imaginacion...” (p.139).
Basado en Alain Badiou afirma que
“es desde el lenguaje de la subjetivi-
dad, y no del conocimiento neutro,
que tiene sentido la Verdad-Evento”
(p.148), y con Zizek se pregunta:
“,Qué [sucede] si la verdadera fide-
lidad al Evento es ‘dogmatica’ en el
sentido preciso de Fe incondicional,
de una actitud que no pide buenas
razones y que, precisamente por
ello, no puede ser refutada por nin-
guna argumentacion?” (p.149). Al
responder, rescata las “ruinas de la
identidad” y recupera su auténtico
origen: el sujeto, cuya identidad no
le es dada, sino que él la construye
constantemente.

Otro trabajo muy sugestivo es el
de José Luis Villacanas Berlanga, “De
la tragedia a lo tragico”, quien se pre-
gunta: “no es la tragedia algo de lo
que debemos curarnos mediante esa
compleja comedia, esa fina satira del
mito, llena de ironia y de complici-
dades, de piedad reciproca, que es
el psicoanalisis?” (p. 152) y sugiere
su propia respuesta: “La forma tragi-
ca, como destino del héroe, no nos
esta ya disponible. La distancia mi-
tica por la cual un hombre enfermo
se convierte en un héroe ya no nos
resulta accesible” (Ibid.). Gracias al
psicoanalisis sabemos que el hom-
bre es responsable de sus idealiza-
ciones y sublimaciones y, por tanto,
de su dolor irreparable. Pasamos
de la tragedia a la comedia gracias
a la subjetividad trascendental. Para
Kierkegaard, afirma, nuestra época
es “aquella que se encamina prefe-

Politica y Cultura, primavera 2008, niim 29, pp. 271-276



276

rentemente por los derroteros de lo
cOmico” (p.154).

En cambio, para ¢l “lo comico
consiste en que la subjetividad, en
su forma mas simple, se impone
como norma de valor” (p.155). Esto
ha hecho que desaparezca la trage-
dia porque “No es la vida subjetiva
el elemento constitutivo de la dimen-
sion de la tragedia, sino una dimen-
sion objetiva que al ser asumida por
un ser humano constituye al héroe.
El hombre moderno ha entendido
que ciertos personajes son objetos
de tragedia. Los griegos parecen ha-
ber entendido que ciertos humanos
cargan con una pena objetiva que es,
en si misma, esencial y constitutiva,
el elemento del que depende la tra-
gedia” (p.160). Hoy “lo tragico es la
autoconciencia de lo comun al exis-
tir humano, de tal manera que nin-
gin héroe pueda monopolizarlo ni
ningln cinico ignorarlo” (p.164). La
diferencia interna especifica del in-
dividuo y el supuesto de la igualdad
del que brota el derecho, son hitos
de la tragedia del hombre actual, de
la cual no es posible alejarse, y me-
nos aun ignorarla. De ahi la angustia
en que se da su sociabilidad.

Eugenio Trias presenta en “La
idea del limite” su filosofia del limite,
una filosofia trascendental “que con-
cibe al limite como aquello que hace
posible, como condicion, toda expe-
riencia” (p. 185). Para el ensayista,
la esencia del limite debe concebirse
como reflexion, reflexibilidad; pero
no en el sentido de la reflexion de
un sujeto como objeto, sino como

Por Fernando Sancén Contreras

“reflexion intrinseca e inmanente de
lo Mismo” (p.178), es decir, del limi-
te y del ser del limite. Asi, la esencia
es “pura auto-reflexion en su pro-
pia mismidad” (p.179); la filosofia
del limite es margen y periferia del
Mundo; “desde ella determina y de-
cide cuanto en él puede tener sen-
tido (y verdad); o puede dar lugar
al libre uso de la propia libertad”
(p.184). A diferencia de otras filoso-
fias que arruinan toda posibilidad de
una ética, “la filosofia del limite es
propuesta que se propone verdad,
y proposicion que se propone a la
libertad y responsabilidad del fron-
terizo, de modo que éste disponga
libremente su ethos” (p.185). En len-
guaje kantiano, la filosofia del limite
hace que se repiensen las distin-
tas condiciones de posibilidad que
hacen posible la experiencia “que
puede ser constructiva, o enunciar
lo que por verdad y no verdad debe
entenderse” (pp.189-190). De esta
forma el sujeto viene siendo quien
da sentido a su praxis, a su expre-
sion lingtiistica desde ese limes peri-
férico en que existe.

Estamos ante un libro abierto
a la interpretacion del mundo por-
que “no hay hechos sino sélo in-
terpretaciones... los hechos se nos
presentan siempre interpretados, y
susceptibles de nuevas, de distintas,
interpretaciones” (p.7). Queda la in-
vitacion para interpretar a nuestro
mundo, a nosotros mismos, a nues-
tras acciones.

México, D. F., diciembre de 2007.

Politica y Cultura, primavera 2008, niim 29, pp. 271-276



