Los actores culturales entre la tentacion comunitaria y el mercado global:

el resurgimiento del Son Jarocho.

Ishtar Cardona”

Resumen
El presente articulo pretende reflexionar sobre la constitucion de actores culturales en
México mediante el analisis de la tension existente entre la nostalgia de una estructura
reguladora de los contenidos simbdlicos nacionales y la aceptacién de las reglas del
mercado global; esto apoyado en el estudio de la construccién actual de las pertenencias
identitarias de los musicos tradicionales de Veracruz y los procesos de reconocimiento y

creacion artistica que han establecido con las comunidades transnacionales de California.

Palabras clave: Actor y sujeto / MUsica tradicional / Identidad / Estado-Nacion / Mercado

Abstract
The present article tries to deepen in the constitution of cultural actors in Mexico by means
of the analysis of the existing tension between nostalgia, inside a regulating structure of
the national symbolic contents, and the acceptance of the rules of the global market; this
will be supported with the study of the present construction of the identity properties on the
traditional musicians of Veracruz and the processes of recognition and artistic creation that

they have established with the transnational communities of California.

Keywords: Actor and subiject, traditional music, identity, Nation-State, global market

* Doctorante en Sociologia en el Institut des Hautes Etudes de '’Amérique Latine, Paris Ill — Sorbonne
Nouvelle. Direccion electrdnica: ishtarcardona@yahoo.fr




INTRODUCCION

Las politicas culturales y la produccién artistica en México constituyen un campo de
investigacion fértil que ha dado origen a numerosos estudios, los cuales nos permiten
construir una vision precisa y documentada sobre el fenbmeno en general. Sin embargo,
no ocurre lo mismo con las relaciones entre creadores culturales, Estado y sociedad en el
periodo de mutacién econémica y politica de los afios ochenta hasta la fecha.

Cuando nos referimos a los creadores culturales en México estamos hablando de
sujetos muy fragmentados, en transicién. Sus lazos con las instituciones se debilitan a la
vez que ellos mismos se encuentran de mas en mas sometidos a las variaciones y riesgos
del mercado, un mercado que se manifiesta actualmente bajo el signo de la globalizacion.
En este contexto, ¢pueden los artistas erigirse en actores culturales cuyas creaciones
sean portadoras de nuevos significados, de un nuevo imaginario donde se reconozcan
otros actores, otros segmentos de una sociedad también fragmentada?

México conocié en el pasado importantes movimientos culturales relacionados con
el Estado y la politica. En un periodo de repliegue del Estado y de descomposicion del
sistema politico nacional, ¢pueden los creadores culturales hacer emerger nuevos
movimientos culturales o estan condenados a ser absorbidos por el mercado mundial?

Esta tension existente entre la nostalgia de una estructura reguladora de los
contenidos simbdlicos nacionales y la aceptacion de reglas de mercado que no
necesariamente reconocen las particularidades regionales se manifiesta de forma
caracteristica en el caso de los musicos de Son Jarocho, particularmente en aquellos que
hoy en dia practican el género desde las intersecciones de una tradicion a la que le
cuesta definirse a si misma.

A lo largo del presente texto, se busca estudiar el advenimiento de nuevas formas
de accidn colectiva, que Unicamente resultan posibles en el marco del declive del modelo
de Estado-Nacién, mediante el analisis de la recomposicién identitaria que ha
acompafiado a la reactivacién de una practica musical local. Practica que afirma sus
referentes historicos en una tradicion validada desde lo comunitario, pero que para
subsistir debe de establecer un didlogo con lo exterior (Que ya no es simplemente
nacional). Este diadlogo se da en términos estratégicos y de reproduccién material, pero
también en términos de la busqueda de sentido de la accion cultural. Lo local, o los
agentes de lo local, confrontados al contexto actual, transitan hacia lo global, y en ese

transito se transforman, mediante la reflexién sobre su accién, en actores culturales.



DE LA HISTORIA RECIENTE DEL SON JAROCHO

El Son Jarocho es producto del mestizaje, o en todo caso hibridacion, de distintos
universos culturales (arabo-andaluz, nahua, africano, napolitano, canario), ademas de que
ha recibido distintas influencias y se ha movido en contextos diversos a lo largo de la
historia de su constitucién; pero esta multiple adscripcion no se ha detenido en la mera
estructuracién de una narrativa estética, sino que ha abierto el juego multiple de espejos

de las pertenencias identitarias.

Recordemos que la musica de Veracruz experimenté un cambio de escenario —y
por lo tanto de cddigos de representacion— hacia la década de los afios cuarenta: la
campafa electoral de 1946 que llevaria a la presidencia a Miguel Aleman se realiz6 a
ritmo de son a fin de neutralizar las acusaciones de entreguismo al capital extranjero que
se le hacian al candidato veracruzano del flamante PRI. Ya hacia los afios treinta, la
creacion de una zona de extraccidn petrolera en Minatitlan habia provocado procesos de
recomposicion social que necesariamente afectaron las formas tradicionales de vida. Pero
es la incorporacién del son jarocho al repertorio de manifestaciones -culturales
administradas desde el Estado lo que va a originar su alejamiento de la raiz comunitaria y
su consecuente folklorizacion. Esta administracion de una expresion regional localizada,
como tantas otras en el caso mexicano (el mariachi, la charreria, la artesania), operé
como vaso contenedor de las proyecciones identitarias necesario a la conformacién de un

discurso nacional, y fue asumido efectivamente, por el conjunto social.!

La estética mas conocida del son jarocho reposa sobre el cliché de musicos y
bailadores vestidos de blanco, danzas de gran escenificacion e interpretaciones musicales
en las que el virtuosismo juega un papel fundamental. Se trata aqui de una narrativa de
consumo, estructurada de acuerdo a las légicas de un mercado de entretenimiento y
seguln los requerimientos de presentacion de un “folklore nacional”. En consecuencia, los
gestos y materiales que alguna vez compusieron la tradicion rural del son sufriran un
proceso de estilizacidbn necesario a su nuevo contexto de representacion: los trajes se
uniformaran y se tornaran mas vistosos, el arpa se agrandara con el fin de disponer de un

mayor nimero de escalas tonales y al mismo tiempo permitir que se toque de pie, y

! Cabe aqui recordar el sefialamiento que Eric Hobsbawm hace en The invention of tradition, cuando afirma
que las tradiciones introducidas desde lo alto del sistema social no operan si no son aceptadas también desde
la base. (Eric Hobsbawn; Terence Ranger (ed.), The invention of tradition, Cambridge University Press,
Cambridge, 320 pp.)



finalmente el fandango, la fiesta contenedora del son, sera olvidado para dar paso a las
danzas de escenario, las cuales al volverse mas complejas y masivas dejaran de lado la

tarima que servia para bailar los sones de pareja o de montén.

Musicos como Lorenzo Barcelata, Andrés Huesca, Lino Chavez, Nicolas Sosa, y
grupos como el Conjunto Tlalixcoyan, Los Nacionales, el Conjunto Tierra Blanca, el
Conjunto Medellin o los Tiburones del Golfo instituyeron practicas definidas sobre la
ejecucion del son jarocho, asi como graméaticas de representacidbn muy concretas que
derivaron en logicas de identificacion inmediata hacia esa estética particular del son de
Veracruz. El cine nacional retomara los tipos jarochos precisamente por esa definicion
grafica que permite que se les identifigue facilmente. Al mismo tiempo, el Estado-
Mecenas, que hasta bien entrada la década de los ochenta administr6 con mano férrea la
Cultura Nacional, impulsara la creacién de compafiias folkléricas los cuales no pocas
veces incluirdn cuadros jarochos al final de la funcién, es decir, para cerrar en el punto

mas alto del juego escénico.

Muchos son los musicos que migran a la Ciudad de México para tocar en foros
abiertos a la representacién de lo “nacional”; estaciones de radio como la XEW, la XEQ y
la B Grande de México; centros sociales como el Casino Veracruzano, y centros
nocturnos como el Sans Souci, el Follies y el Bremen. Varios de los conjuntos que
hicieron de la vida nocturna un medio de trabajo viajan hacia el norte para integrarse al
programa musical de sitios de espectaculo en Tijuana y Los Angeles. Debido a la
existencia de un publico deseoso de recuperar reflejos de un lugar de origen lejano,
California se vuelve un sitio comuln de presentacion de estos ensambles que daran origen
al nacimiento de otras agrupaciones integradas por mexico-americanos, a la vez que se
fundan conjuntos interesados en el estudio y ejecucién de la muasica de Veracruz
impulsados por investigadores universitarios de la Universidad de California — Los

Angeles o de de la Universidad de California —Northridge.

Hacia principios de los afios setenta, algunas voces comienzan a cuestionar la
I6gica estética imperante en el son jarocho, y se proponen “rescatar” la auténtica tradicion
musical veracruzana, oculta bajo los zapatos de charol y los abanicos de pléstico.
Jovenes musicos, historiadores y antropdlogos, en su mayoria originarios de la region,
comienzan por buscar y sacar del olvido a los viejos jaraneros rurales, a los que nunca se
profesionalizaron pero que eran reconocidos en los antiguos fandangos. Estos viejos

musicos seran una fuente abundante de informacién que sera aprovechada a través de



grabaciones de campo o mediante su incorporaciéon a nuevos ensambles musicales. El
rescate mas significativo fue el de Arcadio Hidalgo, viejo musico y decimero fallecido en
1984, quien realiza dos grabaciones discograficas: la primera en 1969 y la segunda en
1981 ya con el grupo Mono Blanco. Posteriormente se intentard reactivar el fandango
como fiesta comunitaria tradicional y se creardn talleres de musica y zapateado en varias

poblaciones, principalmente de la regiéon de los Tuxtlas.

Estos fandangos atrajeron en un primer momento a los muasicos que habian
participado en las fiestas de tiempos idos, para mas tarde incorporar a jovenes y nifios.
Hoy en dia, se habla de un resurgimiento del son jarocho, producto de este “rescate de la
tradicién” llevado a cabo por aquella generacion de jaraneros que a lo largo del tiempo
han creado ensambles entre los que se cuentan Mono Blanco, Zacamandu, Tacoteno,

Chuchumbé, y Los Utrera.

LA RECONSTITUCION DE LA TRADICION

Al tiempo que observamos en el son jarocho una consolidacion tanto en el proceso de
reapropiacion de su espacio de accién como en la generacién de un discurso de
presentacion de si, podemos decir que asistimos al nacimiento de actores que se
consideran integrantes de lo que denominan Movimiento Jaranero o Movimiento Sonero,
musicos que pretenden volver conciente el proceso de creacion musical y darle visibilidad
a su accion. Accidon que debe de mantenerse dentro de los limites de una memoria
regional precisa. Sin embargo, no podemos decir que estemos presenciando un retorno
unilineal del viejo son jarocho: las lecturas que se realizan sobre la “tradicién” y qué hacer
con ella son multiples. Si bien es cierto que ya es posible delimitar una cierta narrativa
histérica del son jarocho comun a todos los integrantes del movimiento, también es cierto
gue las filiaciones estéticas difieren dificultando asi la homogeneizacion del término
tradicién y transformandola en punto neuralgico, barrera y puerta de entrada a la vez para

la comprensién y consolidacién del movimiento jaranero.

Para musicos como Gilberto Gutiérrez, director y fundador de Mono Blanco o
Ricardo Perry, creador del grupo Cojolites?, la tradicion esta profundamente ligada a la
vida de la comunidad y el auténtico son jarocho sera el son que no ha perdido su

2 g grupo Mono Blanco se funda en 1977 en la Ciudad de México. El grupo Los Cojolites se crea a partir de
un taller de son para nifios y adolescentes de la zona conurbana de Minatitlan organizado en 1995. El grupo
se presenta como tal en 1999.



componente rural, campesina. Para algunos otros participantes de la generacion de
rescate jaranero, el son jarocho transformado en los afios cuarenta es artificial e
instrumentado (desde el mercado, desde la politica), y quienes asi lo practican reciben los
adjetivos de “charoleros” o “balleteros”. Algunos grupos como Tlen Huicani de la
Universidad Veracruzana y algunos ensambles formados en los Estados Unidos,
principalmente en California, como el Conjunto Tenocelomeh, reivindican la estética
instituida por los grupos folkléricos jarochos y la consideran en si una tradicién. De forma
mas reciente, otra variante del fenémeno de resurgimiento del son ha tomado cuerpo a
través de la emergencia de soneros urbanos, principalmente de la Ciudad de México, que
han encontrado un sentido a la creacidon musical mediante los fandangos instituidos por la
generacion de rescate del son. Estos jévenes jaraneros se han formado dentro de esta
linea reconstitutiva de “tradicion” y ya participan de forma regular, aunque no protagonica,
en los encuentros de musicos jarochos, pero al mismo tiempo reivindican su pertenencia

urbana y su derecho a incidir en tanto que actores del movimiento.

En la obra dirigida por Eric Hobsbawm y Terence Ranger, The invention of
tradition, las conclusiones de los autores confirman el hecho de que es el aspecto
tradicional lo que confiere una cierta representacién de pasado a un objeto, y no la

antigiiedad lo que crea la tradicion.

En el caso del movimiento jaranero, éste tal vez no esté en condiciones de hacer
la economia de la aprehension del saber recopilado desde el siglo XIX hasta nuestros
dias, transmitido, consolidado, transformado por las diversas estructuras contextuales,
pero tampoco puede ignorar sobre qué bases se ha negociado su transmision. Cuando el
director del grupo Tlen Huicani afirma que “Actualmente tocar requinto jarocho significa
tocar el estilo de Lino Chavez...la musica del requinto jarocho es la muasica de Lino

Chavez™

estd no solamente legitimando la utilizaciéon de un cédigo estético virtuoso y
espectacular, sino también confiriéndole una dimensiéon de trascendencia histérica. La
antigliedad parece otorgar un prestigio particular a todo objeto capaz de probar su pasado
lejano®. Podemos afirmar, junto al etnomusicélogo francés Gérard Lenclud, que la
tradicién instituye una “filiacion inversa”, puesto que los padres no engendran a los hijos,

sino que son éstos quienes crean a sus padres. No es el pasado quien produce el

% Citado en el resumen What is the son jarocho de la péagina electrénica del Conjunto Tenocelomeh.
http://www.angelfire.com/folk/tenocelomeh/sonjar.html

* Gerard Lenclud, “Qu'est ce que la tradition”, en: M. Detienne (Coord.), Transcrire les mythologies,
Bibliotheque Albin Michel, Col. Idées, Paris, 1994, p. 33



presente, sino el presente quien moldea al pasado. La tradicidn es un proceso de

reconocimiento desde el parentesco®.

Para Eric Weil®, la tradicion se define desde el exterior: es a través de otra cultura
gue se puede tomar conciencia de las tradiciones propias. Siguiendo esta linea de
pensamiento, podriamos decir que el interés por la tradicion ha nacido en la cultura
industrial urbana; este interés podra crear dinamicas folklorizantes o provocar
acercamientos pretendidamente mas auténticos con el mundo rural. Otros investigadores
de la tradicién, como Jean-Pierre Estival, sostienen que el hecho de poseer un discurso
afirmando tradicién vale por un contenido realmente tradicional: se puede interpretar por
el caracter eminentemente performativo que otorgan sus actores a la definicion de
tradicion, sobre todo cuando se trata de quienes detentan el saber, los eruditos de la
tradicion. Segun Estival, podriamos bromear diciendo que la musica tradicional es aquello

que hacen los musicos tradicionales’.

Al estudiar el proceso de resurgimiento del son, podemos percibir la tradiciéon en
tanto que un area en la cual las légicas de accién de los actores se cruzan o se oponen,
un intersticio donde los actores y sus demandas entran en conflicto con los otros o en
contradiccion consigo mismos. La tradicién no sera el Unico componente del fenbmeno
gue pueda denominarse como articulante, pero resulta tan significativo en el caso del son
jarocho, que nos servira para implementar la nocion de frontera como categorizacion de

tales zonas de encuentros/desencuentros.

Al tomar como punto de observacion estas &reas interseccionales, se percibe la
necesidad de ubicar el concepto de frontera para dar cuenta de los espacios que
atraviesan el universo de constitucion de los actores culturales. Espacios y no lineas,
puesto que se instituyen como zonas de articulacion de la accién. Areas en las que se
genera la delimitacion neta y el “puenteo” entre las diversas adscripciones ordenadoras
del todo orgéanico que constituye al actor. Areas que en si pueden ser definidas como
contenedoras de la génesis identitaria, y por lo tanto punto de partida de la concepcion
estratégica de los actores. En el caso de la tradicion en el son de Veracruz, estas

fronteras se manifiestan actualmente a través de la edificacion de un discurso identitario y

5 .-
Ibid, p. 29

® Eric Weil, “Tradition et traditionalisme”, en: Essais et Conférences, Vol. 2, Plon, Paris, 1971, p. 9-21

7 Jean-Pierre Estival, “Musiques traditionnelles: une aproche du paysage francais”, en: La musique et le
monde, Internationale de I'Imaginaire, N° 4. Babel, Maison des Cultures du Monde, Actes Sud, Paris, 1995,
p.148



de la necesidad de salir al encuentro de otros (externos a la comunidad) para reafirmar, a

través de la experiencia, la legitimidad de la accion.

Gilberto Gutiérrez, entre otros musicos de la generacion de rescate, afirma que no
es posible hacer musica jarocha sin estar en permanente contacto con el lugar de origen y
sin devolverle algo de lo que otorga como base de creacion, como recipiente contenedor

de la tradicién. O como dice Gilberto: “La nuestra, es musica de raiz™

. Otros grupos
prefieren trasladarse fuera de la region, a Xalapa o a la Ciudad de México, como una
forma de acceder a otros nichos de proyeccion y de establecer contacto con otro tipo de
creadores culturales. Los conjuntos jarochos instalados en California enarbolan una
tradicion estética constituida desde fuera de la comunidad original de la préactica, por lo
gue no consideran que el hecho de construirse fuera de la regién jarocha sea un
impedimento para la practica del son. La tradicion aqui se manifiesta como frontera de

trascendencia o acaso de transgresién: la permanencia o el alejamiento de la comunidad.

Por otro lado y para otros jaraneros, sobre todo los mas jévenes, la estética rural
constituye la materia prima de la creacién musical, pero no rechazan las influencias
estilisticas que han recibido de medios urbanos, como el rock y el ska, y establecen un
intercambio de codigos de ejecucidn con otro tipo de musicos. Algunos otros buscan el
encuentro con narrativas musicales relacionadas con la suya, y establecen contactos con
grupos de son cubano y caribefo, de flamenco, de griot senegalés y maliense, de canto
mahgrebi. Mientras que para algunos es fundamental conocer a fondo la “tradicion”
jarocha rural y de ahi experimentar paso a paso con la fusién, para otros ésta ya es
condicién fundacional del son, por lo que no hay que negarse a ella. Aqui, la frontera de la
tradicién se nos presenta mediante la tension constante entre purismo y cruce, pero esta
tensidon misma ha propiciado una toma de conciencia por parte del movimiento del son
sobre la existencia de estas zonas de articulacion de las diferencias y semejanzas
estéticas e identitarias que en lugar de ser obstaculos para la creacion musical, pueden
ser aprovechadas para impulsarla y fortalecer al movimiento. Un ejemplo de ello es la
presencia constante de grupos de son jarocho en festivales culturales internacionales de
multiples etiquetas (musica tradicional, folk, fusion, world) sin que ello signifique que
varien el estilo de interpretacion o la gramética de presentacion del género. Por el
contrario, el hecho de atravesar las fronteras —geograficas, estilisticas- les ha permitido

constituir un discurso ya no de subsistencia, sino de legitimidad artistica.

8 Entrevista realizada el 7 de febrero de 2003.



Como sefiala Antonio Garcia de Lebébn, nos encontramos frente a una
recomposicion dindmica de una “cultura de fronteras” que obliga a encarar nuevas
adaptaciones en contextos de friccion e interaccion. Y cuando hablamos de frontera, nos
referimos a sus multiples dicotomias, entre lo urbano y lo rural, lo real y lo imaginario, la
tradicion y la modernidad. “En su afirmacion y en su transposicion juegan un papel
protagénico y decisivo los agentes culturales portadores, los que, como los arrieros del

pasado colonial, traspasan hoy esas lineas divisorias.”

ZAPATEANDO ‘ON THE BORDERS’

Como ya se ha dicho, la experiencia de los musicos a los que nos referimos ha sido
atravesada por el estallido de los antiguos marcos de produccion estética, anclados en el
formato del nacionalismo cultural, formato que estructuraba una imagen folkldrica
homogeneizante de las expresiones regionales propia a la modernidad. ElI cosmopolitismo
operado desde la cupula cultural y que compartia de manera ciclica la escena cultural
junto a las manifestaciones folkléricas reposaba también sobre la idea de una herencia
histérica comin que podia entrar en correspondencia con otras tradiciones interiores, con
otras culturas regionales para asi construir un ideal de nacion.

En el caso de los musicos jarochos que reivindican el son campesino, ésta
homogeneizacion provocaba el sofocamiento de las “verdaderas tradiciones”. El recorrido
de grupos como Mono Blanco ha comenzado a través de la resistencia a la
instrumentacion, por parte del Estado, de una expresion local, y esta resistencia comienza
por la formulacién de una ecuacion de confrontacion: Folklore vs Tradicion.

Como ya también dijimos, la tradiciébn aparece en un primer momento dentro del
discurso como la manifestacion auténtica de las expresiones regionales, como una
herencia reproducida desde hace siglos. Podemos sefialar en este punto la enunciacion
de una nostalgia contenida en la figura de la comunidad. Sin embargo, y como ya también
esbozamos lineas arriba, los musicos soneros no tardan en darse cuenta que su propia
experiencia les impide reflejarse cdmodamente en esta imagen: los pueblos se
fragmentan, las familias migran y ellos mismos ya han sido tocados por otros simbolos
ajenos al nlicleo comunitario, y por lo tanto han recibido otras herencias. Por una parte se
ha vuelto més evidente y lacerante la pérdida de un horizonte de desarrollo al alcance de

® Antonio Garcia de Leon, “Historia y regién: territorios en movimiento y vinculaciones relevantes”,en:
Regiones culturales. Culturas regionales, Ediciones de la Direccion de Vinculacién Regional, CNCA, México,
2004, p. 115



todos, un retroceso en relacién a las publicitadas conquistas de la modernidad. Por otra, y
como lo ha dicho Alain Touraine, hoy en dia la lectura segun la cual la modernidad se
definia por su capacidad de asociar pasado y presente en un paso lineal, y con ello se
asumia que el mundo moderno estaba unificado mientras que la sociedad tradicional
estaba fragmentada, ha sido sustituida por otra lectura que parece llevarnos de lo
homogéneo a lo heterogéneo.

En la actualidad, los lazos intersociales (establecidos a través de las instituciones,
la lengua y la educacion) son cada vez mas débiles y nos dejan al aire, a nuestras propias
capacidades, administrar estos dos 6rdenes separados de la experiencia material y
simbdlica. Nos cuesta trabajo definirnos, la unidad se pierde en la multiplicidad.
Presenciamos, luego, una desconexion entre los signos de la modernidad y los procesos
de socializacion. La cultura ya no ordena la organizacion social, y ésta ya no ordena la
actividad técnica y econdmica. “Cultura y economia, mundo instrumental y mundo
simbélico se separan™®

Vemos alejarse el universo objetivo de los signos de la globalizacién y el conjunto
de valores, de expresiones culturales que ya no cumplen su labor de coordinar, de
ordenar. No es la mutacién acelerada de las conductas lo que hay que observar, sino la
fragmentacién en aumento de la experiencia del individuo. Presenciamos entonces por
parte de ciertos grupos un deseo de cierre en si mismos dando cada vez mas prioridad a
los valores sobre las técnicas, a las tradiciones sobre la innovacion: un retorno a la
comunidad.

Podemos retomar aqui el esquema establecido por Manuel Castells referente a las
diversas constituciones de la identidad: la identidad legitimante (que crea una sociedad
civil en la que se reproducen las organizaciones e instituciones fuente de la dominacién
estructural), la identidad-resistencia (que elabora la configuracién de la resistencia
colectiva y que se asienta en la comunidad con el riesgo de generar en su cierre mismo
mecanismos de exclusion) y la identidad-proyecto (producida por sujetos a quienes su
proyecto de cambiar sus condiciones de vida los lleva a innovar y trascender la resistencia
comunitaria).’* Hoy en dia, el grupo de musicos que conforma lo que se llama ‘El
movimiento jaranero’ o sonero se encuentran divididos entre la tentacion de retornar a la
experiencia comunitaria, y la necesidad de construir un nuevo espacio donde las travesias

propias al son jarocho se puedan ampliar, es decir, en el cruce entre lo que Castells llama

10 Alain Touraine, Pourrons-nous vivre ensemble? Egaux et différents, Fayard, Paris, 1997, p.14
! Esta distincion se encuentra contenida en el capitulo primero de la obra: Manuel Castells, Le pouvoir de
I'identité, Fayard, Paris, 1997; volumen segundo de su trilogia: “La Era de la Informaciéon”.

10



la identidad-resistencia y la identidad-proyecto. Los debates sobre la presencia y la
incorporacion de elementos extranjeros a la comunidad se suceden y provocan fricciones
al interior del grupo. No solamente aquellos que se refieren a la apropiacion de otros
lenguajes musicales o0 a la permanencia en el lugar de origen, sino también aquellos que
tocan temas como la educacion, la produccién de discos, el uso de vestimentas tipicas o
la presentacion en escenarios profesionales.

Algunos musicos y algunos grupos como los arriba mencionados han tomado
distancia con respecto a esta nostalgia manteniendo al mismo tiempo una relacion
compleja con esta tradicion vuelta frontera. Continlan construyendo una narracién de su
origen como punto de partida para su opcion estética; no obstante, a través de su accion
transgreden la linea del cddigo rural, fijo, tan apreciado a los ojos de los jaraneros que

buscaban en el son el reflejo de un paraiso perdido:

Yo siento que nosotros, que nuestra musica como parte de un proceso evolutivo
no es una musica para meter en aparadores o para exhibir en el museo, es una
musica viva. Y nosotros vivimos en esta parte de México, del mundo en este
momento en que vivimos, y en este momento pasan muchas cosas en el mundo,
como las amenazas de guerra, los movimientos culturales [...] Y hemos estado por
aqui y por alla escuchando y somos parte de esto que nos permite escuchar todo
esto en la masica. [...] Le hemos perdido el miedo a las posibilidades de lo que
hacemos, sin que ello implique alejarse del son. *?

Varias han sido las iniciativas generadas para establecer espacios en los que se discuta
la préactica del son y su dinamizaciéon. El Encuentro de Jaraneros que se lleva a cabo
todos los afios durante las festividades de la Candelaria en la ciudad de Tlacotalpan®®y
los fandangos que se realizan en el CaSoén -la Casa de la Musica Popular Veracruzana,
fundada por Gilberto Gutiérrez- han sido sitios donde concurren mdusicos jaraneros
diversos, incluidos los soneros chicanos que desde hace algunos afos han establecido
lazos con la generacién de rescate del son.

El encuentro entre los musicos jarochos de la nueva generacién y los soneros
chicanos se establece a principios de los afios ochenta. Durante este periodo, el grupo
Mono Blanco realiz6 una serie de giras a varias ciudades de los Estados Unidos con
fuerte presencia de migrantes mexicanos. Ahi, ellos conocieron musicos chicanos que

practicaban el son a partir de la interpretacion del estilo de grupos folkléricos celebres en

12 Entrevista a Guillermo Perry, realizada el 11 de febrero de 2003.
3 Lo que inici6 llamandose ‘Festival de Jaraneros’ se crea en 1979 a iniciativa de la Casa de la Cultura de
Tlacotalpan y Radio Educacion.

11



California durante los afios cincuenta. El intercambio entre los nuevos musicos jarochos y
los ensambles chicanos comenzé bajo el signo de la desconfianza: en ese momento los
musicos venidos de Veracruz no aceptaban como legitima la sonoridad producto de la
escucha de discos de Lino Chavez o de Andrés Huesca. Por su parte, los musicos
chicanos no encontraban en la ejecucion de los veracruzanos la huella de eso que ellos
habian aprendido a nombrar “musica jarocha”. Sin embargo, la curiosidad se impuso
sobre la desconfianza. Los chicanos buscaban los motivos del alejamiento de la
“tradicién” que creian percibir en la masica de Mono Blanco, y de su lado los jarochos se
reconocian en la busqueda identitaria y de recomposicién comunitaria de los chicanos.

No podemos dejar de lado este aspecto significativo del acercamiento entre
jaraneros veracruzanos y jaraneros chicanos: la identificacion que se establece en la
busqueda de un proyecto comun. La memoria que se guarda del movimiento chicano de
los afios sesenta, en términos de su capacidad organizativa, de su resistencia cultural y
de su afirmacién identitaria, permea el imaginario de los musicos soneros, de uno y otro
lado de las fronteras nacionales. Aln si el contexto de hoy dia ha mutado y las
necesidades son otras, sigue latente la necesidad de conformar frentes comunes. En
torno a esta memoria, aln si en el marco de las discusiones no se plantea de forma
explicita, se ha construido una red de apoyo en la que se intercambian, por una parte,
simbolos de una practica regional a reformular y, por otra, la ensefianza de la experiencia
organizativa que pretende rescatar el yo en colectivo. No obstante, las diferencias entre
unos y otros quedan marcadas desde las herencias no comunes y las divergencias
internas. Se puede hablar de una comunidad de intencion, mas no de una tribu monolitica.
Se ha expresado dentro de dichas reuniones que el acercamiento que han tenido los
grupos chicanos con los grupos de son veracruzano “fue con respeto (y) sin pretender ser
jarochos, sino para aprender y hacer intercambios, pues por el trabajo que han
desarrollado (los jaraneros chicanos) con el son en su barrio pudieron unir su comunidad
y fue para nosotros una educacion total.”*

Uno de los primeros resultados del encuentro entre soneros veracruzanos y
musicos chicanos fue la produccion del CD El mundo se va a acabar que Mono Blanco
grabé en Los Angeles en 1994 en colaboracién con el ensamble Stone Lips bajo la

direccién de Eugene Rodriguez. Sobre esta colaboracién, Rodriguez ha dicho:

““palabras de Martha Gonzalez. Minuta de la reunién llevada a cabo el 13 de enero de 2003 en preparacién a
la Fiesta de la Candelaria de Tlacotalpan.

12



Cuando oi por primera vez al grupo Mono Blanco, no estaba esperando los
sonidos que producian estos musicos serios con sus instrumentos antiguos; un
sonido que el New York Times describi6 como ‘una caja de musica de alto
poder'. [...] Creci en el sur de California escuchando a mi familia tocar y cantar
canciones rancheras y boleros, siempre acompafiados por el mariachi. La
musica tenia una calida asociacion familiar y era una puerta para entender el
lugar de donde vinieron mis abuelos. Sin embargo, al oir a Mono Blanco, pude
librarme de la nostalgia que sentia por la musica mexicana, estaba lleno de una
nueva maravilla que me dispuso hacia un tipo diferente de estudio. *°

Es a través de este descubrimiento de ida y vuelta que los soneros de ambos lados de la
frontera han encontrado otra manera de mirarse, adn si no, podemos afirmar que hayan
superado de una manera total las dificultades inherentes a la tentacion de la nostalgia.
Esto podria traducirse en la pregunta lanzada por Jessica Gottfried, jaranera y
antropologa quien cuestiona en su video Auténtico Son Jarocho. Fandangos del campo y
la ciudad: “El que va buscando una tradicion, ¢,qué hace cuando la encuentra?”*

Ricardo Perry, fundador de Los Cojolites, no dud6 en introducir en la primera
produccién discografica del grupo una sonoridad jazzy, en ocasiones inclinada hacia el
rock y el flamenco, lo cual provocé tanto el rechazo por parte de algunos soneros, como el
interés de un tipo distinto de publico, asi como de musicos del otro lado de la frontera.
Esta particularidad sonora no era negociable: la musica del CD El Conejo es el resultado
de una voluntad colectiva de los miembros del proyecto, alimentados por otro tipo de
expresiones, y quienes decidieron expresarse ellos mismos a través del son.

Regularmente el grupo viaja -por lo menos una vez al afio- a los encuentros
musicales soneros que se efectuan del otro lado de la frontera. Los ingresos que perciben
por participar en festivales, conciertos, talleres y fiestas les permiten continuar con el
trabajo educativo (ejecucion, lauderia y zapateado) que organizan en la zona periférica de
Minatitlan. Los viajes les han permitido, como a otros grupos, nutrirse en el intercambio
con personas interesadas en la musica jarocha, pero también con musicos cuya base de
creacion es diferente, aun si participan del imaginario propio a la musica de Veracruz. Tal
es el caso de sus intercambios con grupos como Ozomatli y Quetzal.

Los lazos tejidos por Mono Blanco, Los Cojolites y otros jaraneros con los chicanos
de California, Chicago y Nueva York no constituyen un hecho fortuito. A pesar de ellos
mismos, a pesar de la nostalgia que pensaban irremediable, estos creadores han
comenzado a establecer un diadlogo con otros creadores a partir de la experiencia de la

% Texto de presentacion del CD El mundo se va a acabar. Grupo Mono Blanco y Stone Lips, Urtext, México
1994.
18 Jessica Gottfried, Auténtico Son Jarocho. Fandangos del campo y la ciudad, México, 2000.

13



descomposicion de los referentes habituales y del deseo de recomposicion de su propia
personalidad. Es a través del reconocimiento de otros proyectos portadores de significado
gue ellos pueden recoger las piezas de sus pertenencias identitarias y asi tratar de
reconstruir un espacio en donde las légicas de accidn se entrecrucen en un principio de

produccién de si.

¢Y EL MERCADO?

Si hablamos de México, fuera de la desregulacion de las instituciones culturales y de la
censura discrecional que sigue en juego, el peligro del autoritarismo gubernamental en
materia cultural se encuentra casi conjurado. El Estado no puede, y no quiere continuar
manteniendo el aparato necesario para la administracion de la cultura del pais. No
obstante, el mecanismo puesto en marcha por los gobiernos post-revolucionarios resulté
tan ineluctable que numerosos son los creadores culturales que lamentan un pasado ido
donde las instituciones eran garantes de la reproduccion material del artista.

Algunos programas de apoyo a las culturas populares y de difusién de las artes en
México han beneficiado iniciativas dedicadas al impulso del son jarocho a nivel regional y

nacional’

. Sin embargo, esta ayuda no es suficiente para los jaraneros que pretenden
vivir de su creacién, por lo que deben de combinar la ayuda obtenida a través de becas y
contrataciones por parte de las instituciones culturales, con otras fuentes de
financiamiento.

En el marco de accién de los creadores observados, podemos percibir un cambio
de posicionamiento con respecto a los apoyos conferidos por las instituciones culturales.
Ya no se trata de una graciosa donacién para proyectos implantados en los programas
establecidos por una cupula burocratica, de la cual solamente se beneficiaban ciertos
colectivos, a causa de las inercias del sistema politico. Y sin embargo, la creacion cultural
no puede esperar: si la politica cultural se encuentra en desfase con respecto al contexto
social, la transformacion sera llevada a cabo por los mismos creadores, por aquellos que
poseen la flexibilidad necesaria para intentar nuevas vias, por aquellos que no esperan

nada mas que lo que puedan ellos mismos hacer nacer:

Por eso mi preocupacion siempre es decir que no hay que ver la institucion como
la Unica opcion ¢no? Nosotros tenemos que llegar al dia que tu te puedas poner

7 podemos mencionar el Programa de Apoyo a las Culturas Municipales y Comunitarias (PACMYC) y el foro
Puerta de las Américas.

14



en el Teatro Metropdlitan, y lo llenes y entonces vas a vivir de la taquilla. Y si no
vives de la taquilla siempre vas a depender de que te contrate una institucion, y
gue te pague tres meses después si bien te va, y como que eso no es el camino
¢no? O sea, hay que escoger la otra opcién...”

Sin embargo, si se trata de crear contenidos culturales fuera de las reglas tradicionales
del mecenazgo estatal, las posibilidades de reproduccion material de la obra deben de
colocarse en otro sitio. Frente al repliegue del Estado, los musicos jaraneros descubren
un mercado que propone remplazar la estabilidad por la eficacia. La tentacion de jugar las
reglas del mercado tal como operan actualmente es grande. Los artistas a los que nos
hemos referido son capaces de ofrecer un trabajo de alta calidad, resienten la falta de
compromiso por parte del Estado y estan convencidos de su voluntad para continuar con
sus proyectos. ¢Por qué entonces rechazar un sistema cuya sola condicion de acceso es
la capacidad de adecuacién de los productos al caracter mismo del mercado?

La respuesta podemos encontrarla en las demandas alrededor de las cuales estos
musicos han organizado su accién. Y estas demandas corresponden a la necesidad de
reestructurarse, de reapropiarse de una imagen capaz de reconciliar su experiencia.

Como se menciond en el apartado anterior, ciertas grabaciones realizadas por
jaraneros manifiestan una sonoridad que se aleja de lo que puristamente seria
considerado tradicional. Esto se debe al contacto que han tenido estos musicos con otro
tipo de narrativas musicales. Pero también se debe a la blsqueda de otro tipo de publicos
gue también se sientan tocados por influencias no propias al contexto veracruzano sin
tener por ello que renunciar a la expectativa de obtener satisfacciéon a través de un
imaginario “ancestral”.

No nos es ajeno el resurgimiento que han tenido las musicas de indole tradicional
constituidas ya en un nicho de mercado denominado world music, musicas del mundo o
folklore alternativo. La etiqueta resulta un tanto floja si se considera que dentro del saco
se pueden incluir mezclas electronicas de cantos africanos, danzas caribefias 0 musica
religiosa de pueblos némadas. Sin asumir del todo el encajonamiento en este apartado de
las tiendas discogréficas, los soneros han encontrado utilidad en este vapor surgido desde
la avidez de consumo de experiencias estéticas cercanas y lejanas, al mismo tiempo que
les ha permitido establecer puntos de acercamiento con casas productoras y foros que se
mueven en esta misma ldgica de hibridacion, no solamente del codigo estético, sino

también de la resistencia a las logicas totalizantes del mercado. Si han pretendido

18 Entrevista con Gilberto Gutiérrez, realizada el 7 de febrero de 2003.

15



escapar a la homogeneizacién establecida desde la tradicién/folklore, ¢,cémo no encarar
la homogeneizacion propia a las leyes del capital mundial?

Tiene razén Garcia Canclini cuando observa: “El trabajo del artista y del artesano
se aproximan cuando cada uno experimenta que el orden simbdélico especifico en que se
nutria es redefinido por la légica del mercado. Cada vez pueden sustraerse menos a la
informacién y a la iconografia modernas, al desencantamiento de sus mundos
autocentrados y al reencantamiento que propicia la espectacularizacion de los medios.”™®

Los soneros jarochos no se han detenido en la mera reproduccion de fiestas
regionales para el disfrute exclusivo de los habitantes de la sona del Sotavento. Ellos se
han constituido en muisicos que también se proyectan en escenarios impropios al rito
comunal y que necesitan de una base minima de reproduccion material. Por ello no son
inmunes al “reencantamiento que propicia la espectacularizacion de los medios” como
dice Garcia Canclini. Sin embargo, la apuesta consiste aqui en la blsqueda de nuevas
vias de mercado que no pongan en riesgo su capital cultural y se confronten al sistema de
desigualdades, antiguas y nuevas que, como sefialan Ulrich Beck y Joseph Stiglitz,

conlleva el proceso de globalizacién:

Televisa no fue un reflejo de lo que somos los mexicanos ¢no? Algo como lo
nuestro nunca hubiera tenido cupo ahi. Porque para ellos presentar el folklore
pues era presentar a Amalia Hernandez o lo que se le pareciera. Porque teniamos
clara conciencia de que Televisa era algo muy negativo para nuestra identidad.
Eso, la television nunca fue un reflejo de nosotros ¢nho? Entonces fue
precisamente decir “no, nosotros vamos a salir como somos” Creo que alguna vez
nos hemos acercado por ahi, y siempre tenemos esa bronca, que nos dicen que
por qué no vamos de blanco, pues porque no, porque no es asi la cosa. Entonces
eso fue una defensa de nuestra identidad que decimos “venimos asi porque asi
somos”. Y en esta época, pues nacid como tal porque era una onda subversiva
contra Televisa, 0 sea, esto es un movimiento que se hizo opositor a Televisa, y
sin embargo sabemos que un dia va a caer alguien, algin grupo, qué sé yo, que
cuangoo a ellos les importe, les llame la atencion, van a tener su programa de...,
de...

Son pocos los jaraneros que pueden vivir Unica y exclusivamente de tocar. En general,
fabrican instrumentos y dan clases, pero todo esto entra dentro del paquete de hacer vivir
el son. Buscando cruzar las fronteras de las etiquetas estilisticas, yendo al encuentro de

publicos diversos, organizando giras y talleres fuera de México, estos grupos han

19 Nestor Garcia Canclini, Culturas hibridas: estrategias para entrar y salir de la modernidad, Grijalbo, México,
1990, p. 18
% Entrevista con Gilberto Gutiérrez. 7 de febrero de 2003.

16



conseguido subsistir y paliar la incertidumbre que planea sobre las ganancias que pueden
obtener. Aun, y por ello mismo, han creado proyectos paralelos que complementan el
trabajo que a si mismos se han conferido. Tal es el caso del CaSén de los Mono Blanco,
en donde se imparten talleres de jarana, zapateado, percusiones y guitarra, o del rancho a

vocacion ecoldgica que Los Cojolites estan acondicionando en la isla de Tacamichapan.

Yo creo que vivir de algo depende de cémo lo hagas. Y siempre hemos dicho eso,
si yo me meto a estudiar, a ver lo que hay en el mundo, voy a encontrar una mina
tan grande que voy a vivir de eso. Pero hay que meterse a fondo. Y el son jarocho
también. Si vamos a querer vivir de eso lo vamos a hacer a conciencia. ¢Qué
vamos a comer si hoy no trabajo? Metiéndose a la cuestion comercial y para el
medio cultural en el que estamos la cuestion musical es incierta. Por eso
gueremos invertir en el rancho de la isla, para estar mas tranquilos, diversificarnos
y hacer las cosas sin tantas presiones. Ese es nuestro afan. De que podamos vivir
de esto, y si se puede vivir. Aunque hay que tener una vision de como hacerlo,
porque esta la competencia fuerte®.

Sin negar la existencia del mercado, los soneros han tratado de establecer un pulso en el
gue van midiendo hasta donde pueden entrar en el engranaje de los grandes medios sin
sentir que se pierden nuevamente a si. En esto juega mucho la imaginacion, el hecho de
no comportarse como agentes culturales tradicionales, ya que sus referentes de accion,

como lo hemos indicado a lo largo del texto, han mutado.

Yo siento que seria facil grabar con compafiias grandes, incluso nos han invitado
a participar en programas de la television comercial. Aunque culpen a Carlos Vives
de que no toca el vallenato como es, si no se hubiera comercializado la muasica no
nos hubiéramos preguntado que era eso... Si eso no es vallenato, entonces ¢ cual
es? Y ya uno averigua. Bueno, no siempre [...] Aunque digamos que nuestra
musica no es de escenario hay una parte de nosotros que tiene conciencia de la
expresion escénica. ¢Hasta qué punto podemos hacer concesiones? Pues no
sé... Tenemos sones y congas que pueden ser muy facilmente aceptados a nivel
comercial, pero ¢ qué tipos de concesiones? Podemos recortar la Luna Negra a la
mitad para que pase mejor. Pero que cambiemos el rollo, esa es otra cosa, porque
tenemos nuestro propio desarrollo y un conocimiento de lo que nos gusta...
Estamos haciendo un estilo que nos gusta.?

El mismo Garcia Canclini ha sefialado en su libro Latinoamericanos buscando lugar en
este siglo? la capacidad de insercién de los latinoamericanos a la globalizacion a través

de tres maneras: como deudores, como migrantes y como productores culturales, esta

z: Entrevista con Ricardo Perry. 11 de febrero de 2003.
Ibid
% Néstor Garcia Canclini, Latinoamericanos buscando lugar en este siglo, Paidés, Argentina, 2002, 116 pp.

17



Gltima para aludir a un tipo de insercion creativa. Migracion (fisica y simbélica) y
creatividad se constituyen en simbolos de una accién que permite generar cambios sobre
la norma de produccién y consumo musical: el hecho de transitar por diferentes codigos
culturales —como indicamos en apartados anteriores- y de pertenecer a la vez a diversos
contextos ha permitido a los soneros establecer contacto con grupos que les reenvian una
imagen de su propia multiplicidad, y susceptibles a transformarse en publico. Al mismo
tiempo, la busqueda de maneras de eludir los dictados de la economia hegeménica los ha
llevado a generar un actuar cargado de sentido, al decir de Hans Joas, en el que el sujeto
no se satisface por la obtencién de un resultado parcial, sino que a través de su
imaginacion creativa se abre el acceso a la realizacion de ideales.?*

En oposicion al eslogan gubernamental que preconiza la ciudadanizacion de la
cultura, pero también en oposicidn a las supuestas disposiciones de acceso homogéneo
al consumo, los creadores analizados proponen, mas alla de la simple accion estratégica
y de los procesos de formacion identitaria, una reformulacion del sujeto. Retomando
nuevamente el esquema de las identidades consignado por Castells en El Poder de la
Identidad, podemos decir que los soneros veracruzanos, o por lo menos aquellos que han
dedicado su reflexiébn y su accién a la reelaboraciéon de los contenidos propios a esa
practica musical especifica, son susceptibles de ser ubicados en el nivel de la identidad-
proyecto, en la cual devienen sujetos en tanto que actor social colectivo a través del cual
los individuos acceden a un sentido holistico en su experiencia, trascendiendo de forma
innovadora el repliegue de la comunidad en si misma.”® El derecho a ser sujeto, como
escribe Touraine, es el derecho de cada uno a combinar su participacion en la actividad
econdmica con el ejercicio de sus derechos culturales, en el marco del reconocimiento de
los otros como sujetos.? A través de su capacidad autoreflexiva, los jaraneros practican el
son proyectandolo en una dimensién consciente, en la cual ya no es posible dar marcha
atras y obviar los riesgos que implica tratar de construirse en las arenas movedizas de

una modernidad globalizada y no resuelta.

CONCLUSIONES

24 Hans Joas, La créativité de I'agir, Cerf, Parfs, 1999, p. 154

% Manuel Castells, op. cit., pp. 20-21

% Alain Touraine, Un nouveau paradigme. Pour comprendre le monde d’aujourd’hui, Fayard, Paris, 2005, p.
160

18



Al hablar sobre los nuevos musicos soneros, hemos pretendido analizar el desarrollo de
un colectivo de artistas para los cuales la creacion y la recreacion estética constituye un
medio de expresidn, pero también un rescate y un forma de reestructurar el lazo social;
una forma de incorporar nuevos contenidos a la estructura simbdlica, un medio para
ganarse la vida, un fin en si. Ellos encarnan, de forma significativa, el deseo de resistir a
su propio desmembramiento, pasando de una identidad histérica desgarrada (entre lo
local y lo nacional), a una recomposicion identitaria construida en idas y vueltas entre lo
vivido, las aspiraciones y la certidumbre de ya no pertenecer a un mundo inmunizado
contra la presencia, y el actuar, de otros (entre lo local y lo mundial).

El hecho de compartir colectivamente una misma condiciéon social no resulta
suficiente para la construccion de identidades colectivas. Para establecer principios de
socializacion se requiere la construccion de practicas significantes. Y ello no resulta
evidente en la era de la informacion (a la manera de Castells), donde el Estado-Nacion, al
esforzarse en tratar de intervenir en la escena mundializada, ha perdido su rol central y no
puede ya representar su mandato enraizado en el territorio...

La construccién de estos sujetos que devienen actores sociales, 0 en nuestro caso
culturales, no puede darse sino en el marco de esta descomposicion de lo nacional, y en
la proyeccién de su accién en la escena global. Tomando conciencia del espacio ganado
por un mercado que ya no reconoce murallas originarias, y generando en consecuencia
estrategias para eludir los mandatos de una economia que no toma en cuenta las
particularidades locales mas que en funciébn de su potencial mercantil, los creadores
analizados afirman su voluntad de “vivir diferentemente”, retomando el sentido de su
experiencia sin caer en la tentacién de la demanda comunitarista.

Esto no significa que la dimensién identitaria pierda sentido; por el contrario, sin
hacer referencia a estructuras identitarias autocontenidas, resulta mas pertinente hablar
de las multiples pertenencias identitarias, de la afirmacién del sujeto a través de la accion
en su relaciéon con la creacién cultural, sobre todo en el globalizado contexto actual.

Asi, estos nuevos actores culturales se benefician del cruce de sus pertenencias
multiples para desarrollar estrategias inéditas en su accion. El poseer diversas filiaciones
identitarias se presenta como una ventaja que ofrece la posibilidad de explotar vetas no
reconocidas por un agente cultural tradicional. De este modo, la accién cultural ejercida
por los soneros sale de sus antiguas trincheras: ello es el resultado de una relocalizacion

de la iniciativa cultural a confirmarse en los afos venideros.

19



A través de sus blsquedas, de sus cuestionamientos sobre la actividad que
practican y sus razones para hacerlo, asistimos a la transformacién de estos creadores en
sujetos que trabajan sobre la articulacién de un proyecto instrumental y de una memoria
cultural, segun la afirmacién de Touraine. En este momento, pensamos, se puede
comenzar a discutir sobre la emergencia, en contextos de globalizacion, de nuevos

actores culturales en México.

20



