La idea liberal de tolerancia
en las democracias actuales

Sebastian Escamez Navas*

| presente trabajo pretende esclarecer algunos aspec-

tos referentes a como se presenta la idea liberal de
tolerancia en las democracias contemporaneas. En este sentido, el primer apar-
tado se ocupa de la vigencia de esta idea. Se parte de las expectativas ideales a
este respecto que se desprenden del liberalismo politico de Rawls, y se compa-
ran éstas con informaciones relativas, por un lado, a las actitudes demostradas
por la jerarquia eclesidstica catdlica y, por el otro, al valor relativo que las
poblaciones de paises democriticos conceden a sus creencias religiosas cuando
se trata de juzgar asuntos politicos. Las conclusiones, si bien poco esperanzadoras
en cuanto a la doctrina oficial, si permiten ser relativamente optimistas en cuan-
to a la independencia del ambito publico de las democracias liberales respecto
a toda autoridad religiosa. Sin embargo, no cabe extender este optimismo al
ambito de la tolerancia politica: como se mostrard, ni actualmente ni en un
futuro préximo puede contarse mas que con unos indices realmente bajos de
tolerancia de este tipo.

El segundo apartado se ocupa de una perversion de la nocion liberal de
tolerancia muy extendida en las sociedades democraticas, y que se deja notar,
particularmente, en las discusiones desarrolladas en los medios de comunica-
cion audiovisuales. Se trata de la tendencia a que el ideal de acuerdo racional
sea desplazado por el de “tolerancia respecto a todos los puntos de vista”; una
tolerancia entendida como exigencia de que se respeten aquellas opiniones de

" Universidad de Mdlaga, Espafia.



38 Sebastidn Escdamez Navas

las que se discrepa, hasta el punto de eximirlas de toda discusion. Segin se
defenderi, esta perversion semantica que sufre la tolerancia refuerza la agrega-
cion de puntos de vista como mecanismo de adopcion de decisiones, también de
naturaleza politica. E, igualmente, va en contra del reconocimiento debido al valor
de la persuasion racional; esto es, en perjuicio del ideal de comunicacién entre
ciudadanos democriticos, que queda, asi, minado. Por Gltimo, se sostendra que la
tolerancia indiscriminada supone una amenaza para el pluralismo, en cuanto avala
la equivalencia de lo sociolégicamente normal con lo politicamente debido.

El apartado final se ocupa de los nuevos retos para la tolerancia, y de la
transformacién del significado de ésta, que surgen de nuevas circunstancias.
Circunstancias como la transformacion de las sociedades en sociedades del ries-
go, la relevancia adquirida por los estilos de vida, o el cambio cultural hacia el
posmaterialismo. La sociedad del riesgo, se dira, da lugar a pretensiones politi-
cas que, por su caracter salvifico —de vida o muerte colectivas—, enfrentan a
las personas de una manera que hace recordar las divisiones religiosas de la
Reforma; aunque, sin duda, hoy contamos con mayores recursos para dirimir las
disputas. En cuanto al auge de los estilos de vida y los valores posmateriales, la
tesis mantenida es que ello determina que los conflictos potenciales no sélo
provengan de la existencia de distintas concepciones comunitarias del bien. Tal
fuente tradicional de conflictos se combina con otra contemporanea: la diversi-
dad de cambiantes estilos de vida, muchas veces de escasa homogeneidad inter-
na. Y, entre otras, una consecuencia de esto es que el régimen de tolerancia
propio de las sociedades de emigrantes (de corte individualista) se estd genera-
lizando a otros modelos societarios, como los estados nacionales.

1. LA TOLERANCIA Y LA INSTITUCION DE UN MUNDO LIBERAL

1.1. Una propuesta sobre como afrontar la persistente tendencia al pluralismo
de cosmovisiones que se da en las democracias contemporineas y que ha al-
canzado considerable notoriedad es la planteada por John Rawls en El liberalis-
mo politico.! En esta obra, Rawls plantea la necesidad de asumir el hecho de
que ninguna concepcion global del mundo, filosdfica o religiosa, podria ofrecer
criterios de legitimidad para las instituciones bisicas de una democracia liberal
aceptables por parte del conjunto de la ciudadania. La obtencion de tales crite-
rios pasaria, mas bien, por “aplicar el principio de tolerancia a la filosofia mis-
ma”. Esto es, por prescindir en lo posible de razones emanadas de una
cosmovision particular en todo lo referente a la constitucion politica y las cues-
tiones de justicia basica. Y, como alternativa, dirimir estos asuntos sélo con
arreglo a ideas ampliamente compartidas por ser basicas de las instituciones

L John Rawls, E/ liberalismo politico; v. c. de Antoni Domeénech, Barcelona, Critica, 1996.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



La idea liberal de tolerancia en las democracias actuales 39

politicas de un régimen constitucional democratico y las tradiciones publicas de
su interpretacion.

Establecidos del modo prescrito, los patrones basicos de la organizacion y
actuacion politica podrian ser refrendados por todas las doctrinas filoséficas
y religiosas capaces de prosperar en una sociedad democritica mas o menos
justa. Esta expectativa la asienta Rawls en la disposicion a la tolerancia que
caracteriza a las referidas doctrinas. Disposicion que debe explicarse, por un
lado, como el resultado de la disciplina que sobre el dmbito ideolégico han
ejercido y ejercen las instituciones liberales protectoras del pluralismo de ideas
y creencias. Y, por el otro, como el producto histérico de la Reforma, las prac-
ticas de tolerancia con las que se puso fin a las guerras religiosas que siguieron
a aquélla, el desarrollo del pluralismo religioso y de todo tipo subsecuente, y el
desarrollo también del capitalismo, el Estado y la ciencia modernos. Gracias a
todo esto se habria llegado a instalar entre los valores primordiales de una
democracia constitucional la idea de que existe mas de una visién global del
mundo racionalmente defendible y que, por ello, debe tolerarse que el orden
sociopolitico no responda por entero a la propia y particular cosmovision.?

1.2. Pero, ;responden las expectativas de Rawls a lo que efectivamente ocurre?
:De verdad es razonable esperar que la diversidad de visiones del mundo de
tipo religioso, o del tipo sectario civil que son las ideologias politicas® no se van
a oponer a la integracion social fundada en valores y normas basicas de la
cultura politica democritico-liberal? ;Puede contarse con la inclinacion a la toleran-
cia de las creencias que normalmente hallamos en una sociedad democratica?
;Puede contarse igualmente con que tales creencias asumirdn, por lo general,
que sus pretensiones de verdad son tan razonables como las del resto, y, basan-
dose en ello, justificarin sus posiciones acerca de cuestiones constitucionales
y de justicia basica apelando a valores politicos comunes?

La respuesta a las preguntas anteriores no parece ser positiva, en lo que
respecta a los dogmas de algunas confesiones religiosas muy extendidas. Un
reciente ejemplo de ello es el documento de la catélica Congregacion para la
Doctrina de la Fe, de julio de 2003, referente al reconocimiento legal de las
uniones homosexuales.* En ese documento se incluyen una serie de “argumen-
taciones racionales” contra el reconocimiento de las citadas uniones, mediante
las cuales se persigue convencer “no solamente a los creyentes, sino también

2 Ibid., pp. 14-23, 38-41.

3 Sobre la continuidad de religion e ideologia como fuentes de sentido existencial, véase Cliford
Geertz, “La ideologia como sistema cultural”, en ibid., La interpretacion de las culturas; v. c. de Alverto
L. Bixio revisada por Carlos Julio Reynoso, Barcelona, Gedisa, 1987, pp. 191-192, 201.

4 Congregacion para la Doctrina de la Fe, “Consideraciones acerca de los proyectos de reconoci-
miento legal de las uniones homosexuales”, 3 de junio de 2003: http://www.cem.org.mx/
DocumentosEpiscopado/SantaSede/UNIONES.PDF.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



40 Sebastidan Escamez Navas

a todas las personas comprometidas en la promocion y defensa del bien comuin
de la sociedad”. Ciertamente, tales argumentaciones invocan consideraciones
antropoldégicas, psicoldgicas, juridicas y relativas al orden social (por fortuna se
han omitido las razones clinicas que ligaban lo lesivo de la homosexualidad con
el SIDA, aparecidas en un documento anterior).> Y cabe que interpretemos este
proceder justificativo como una manera de promover los valores religiosos de
manera admisible en una sociedad en la que los esquemas de valor no son
provistos de manera primaria y estable por una sola fuente autorizada, antes
que cultivar la tradicién en forma tradicional (esto es, de un modo integrista).°
Sin embargo, seguin se presentan, los criterios antropolégicos, psicolégicos o
sociales vienen definidos por una norma teolégica y, por tanto, sectaria, cual es
la conformidad con “la ley moral natural”. De esta ley moral natural emanan
patrones evaluativos como la “forma humana y ordenada de las relaciones sexua-
les”, el “pleno desarrollo humano” o la “nocividad para el recto desarrollo de la
sociedad humana”, a partir de los cuales se postula lo inaceptable que resultan
las uniones homosexuales, la adopcion de menores por parte de éstas, la exten-
sion social de este modelo de relaciones, y hasta el incumplimiento de obliga-
ciones en las que incurre un Estado que pone la unién homosexual en un plano
juridico anilogo al matrimonio o la familia.

Ahora bien, una cosa son las doctrinas religiosas oficiales, y otra distinta,
pero a la postre mas determinante del apoyo con que cuenta el orden social, es
el modo en que los miembros de una sociedad democratica viven su fe, y el
valor relativo que conceden a sus creencias religiosas cuando se trata de juzgar
cuestiones politicas, y, particularmente, cuestiones constitucionales o de justicia
basica. Aqui los datos varian entre paises, pero, como tonica general, en Europa
nos hallamos con que la religion no es un factor primario para la decisién del
voto de los ciudadanos porque tampoco la religiosidad configura un espacio de
competicion entre partidos.” Las tradiciones religiosas mas arraigadas en un pais
dejan, no cabe duda, su paso en la cultura politica y en la estructura social de
éste, lo cual permite explicar, en parte, las diferentes regulaciones vigentes en
materias como la eutanasia, las parejas de hecho, la investigaciéon con embrio-
nes, la interrupcién del embarazo o el tratamiento de las minorias religiosas.® La

> Congregacion para la Doctrina de la Fe, “Carta a los obispos de la Iglesia catdlica sobre la
atencion pastoral a las personas homosexuales”, 1 de octubre de 1996: http://www.catolicsgirona.net/
temas/homosexualidad/homosexualidad.htm.

6 Anthony Giddens, “Vivir en una sociedad postradicional”, en Ulrich Beck, Anthony Giddens y
Scot Lash, Modernizacion reflexiva: politica, tradicion y estética en el orden social moderno; v.c. de
Jesus Alborés, Madrid, Alianza Universidad, 1997, pp. 128-129.

7 David Broughton y Hans Martien ten Naipel (eds.), Religion and Mass Electoral Bebaviour in
Europe, Londres, Routledge, 2000.

8 Sobre c6mo las dos ultimas cuestiones acusan el “impacto cultural catélico” en ciertos paises
europeos, véase Michael Minkenberg, “Religion and Policy Effects: Church, State and Party Configurations

in the Policy Making Process”, ECPR Copenhagen 2000 Papers, European Consortium for Political Research,

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



La idea liberal de tolerancia en las democracias actuales 41

pérdida de peso de la ideologia puede que preste relevancia a la religién como
una dimension de identificacion de los partidos con sus votantes en determina-
das circunstancias.” Pero la tendencia social predominante vinculada a la moder-
nizacion se opone radicalmente a la persistencia de la tradicion en tanto valor
objetivo y articulador de la vida social, asi como a una administracién declara-
damente autoritaria del sentido de esta tradicion, cuestiones de las que nos
ocuparemos mas adelante.

En Espana, por ejemplo, donde 80% de la poblacién se declara catdlica, y
42%, bastante o muy religiosa, poca gente (19%) coincide con que se deben
tener en cuenta las creencias religiosas a la hora de votar; mientras que 75%
aprueba el divorcio, 71% la maternidad al margen del matrimonio, 62% la euta-
nasia, 56% que la decision de abortar corresponde Unicamente a la mujer, y 65%
estima la homosexualidad como una opcién personal tan respetable como la
heterosexualidad. La distancia entre actitudes personales y doctrina oficial cato-
lica es, ademas, sensiblemente mayor entre las cohortes mas jévenes.'” En Méxi-
co, una sociedad también de tradicion catdlica como la espanola, pero menos
moderna en su conjunto, con casi 89% de catdlicos manifiestos y 76% de los
ciudadanos que se consideran personas religiosas en 1994, nos encontramos
con que poco después sélo una minoria (24%) aprobaba que los sacerdotes
hablasen de politica en los servicios religiosos, y con que la inmoralidad de los
anticonceptivos solo era apreciada por 2%, la del divorcio por 21%, y la prohi-
bicién o castigo del aborto reclamada por 54% de la gente, mds o menos la misma
proporcion de quienes pensaban que el matrimonio era la Gnica forma de vivir
en pareja.!! La continuidad del cambio social en el sentido de un mayor desape-
go a las pautas de valor religiosas es, por lo demis, mas que probable en este
pais, pues la escolaridad y la juventud demuestran ser variables decisivas de
actitudes mas tolerantes respecto a practicas no tradicionales, y la incorporacién
al cambio de dreas menos urbanizadas se estd produciendo a un ritmo notable.!?

http://www.essex.ac.uk/ecpr/events/jointsessions/paperarchive/copenhagen/ws22/minknberg_
paper.PDF, 2000.

? Kerman Calvo y José Ramoén Montero, “Cuando ser conservador ya no es un problema: religiosi-
dad, ideologia y voto en Espafia: 1979-2000, Revista Espariola de Ciencia Politica, nim. 6, abril 2002,
pp. 17-56.

10 Gentro de Investigaciones Socioldgicas, Estudio 2203, diciembre 1995: http://www.cis.es/boletin/
3/est4.html.

I Grupo Financiero Banamex-Accival, Primera, Segunda y Tercera Encuesta Nacional de Valores
de los Mexicanos; levantamiento de Enrique Alducin, México, Estudios Econémicos y Sociales, 1981,
1987 y 1995. Ulises Beltran, Fernando Castanos, Julia Flores y Yolanda Meyenberg, Los mexicanos de los
noventa: una encuesta nacional de actitudes y valores, México, 11s/UNAM, 1996.

12 Julia Tsabel Flores y Patricia Vargas, “Ciudadanos y cultura de la democracia en México”, en
Manuel Alcantara (ed.), Politica en América Latina: I Congreso Latinoamericano de Ciencia Politica,
Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 2002, pp. 958-960. Victor M. Durand Ponte, “Transicion
y cambios recientes en la cultura politica de los méxicanos”, en Manuel Alcantara (ed.), op. cit., p. 905.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



42 Sebastidan Escamez Navas

La independencia del ambito publico de las democracias liberales respecto
a toda autoridad religiosa —al menos en América, Europa, Australia, Japon o
Sudafrica— no parece, de hecho, tratarse de un proceso ficilmente reversible,
por llamativas que resulten algunas dindmicas contrarias a esta escision de raiz:
sean las politicas neoconservadoras desarrolladas en Estados Unidos y Europa a
partir de los ochenta, la reivindicacion politica de la religion como sena de
identidad establecida por grupos de inmigrantes y por los nacionalismos o, mas
recientemente y en consonancia del auge del fundamentalismo islamico, la re-
habilitacion de la divisiéon entre civilizaciones conforme a parimetros religio-
s0s.? A pesar de la reciente aproximacion entre el poder politico y la jerarquia
eclesidstica en un pais tan significativo como México, la diversificacion de es-
quemas de valor es un proceso cuya continuidad es del todo previsible, pues
viene apoyado por la globalizacién cultural no menos que por la econémica (el
interés en mantener relaciones comerciales con Europa y Estados Unidos fue un
factor decisivo de las primeras practicas de tolerancia religiosa en el siglo Xix).
El incremento de la competicion politica dado por los procesos de democra-
tizacion de la zona permite, ademas, prever un incremento de la libertad religio-
sa efectiva, en perjuicio de alineamientos estables entre doctrinas religiosas y
orientacion de las politicas publicas.!t

1.3. En cuanto a la adhesién a los valores liberales y, particularmente, la inclina-
cion a la tolerancia de las ideologias politicas extendidas en las democracias
contempordneas, hay datos que invitan a ser optimistas: el auge de los movi-
mientos sociales en el dltimo tercio del siglo xx ha ido aparejado, en buena
medida, a la renuncia a las ideologias comprehensivas y al abandono de los
valores revolucionarios de transformacion total subita y violenta de lo estableci-
do. La ténica en tales movimientos ha sido y es la admisién de la democracia
como horizonte compartido, y, de hecho, es frecuente que sus criticas y pro-
puestas se presenten con el objetivo de lograr un mayor grado de democracia
que el existente. Como es bien sabido, esta asuncion de los valores basicos
democratico-liberales ya se venia produciendo desde principios del siglo Xx por
el socialismo en los paises occidentales, paralelamente a la integracién, con
matices, de reivindicaciones clasicas de la socialdemocracia por los partidos e
intelectuales liberales. La desaparicion de la alternativa global que pretendian
representar los paises del socialismo real ha dejado a la democracia liberal de

13 Ferrdn Requejo y Ricard Zapata, “Multiculturalidad y democracia”, en Joan Antén Mellon
(coord.), Barcelona, Ariel, 2002, pp. 93, 97-99. Ronald Inglehart, £l cambio cultural en las sociedades
industriales avanzadas; v. c. de Sandra Chaparro, Madrid, Centro de Investigaciones Socioldgicas,
1991, cap. 6.

14 Anthony Gill, “The Political Origins of Religious Liberty: Initial Sketch of a General Theory”,
ECPR Copenhagen 2000 Papers, European Consortium for Political Research, http://www.essex.ac.uk/
ecpr/events/jointsessions/paperarchive/copenhagen/ws22/gill. PDF, 2000.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



La idea liberal de tolerancia en las democracias actuales 43

mercado como Unica opcidn politica viable, de modo que las diferentes ideas
acerca del orden politico se resumen en diferentes interpretaciones de los valo-
res democratico-liberales basicos. Y esto no sélo en lo que respecta al ala mas
moderada de la socialdemocracia o del liberalismo: también el lenguaje del
liberalismo democratico sirve a menudo para articular propuestas mas radicales
tanto de izquierda como de derecha.?

Sin embargo, estos hechos referidos a la evolucion general de las ideologias
contemporaneas no se han traducido, por el momento, en indices notables de
tolerancia politica entre los ciudadanos de las democracias contemporaneas.
Los datos de los que disponemos al respecto —relativos a 17 democracias de
Europa, América y Oceania, y elaborados en forma similar al ya clasico estudio
de Sullivan, Pierson y Marcus—'¢ evidencian una disposicion realmente baja a
permitir los actos publicos de aquellos grupos que disgustan especialmente
a los encuestados (12.89%); y atin menor a tolerar que miembros de tales gru-
pos ocupen cargos publicos (5.7 por ciento).

Dicho esto, hay que constatar lo esperanzador que resulta que la identidad
de los grupos objeto de rechazo coincida mayormente con movimientos politi-
cos totalitarios (51.1%), frente al 14.6% que suman los inmigrantes, judios y
homosexuales. Que la intolerancia se dirija sobre todo contra los intolerantes la
convierte en algo no ya aceptable sino debido, en determinadas circunstancias,
segun prescribe el liberalismo desde sus origenes. Uno de los supuestos en los
que la intolerancia contra los intolerantes seria correcta es que la alternativa a tal
intolerancia sea la quiebra del orden democratico.” Y bien podria interpretarse
que tal es el sentido de la oposicion de la mayoria de los encuestados a que
representantes de un partido “neonazi”, o de un partido “estalinista/comunista
duro”, ocupen cargos publicos.!® La misma correccién normativa puede predicarse
de prohibir manifestaciones y actos publicos de ciertos grupos, si con permitir

15 Rafael del Aguila, “;De nuevo el fin de las ideologias?”, en Joan Antén Mellon (coord.), op. cit., pp.
64-67. Joan Botella, “Politica sin ideas, ideas sin politica: en torno al pensamiento Unico”, en Joan Antén
Mellon (coord.), op. cit., pp. 70-74. Joan Antén Mellon, “El neopopulismo en Europa occidental: un anlisis
programatico comparado: MNR (Francia), FPO (Austria) y IN (Italia)”, en ibid. (coord.), op. cit., pp. 260-263.

16John Sullivan, James Pierson y George E. Marcus, Political Tolerance and American Democracy,
Chicago/Londres, The University of Chicago Press, 1982.

17 véase John Rawls, Teoria de la justicia, México, Fondo de Cultura Econdémica, 1978, §35. Locke
ya hablaba del peligro del orden publico como limite a la tolerancia de las sectas. Véase Locke, Carta
sobre la tolerancia, v. ¢. de Pedro Bravo Gala, Madrid, Tecnos, 1985, pp. 55-57.

18 Este sentido de la intolerancia se deriva facilmente del enunciado de la encuesta en la que se
basa el citado estudio, el World Values Survey realizado entre 1995 y 1997: “Quisiera preguntarle sobre
algunos grupos que algunas personas perciben como amenazas para el orden social y politico de esta
sociedad. ;Podria usted seleccionar de la siguiente lista el grupo u organizacion que le gusta menos?...
¢Piensa usted que se deberfa permitir a [NOMBRE DEL GRUPO RECIEN SELECCIONADO]... ocupar cargos publi-
cos? [Mark Peffley y Robert Rohrschneider, “Democratization and Political Tolerance in Seventeen
Countries: A Multi-Level Model of Democratic Learning”, Political Research Quaterly, en prensa; apén-
dice]”. Sobre lo anterior, véase ibid., pp. 11-12.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



44 Sebastidan Escamez Navas

tales actos se viera amenazada la estabilidad de un régimen democratico.! Pero
este ultimo no es el caso de paises como Espana o Suiza, incluidos en la inves-
tigacion a la que nos estamos refiriendo, y con indices de 8.6 y 6.3%, respectiva-
mente. E incluso en los estados donde se registra una mayor disposicion a
tolerar actos publicos de aquellos grupos que gustan menos a los encuestados,
la poblacién tolerante no es demasiado alta en términos absolutos (30.8% en
Suecia, 28.4% en Australia, 24.6% en Estados Unidos).

El principal obstaculo para el desarrollo de la tolerancia en los paises demo-
craticos parece haber sido, y amenaza ser, la falta de consolidacion de muchos
de los regimenes democratico-liberales existentes. Se ha constatado el efecto
decisivo que la estabilidad de la democracia —entendida como duracion ininte-
rrumpida de un régimen democratico— tiene sobre los indices de tolerancia. No
es de extranar: los ciudadanos de naciones democraticas han tenido mas opor-
tunidades de practicar y observar los frutos dados por la practica de la tolerancia
en elecciones y en la resolucién de conflictos de valor y de interés. Igualmente, en
estos paises ha habido mis ocasion de que la tolerancia se sedimente como
valor publico, y de una socializaciéon que tenga como consecuencia la adhesion
al sistema politico democratico. Una adhesion que también se correlaciona po-
sitivamente con la tolerancia,® lo cual es légico, pues tal sistema ha de incluir
de alguna manera el principio de tolerancia. Esto es, no se concibe la democra-
cia liberal sin algiin modo institucional de definir los objetivos politicos que
evite la sujecion de éstos a los valores religiosos o éticos de una comunidad
particular.?

Habida cuenta de lo anterior, no cabe esperar un crecimiento general de los
indices de tolerancia de los paises democraticos en los préximos anos. Y ello
considerando, por un lado, la debilidad de la democracia en los estados resul-
tantes de la desintegracion de la Unién Soviética y de casi todos los paises
balcanicos, por no hablar de las, en gran medida, “iliberales” democracias norafri-
canas y asidticas.?? En cuanto a América Latina, la quiebra de los mecanismos de
intercambio particularizado entre élites politicas y ciudadanos a causa de las
crisis economicas y los ensayos de reforma para atajarla, sumada a la ausencia
de propuestas politicas representativas del interés general creibles, ha provoca-

19 véase nota 16.

20 Mark Peffley y Robert Rohrschneider, op. cit., pp. 16-19.

2L sobre el principio de tolerancia y su relacién con la virtud de la tolerancia, de la que estamos
tratando bdsicamente, véase Sebastian Escimez, “El Estado de la virtud: sobre la nocién de tolerancia en
el liberalismo politico de John Rawls”, Isegoria, en prensa; epigrafe primero.

22 Juan J. Linz y Alfred Stepan, Problems of Democratic Transition and Consolidation, Baltimore/
Londres, The Johns Hopkins University Press, cap. 21, 1996. Philippe Schmitter y Carsten Schneider,
“Conceptualizing and Measuring the Liberalization of Autocracy and the Consolidation of Democracy
Across Regions of the World and From Different Points of Departure”, en Manuel Alcintara (ed.),
op. cit., pp. 178-1643.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



La idea liberal de tolerancia en las democracias actuales 45

do un notable descrédito de la politica democritica y el auge de liderazgos
fuertes que aparecen al margen del sistema de partidos.? El resultado de ello es,
por ejemplo, que en el grupo de paises formado por Colombia, Venezuela,
Bolivia, Brasil, Paraguay y Ecuador, la media de quienes manifiestan preferencia
por el sistema democritico, o niegan la posibilidad de que exista democracia sin
congreso o sin partidos politicos, es ligeramente superior a 50 por ciento.?
Por otra parte, la fuerte correlacién entre inclinacion a la tolerancia y parti-
cipacioén politica no convencional (como es la propia de los nuevos movimien-
tos sociales), sumada al hecho de que este tipo de participacion se concentra en
los sectores mas acomodados de la sociedad, nos invita a pensar en una divisiéon
socioecondmica de las disposiciones a la tolerancia. Una fractura que podria
hacerse mas aguda con el incremento de la desigualdad de ingresos presente en
muchos paises avanzados, y complicarse con la tendencia a reservar los em-
pleos menos especializados y peor remunerados a los trabajadores inmigrantes.?

1.4. Segin lo expuesto, la democracia liberal es una realidad que, tanto norma-
tiva como empiricamente, depende para su florecimiento de la tolerancia, y a
ella va aparejada. De la fuerza moral (vis) provista por la virtud de la tolerancia
depende que se alcancen acuerdos estables sobre los principios fundamentales
del orden social y su interpretacion. En ausencia de la tolerancia, la institu-
cionalizacion juridica del pluralismo dificilmente puede proteger lo bastante la
diversidad, como ya se plasma en la demanda de tolerancia a las masas demo-
craticas realizada por Mill.?° Pues, en tal caso, tal vez nos hallaremos con una
libertad personal delimitada sectariamente, bien en el ambito constitucional,
bien en el legislativo, bien —con mayores restricciones— en el judicial. De
hecho, aunque no sea el Gnico factor responsable, el déficit de tolerancia detec-
tado en las democracias contemporineas debe relacionarse con muchos de los
defectos a menudo achacados a las democracias contemporianeas; como las
tendencias monopolizadoras de las mayorias absolutas, las dindmicas sectarias
de los partidos politicos al ejercer las funciones de gobierno, la falta de transpa-
rencia, la judicializacion de la politica o la politizacién de la justicia.

Pero el valor y la practica de la tolerancia, alli donde se halla, no sélo
suponen una fuente de racionalidad dentro de un contexto de multiples discre-
pancias, como es el de una sociedad moderna o en curso de modernizacion. En

23 Ludolfo Paramio, “Perspectivas de la democracia en América Latina”, en E. A. Fabidn Caparros
(comp.), Responsa lurisperitorum Digesta, Salamanca, Universidad de Salamanca, 2000, pp. 175-198.

24 Juan Pablo Luna, “/Qué opinan los ciudadanos?: un andlisis multivariado de la legitimidad
democritica en Latinoamérica”, en Manuel Alcantara (ed.), op. cit., pp. 982-1024.

25 Mark Peffley y Robert Rohrschneider, op. cit.,, pp. 8-9, 14-15. Robert D. Putnam, “Conclusién”,
en ibid. (ed.), El declive del capital social: un estudio sobre las sociedades y el sentido comunitario; v. c.
de José Luis Gil Aristu, Barcelona, Galaxia Gutenberg/Circulo de lectores, pp. 651-653.

26John Stuart Mill, Sobre la libertad, v.c. de Pablo de Azcarate, Madrid, Alianza (ed. original, 1859).

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



46 Sebastidan Escamez Navas

estas sociedades también encontramos una tendencia a que el ideal de acuerdo
racional sea desplazado por el de “tolerancia respecto a todos los puntos de
vista”. Una tolerancia que se entiende como exigencia de que se respeten aque-
llas opiniones de las que se discrepa, hasta el punto de no hacerlas objeto de
discusion. Al igual que la pura falta de tolerancia, esta interpretacién perversa
de la misma refuerza la agregacién de puntos de vista como mecanismo de
adopcién de decisiones, también de naturaleza politica. E, igualmente, va en
contra del reconocimiento debido al valor de la persuasién racional; esto es,
en perjuicio del ideal de comunicacion entre ciudadanos democraticos, que
queda, asi, minado.?” Y, asi, el individualismo asociado al desarrollo de la mo-
dernidad reflexiva, que estd en el origen de la tolerancia religiosa y del pluralis-
mo ideoldgico, termina por impulsar una dinimica perversa de la tolerancia que
amenaza con restringir el pluralismo, al avalar la equivalencia de lo sociol6gi-
camente normal con lo politicamente debido. De esta dindmica, y de otras en
las que el valor de la tolerancia aparece generando nuevos retos para la convi-
vencia al tiempo que como algo necesario para enfrentarlos, versan los dos
siguientes apartados.

2. INFLACION DE LA TOLERANCIA Y BLOQUEO DE LA ARGUMENTACION

2.1. El desarrollo de la tolerancia se halla vinculado con la atomizacion de
referentes valorativos caracteristica de la modernidad, esto es, con el proceso
de separacion de la moral, la politica y el arte respecto del mundo natural, la
ciencia, la teologia y los hechos empiricos. Estos fenomenos, ligados a la cre-
ciente relevancia social de una actividad basada en el cdlculo estratégico, cual
es el comercio, y de la burguesia comerciante, condujeron a que la cosmologia
o lo factico, y en particular la tradicién, perdieran su funcién orientadora de la
accion, en beneficio de los criterios establecidos por los individuos. La destradicio-
nalizacion, pues, no es un fenémeno nuevo, sino, mas bien, una de las dimen-
siones que se encuentran en la base de la razon de existir de la tolerancia.?® Pero
asistimos actualmente a una nueva vuelta de tuerca del proceso de destradicio-
nalizacion, en la que se ven socavados, incluso, los contextos de accion genera-
dos por la modernidad en sustituciéon de los tradicionales, como la nacién y el
Estado. Para explicar la intensidad adquirida por la destradicionalizacion debe
traerse a colacion una nueva forma de capitalismo marcado por la mundializacién
econdmica, la flexibilidad laboral, el desorden empresarial y la ilimitada perse-

27 Sobre este asunto, véase por todos Jirgen Habermas, Facticidad y validez, v. c. de Manuel
Jiménez Redondo, Barcelona, Trotta, 1998, cap. VIL.

28 Carlos Thiebaut, De la tolerancia, Madrid, Visor, pp. 56 y ss. Louis Dumont, Ensayos sobre el
individualismo, Madrid, Alianza, 1987, pp. 253 y ss.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



La idea liberal de tolerancia en las democracias actuales 47

cucion del lucro inmediato; un capitalismo que compartimenta la produccién
entre una red anénima de trabajadores, genera una fuerte competitividad y exige
disposicién individual para la movilidad funcional y geografica. Todo esto ope-
ra en contra de aquellos lazos sociales no mediados por el mercado, con la
consiguiente merma del sentido de la solidaridad, y refuerza la posiciéon central
del individuo. Y, asi, los vinculos comunitarios tradicionales, premodernos o
modernos, pierden su valor “cuasinatural” para adquirirlo en razén de la acep-
tacion que de ellos hagan los individuos.®

2.2. ;Como afecta este vigor reciente del proceso de destradicionalizacion al
sentido del valor y la practica de la tolerancia? Por una parte, y es de lo que se
ocupa este segundo subapartado, en forma negativa. El capital normativo, ético
y politico, de la idea de tolerancia se ha visto mermado por la incertidumbre
sobrevenida acerca del valor de los referentes normativos con arreglo a los
cuales se venia justificando. La reflexividad moderna, plasmada en el condi-
cionamiento del valor de los dogmas a su examen racional, ha sido el funda-
mento de una linea de justificaciones de la tolerancia que va del escepticismo
al pluralismo liberal, pasando por diversos desarrollos del racionalismo. Histori-
camente esto ha puesto espacios cada vez mayores a disposiciéon de la discre-
cionalidad de los individuos, en perjuicio de 6rdenes regulativos mas
comprehensivos que, en virtud de este proceso, veian alterado su ambito de
vigencia (la privatizacion de la religion es el caso paradigmatico). Sin embargo,
el significado de la tolerancia pasa a radicar en una incégnita cuando la afirma-
cion del individuo llega al punto de negar que la validez de ideas y conductas
pueda depender de un orden distinto a aquel en que se presentan los vicios
y virtudes de cada cual. Y esta version individualista del relativismo, como plan-
tea Aurelio Arteta,’® es un componente notable del ethos de las présperas socie-
dades democriticas.

Muy posiblemente como correlato de la referida presion que sufren los
individuos para adaptar la concepcién de si mismos a unas condiciones siempre
cambiantes, es refutada la superioridad del concierto racional como criterio
superior de correccién normativa: el debate moral y politico requiere cierto
grado de competencia y un minimo compromiso para establecer una comuni-
dad de comunicacién, un esfuerzo cooperativo que no se ve favorecido por el
ambiente vigente de competitividad y aislamiento. Es mis, en este contexto, la
discusion aparece como una accion arriesgada para la autoestima y el reconoci-
miento prestado por terceros, riesgo que, sin embargo, puede evitarse apelando
al derecho que cada cual tiene a que sea “respetado” su punto de vista. Un

2 Fernando Vallespin Ona, EI futuro de la politica, Madrid, Taurus, 2000, pp. 63-78.

30 Aurelio Arteta, “La tolerancia como barbarie”, en Manuel Cruz (ed.), Tolerancia o barbarie,

Barcelona, Gedisa, 1999.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



48 Sebastidan Escamez Navas

contrato perverso estipula la aceptacion sin previo examen dialégico de las opi-
niones ajenas a cambio de reciprocidad. Y, sobre este fundamento, se rehabilita la
nocién protestante de la tolerancia como intocabilidad de las conciencias, que
ahora no se justifica por la intervencion divina en definir el estado de las cosas,
sino por el valor moderno y liberal de la dignidad del individuo, interpretado
como dignidad de todas y cada una de sus manifestaciones concretas.

El problema es que ahora lo que se privatiza no es el sentimiento religioso,
sino la propia razon. Las ideas dejan de entenderse como propuestas de unas
personas dirigidas a suscitar la aprobacién racional de otras, para concebirse
como pertenecientes a un orden intimo e inaccesible en el que estuviera vetado
adentrarse. Completando esta concepcion neorromantica de la comunicacion,
se asumen como prejuicios poco menos que evidentes la ineficacia de la discu-
sién racional y que todo choque dialéctico enfrenta mas a los discrepantes que
a sus propios puntos de vista. El resultado es una consigna que llama a abando-
nar el debate tedrico y a refugiarse en la tolerancia de las emociones como
altimo reducto. Una consigna que informa nuevas normas de civismo, de modo
que quien desea que se razone publicamente sobre un asunto debe disculparse
por adelantado (“No pretendo convencerle, pero...”), anticipar un “sin animo de
polémica...” o eludir toda sospecha de que emite un juicio declarando que se
trata de un “simple comentario”. En palabras de Arteta, “se viene a decir que
son los sentimientos en tanto que espontianeos e irrebasables los que deben ser
respetados por igual”. Esta afirmacion, sin embargo, encierra las falacias de que
todos los afectos tienen el mismo valor moral —algo que niega la evidencia
de que no son iguales la compasion y la envidia—, y de que el mundo afectivo
esta exento de un nicleo de racionalidad, lo que, de ser cierto, significaria que
la intencion de remediar gran parte de las patologias psicolégicas carece de
sentido.!

2.3. La debilidad argumental de tal celebracion indiscriminada de la diversidad de
los sentimientos no hace tal celebracion, por desgracia, intrascendente. Aparte
del vigor de las politicas de la identidad, la manifestacion politica mas notoria de
este asunto es la identificacién de la democracia con el agregado de preferen-
cias independientemente de su justificacién. Esta identificacion convierte los
sondeos de opinién en razones suficientes para hacer las cosas, encontrandose,
por ello, en la base del moderno gobierno de encuestas y en la claridad con la
que los partidos politicos han ido abandonando su funciéon de promotores de
ideas en favor de la de representacion de un centro sociolégico con todas sus
contradicciones. E, igualmente, la tendencia a reducir la democracia a una cues-
tion arimética, paralela al abandono de su constitucion dialdgica, explica el

31 Aurelio Arteta, op. cit., pp. 56-57.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



La idea liberal de tolerancia en las democracias actuales 49

privilegio adquirido por la negociacion y la urgencia con que se apela a la
votacion como medios para dirimir los conflictos publicos.

La creencia en la irreductibilidad de las posiciones divergentes conduce a
exigir al ciudadano tolerancia para aceptar una politica cuyos términos dificil-
mente pueden convencer, ya que los criterios rectores de su produccion no son
los mejores argumentos establecidos mediante la deliberacion publica, dado el
descrédito de la reflexion colectiva. El demos no se entiende como publico
racionante, sino como la sede de un complejo entramado de intereses atomizados
que, en tanto que legalmente vdlidos, quedan transmutados en valiosos, razén
por la cual se pretende que sean satisfechos equitativa y plenamente por el
gobierno. Y de estos ciudadanos que comparten tan inmodificables e intangibles
aspiraciones lo mas que puede esperarse es tolerancia mutua y respecto al
grado en que no satisfacen plenamente sus deseos los arreglos técnicos estable-
cidos por las corporaciones y el sistema politico. La tolerancia es, asi, concebida
como el punto de llegada de la politica, como una prictica que se agota en si
misma, antes que como un presupuesto bdsico a partir del cual afrontar la
posible conciliacion de las divergencias. Por eso mismo, el componente de
incontinencia de esta tolerancia se ve asociado a una dindmica conservadora.??

Con arreglo a la legitimidad democritica, los limites y el contenido de la
tolerancia deben ser decididos por las mismas personas que han de verse afec-
tadas por ellos. Este principio, junto con la idea de que la tolerancia se justifica
por el respeto que merece la emotividad sin mas de las personas, hace equivaler
lo socioldgicamente normal con lo politicamente debido. El resultado es que se
eleva la mediocridad a criterio de excelencia, una perversion de la democracia
sobre la que tempranamente advirtié Tocqueville. Y este cultivo del ciudadano
medio genera una tendencia a que nada sobresalga, a equiparar conductas y
opiniones meditadas e irreflexivas. Asi, la tolerancia gregaria tiene por correlato
la intolerancia hacia lo distinto por excelente.?® Y asi se ve reproducida una
situacion muy similar a la que motivé el alegato por la tolerancia de John Stuart
Mill:3* la tolerancia como algo necesario para que las mayorias no provoquen tal
timidez en los individuos que éstos no se atrevan a pensar de modo hetero-
doxo, con los perjuicios que ello puede contraer para el progreso y la ratifica-
cion de nuestros juicios; y la tolerancia imprescindible también para evitar que
las personas dejen de pronunciarse sobre la opinidn ajena por temor a un en-
frentamiento, con el consiguiente riesgo de aislamiento y de disolucion del
tejido social.

Nétese que lo que resulta peculiar (y entiendo que también degradante) de
esta manera de entender la tolerancia relacionada con la evolucién actual de la

32 Ibid., pp. 57-70.
33 Ibid., pp. 59-60, 71-72, 75-76.
34 John Stuart Mill, op. cit.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



50 Sebastidan Escamez Navas

modernidad reflexiva —y que, de ningiin modo, agota el campo semantico de la
tolerancia hoy— no es que la tolerancia incorpore un ingrediente conservador.
Esto siempre es asi, en la medida en que la idea de tolerancia supone el apego a
determinado c6digo normativo en relacion con el cual una opinion o conducta
se desaprueba; y el valor de este codigo no se entiende precluido por la practica
de tolerancia, pues, de lo contrario, estariamos ante un simple acto de aceptacion
de las referidas opiniones o conductas. Lo peculiar y negativo del conservaduris-
mo relacionado con la reflexividad contemporanea es, primero, el elemento de
falsa conciencia presente en una forma de tolerancia que se pretende practica-
mente universal cuando sufre arbitrarias restricciones, como se expondrd ense-
guida. Y, segundo, que el orden normativo relevante concuerda con la sensibili-
dad axiol6gica media de una sociedad dada, con la sacralizacion de la cultura de
masas —y las redes de poder asociadas— en vigor en cierto momento.

2.4. En el ensalzamiento de la mediocridad, la espontaneidad y la irreflexividad,
es clave la regulacion de la sociedad de masas por parte de los medios de
comunicacion. Su voluntad de captar la mayor audiencia posible explica el
privilegio que en ellos se otorga al tratamiento superficial de los asuntos. La
inclinacion hacia una tolerancia sin claros limites casa a la perfeccion con una
comprensién que la sociedad tiene de si misma, determinada por la racionali-
dad de los medios de comunicacion: el tiempo como sucesion de novedades,
de noticias (news); lo mas relevante de la realidad como aquello capaz de captar
la atencion del destinatario, con clara prioridad de lo que es susceptible de
despertar emociones intensas. De hecho, en la television, a menudo la noticia
no es que algo haya ocurrido, sino que dispone de imiagenes acerca de un
hecho. Lo nuevo e impactante, lo que despierta la curiosidad, se identifica con
lo valioso. No hay tiempo para una reflexién detenida, ni ésta permite mantener lo
suficiente el interés de los televidentes u oyentes. Interesa la discusion, pero
s6lo en tanto que especticulo, en tanto que suceddneo de la exposicion de
morbidas rarezas y del enfrentamiento fisico en el circo; para asegurar el ritmo
de la funcién debe incluirse un nimero elevado de intervento50res y, entre
ellos, algunos de verbo incendiario. La moraleja civica de esta reduccion del
debate a entretenimiento es la celebraciéon de un modo de vida que permite la
coexistencia de tan diversos puntos de vista. No interesa llegar a una conclusion
acerca de la verdad o la correccion. Basta con la combinacion de tolerancia y
democracia estadistica, que es también la democracia de una audiencia ante la
cual se representa la realidad politica y social en el escenario de los medios de
comunicacion; eso si, una audiencia cuya capacidad de intervenir sobre lo que
ocurre es indirecta y virtual, mediante encuestas.®

3 vallespin, 2000, pp. 186 y ss; Arteta, 1999, pp. 75-76.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



La idea liberal de tolerancia en las democracias actuales 51

3. CONTROL SOBRE LA EXISTENCIA:
FUNDAMENTALISMO Y ESTILOS DE VIDA

3.1. El panorama mas bien sombrio que acabamos de describir no resume el
conjunto de las conexiones del sentido y el ambito de la tolerancia con el alto
grado de reflexividad correspondiente a la modernidad tardia. El valor de la
tolerancia debe ser, efectivamente, matizado, so pena de llegar a constituir una
auténtica amenaza para el resto de los valores morales y politicos. Pero es
indudable la necesidad que tenemos de una prictica razonable de la tolerancia
alli donde la reflexividad se ha convertido en un factor clave del funcionamien-
to social.

Pensemos, si no, en las consecuencias de la combinaciéon de dos circunstan-
cias: primera, el potencial creciente de la tecnologia moderna para situar aspec-
tos diversos de la vida humana bajo el control de las decisiones individuales y
colectivas. Segunda, la conciencia de las limitaciones de nuestros juicios que
resulta de su desenclave de la tradicion. La autoridad de ésta es sustituida por la
de sistemas de conocimiento experto, los cuales —por la intensa actividad espe-
cializada que sucede en su seno y la propia dinimica de la reflexividad sobre la
que tal actividad se asienta— tienen un caricter mudable, a un tiempo que
opaco para el comun de las personas, quienes, cuando mas, sélo pueden ser
expertas en unas pocas areas de conocimiento. Ambos fenémenos, por una
parte, provocan incertidumbre: la vida humana y la natural se saben sujetas a
tecnologias cuyos riesgos no estan determinados inequivocamente, sino que
son objeto de polémica entre especialistas. La manera en que estas amenazas
son percibidas genera divisiones entre grupos politicos, empresariales y los
propios ciudadanos, divisiones que, a menudo, no se prestan a una conciliaciéon
negociada. Hay que pensar que tales discrepancias se refieren a cuestiones que
afectan a la supervivencia de una forma de vida, o del mundo natural y humano
en general como lo conocemos; asuntos como la gestion de la energia nuclear,
la manipulacion genética de cultivos o embriones humanos, o qué hacer frente
a un Estado que podria surtir de armas de destruccién masiva a una organiza-
cion terrorista internacional.

La sociedad del riesgo da lugar, de este modo, a pretensiones politicas, las
cuales, por su caracter salvifico, enfrentan a las personas de una manera que en
cierta forma hace recordar las escisiones religiosas registradas en la Reforma;
aunque el compromiso de la gente con tales posiciones politicas no sea, con
mucho, ni tan basico ni tan permanente, ni dé lugar al mismo género de violen-
cia. En todo caso, si que existe un nuevo fundamentalismo potencial vinculado
al desarrollo reciente de la modernidad que en determinados momentos y luga-
res —como los previos a la invasion de Irak de 2003, en Espana— puede provo-

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



52 Sebastidan Escamez Navas

car fuertes tensiones sociales. Y, por lo tanto, si que parece haber una importan-
te necesidad de tolerancia especificamente tardomoderna.?

3.2. También el incremento del control tecnolégico sobre la vida, y el desenclave
del sentido de ésta del dictamen de la tradicion, permiten explicarnos la trascen-
dencia de los estilos de vida en la estructuracion de la sociedad contemporanea.
En la modernidad reciente, el modo rutinario en que come, se viste, comporta y
relaciona una persona con las demas y con su trabajo, se organiza en haces de
opciones, los cuales poseen cierta unidad que proporciona seguridad ontologica
a quienes los adoptan. En la configuracion de estos haces de opciones intervie-
nen de manera decisiva los medios de comunicacion y, a través de ellos, intere-
ses comerciales (incluida la venta de informacién), y, en menor medida, objeti-
vos politicos. Por su parte, la adopcion de estos estilos de vida est influida por
las circunstancias socioeconémicas, las presiones de grupo y la visibilidad de
los modelos de rol. Sin embargo, el espacio para la elecciéon (mias o menos
consciente o reactiva) entre estilos de vida y hasta para la creacion de éstos
es considerable. Y no s6lo —aunque si mas notablemente— entre quienes go-
zan de mas oportunidades vitales. En algunas circunstancias de pobreza, la
tradicion se ha perdido mas que en otras situaciones, y la propia construccién
de un estilo de vida puede convertirse en un rasgo especialmente caracteristico.
El caso es que, cuanto menos tradicionales sean las condiciones en las que se
desenvuelve un individuo, mas afectardn sus actitudes y su modo de vida el
nucleo de su identidad.?”

Por otro lado, el interés de los individuos por elegir y componer sus estilos
de vida se estaria viendo reforzado por el cambio cultural de las sociedades
industriales avanzadas que nos presenta la teoria del sociélogo Ronald Inglehart.
Como es sabido, esta teoria, avalada por buen nimero de investigaciones empi-
ricas, vincula el crecimiento econémico que se da desde el fin de la Segunda
Guerra Mundial con cambios en la escala de valores. En concreto, se dice que
un sector considerable de la poblacion de los paises desarrollados, al experi-
mentar subjetivamente en los afios previos a la madurez un grado suficiente de
seguridad y la subsistencia fisicas, tiende a interesarse por necesidades
posmateriales, es decir, por la autoestima, la autopertenencia e intereses intelec-
tuales y estéticos. Una consecuencia destacable de este fenémeno es que la
agenda sociopolitica, y con ella el potencial de conflictos, se amplia a cuestio-
nes no dirimibles mediante reformas en el modo de produccién y redistribucién
de la riqueza: temas relativos a la identidad (feminismo, derechos de las mino-

36 Ulrich Beck, La sociedad del riesgo: hacia una nueva modernidad, Barcelona, Paidds, 1998.
Ulrich Beck, “La primera guerra contra un riesgo global”, El Pais, 12 de abril de 2003.

57 Anthony Giddens, Modernidad e identidad del yo: el yo y la sociedad en la época contempord-
nea; v. c. de José Luis Gil Aristu, Barcelona, Peninsula, cap. 1, pp. 105 y ss.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



La idea liberal de tolerancia en las democracias actuales 53

rias étnicas y nacionales, derechos de los homosexuales, aborto, disponibilidad
sobre el propio cuerpo...), y relativos al control de la cotidianidad en el contex-
to del cronotropo tardomoderno (ecologismo, igualdad Norte-Sur, derechos y
responsabilidades de los consumidores, disehos curriculares, participacion di-
recta de la ciudadania en la definicion y gestion de las politicas pablicas...).38
Criticos de esta teoria han relativizado, sin embargo, la capacidad del binomio
materialismo/posmaterialismo para explicar el cambio cultural. Alternativamen-
te, sostienen que la multiplicidad de interpretaciones de los cédigos simbélicos
que regulan la identidad social desbanca a los condicionamientos econémicos
o educativos en la composicion de las orientaciones vitales. De este plantea-
miento resulta un horizonte aiin mas plural de estilos de vida.®

3.3. La principal implicacion de estos hechos sociol6gicos a la hora de pensar la
realidad y normatividad de la tolerancia en una sociedad democratica es que los
conflictos potenciales no se presentan ahora Ginicamente entre distintas concep-
ciones comunitarias del bien, sino también entre cambiantes estilos de vida,
muchas veces de escasa homogeneidad interna. La diversidad de entidades cul-
turales institucionalizadas compite con la de individuos que, por diferentes ra-
zones, reclaman emanciparse de lo que perciben como cultura dominante, y el
cruce de estas formas de pluralismo origina, ademas, tanto nuevos problemas
como estilos de vida. Un ejemplo de estos nuevos problemas es el que repre-
senta en un contexto moderno la prictica, asidtica y gitana, del arreglo familiar
de los matrimonios. En Gran Bretana se ha aceptado una intervencion formal de
los padres en el concierto matrimonial, aunque no los matrimonios forzosos. En
el espacio dejado por el reconocimiento juridico formal de la voluntad paterna
caben multiples posibilidades de interaccién, por un lado, de jovenes dispues-
tos en grado variable a aceptar esta injerencia paterna y, por el otro, un entorno
familiar y de relaciones también diversamente partidario de respetar integra-
mente la tradicion. Las diferentes posiciones en torno a esta practica determi-
nan, a su vez, formas de integraciéon de epocalismo y tradicionalismo que com-
ponen distintos estilos de vida.

La trascendencia de los estilos de vida para la identidad de las personas no
s6lo multiplica las circunstancias en las que se hace precisa una actitud tolerante
para lograr entendimientos, tanto en el dmbito privado como en el publico
(nunca se insistira lo suficiente en que la proteccion eficaz del pluralismo por el
sistema de los derechos depende de la tolerancia que sean capaces de manifes-

38 Ronald Inglehart, op. cit., pp. 59 v ss.

39 Bo Reimer, “Postmodern Structures of Feeling”, en John Gibbins, Contemporary Political Culture,
Londres, Sage, 1989.

40 Brikhu Parekh, “The Logic of Intercultural Evaluation”, en John Horton y Susan Medus (eds.),
Toleration, Identity and Difference, Houndmills/Londres, Macmillan Press, 1999, pp. 176-177.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



54 Sebastidan Escamez Navas

tar los legisladores, el pueblo que ejerce sobre ellos un control democratico
tanto directo como indirecto por la via de la opinién publica, y la cultura politi-
ca, quienes intervienen y controlan los medios de comunicacién y, con mas
restricciones, también los jueces). También, cualitativamente, el esquema tipico
de la tolerancia se ve alterado por la diversidad que emana de los referidos
estilos de vida: primero, porque pierde protagonismo el valor del respeto por
las creencias o las ideas, fundamental en la historia de la tolerancia. Un valor
que tenia mucho que ver con la condicién creyente, o la autocomprensiéon
como racionante, de la sociedad en su conjunto; con el consenso acerca de la
funcién rectora de las creencias y las ideas, a pesar de la diversidad de éstas.
Ahora, las demandas de tolerancia —presentadas también como reclamacion de
derechos— aparecen a menudo vinculadas a comportamientos relativamente
marginales (la homosexualidad, el consumo de drogas vy, entre ellas, incluso de
tabaco, el nudismo, el piercing...) que, mas que emanar de convicciones, las
inducen. Este es un hecho no siempre considerado por los teéricos contem-
poraneos de la tolerancia. Asi, por ejemplo, Rawls concede mucha importancia
a la experiencia europea de superacién de los conflictos religiosos originados
por la Reforma. Se trata de un recurso heuristico para elucidar principios con
que afrontar otro tipo de conflictos, y apunta a los raciales, étnicos y de género;
pero, en todo caso, viene a entender que la diversidad social se deriva de unas
pocas visiones del mundo bien estructuradas religiosa, filoséfica o moralmente
y que suscitan adhesiones bastante estables.!

La importancia otorgada por las personas a los estilos de vida tiene otra
consecuencia sobre el esquema tipico de la tolerancia, segin quedé definido
tras la teorfa de Mill. Tal consecuencia es que la gran variedad de éstos impide
identificar la figura del agente tolerante con una mayoria 0 unos pocos grupos
relativamente homogéneos. En realidad, no es una novedad historica la existen-
cia de un régimen radicalmente descentrado de tolerancia, en el que un nimero
indeterminado de grupos han de tolerarse de manera mutua, y en el que las
mayorias son temporales y se constituyen para propdsitos y ocasiones diferen-
tes. Tampoco es nueva una concepcion del espacio publico conforme a la cual,
siendo los individuos los sujetos publicos por excelencia, la tolerancia se refiere
en forma ideal, y tiene por protagonistas las elecciones y acciones individuales
antes que a las pautas de valor y comportamiento grupales: el tindem compues-
to por dispersion de las practicas de tolerancia y centralidad ideal del individuo
es caracteristico del modelo de tolerancia que hallamos en sociedades de
inmigrantes como Estados Unidos o Canada.* La novedad es que este esquema,
propio de las sociedades de emigrantes, se estd generalizando en otro tipo de

a1 John Rawls, op. cit., pp.18-24, 203.
42 Michael Walzer, Tratado sobre la tolerancia; v. c. de Francisco Alvarez, Barcelona, Paidés,
pp. 45-49.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



La idea liberal de tolerancia en las democracias actuales 55

modelos societarios, como los estados nacionales. Y, aunque la principal causa
de tal generalizacién sea la intensidad contemporianea de las migraciones, la
proliferacion de estilos de vida es, con toda probabilidad, el segundo factor
explicativo del fenémeno.

3.4. Ciertamente, hay tendencias que se oponen a que la proliferacién de estilos
de vida pueda dar lugar a orientaciones de valor sustancialmente distintas. Entre
éstas contarian la reactivacién del nacionalismo en muchos lugares, y la exalta-
cion del individuo normal antes comentada. Esto no quita que, donde la
reflexividad y la destradicionalizacion estan avanzadas, la diversidad, referida a
la mayoria de la poblacién, sea un hecho; aunque el discurso nacionalista se
resista a reconocer aquellas diferencias sociales que desafian la imagen del
mundo que sostiene, y pueda anularlas en la medida en que tenga a su disposi-
cion instrumentos de socializacion. En lo que respecta a la normalidad, la per-
cepcion que se tiene de ésta —como del conjunto de la realidad social— de-
pende en gran medida de la informacion que nos ofrecen los medios de
comunicacion. Y el interés de éstos por ofrecer novedades y celebrar la diversi-
dad los conduce a presentar expresamente una imagen plural de la mayoria de
la poblacién, aunque la normalidad sea a la postre sancionada, incluso con
mensajes tacitos excluyentes. Esta imagen de pluralidad coincide, por lo demas,
con los principios juridicos abstractos que regulan nuestro ambito publico y que
son invocados por politicos y otros personajes ante los medios. En consecuen-
cia, las acusaciones de intolerancia referidas a la mayoria de la poblacion usual-
mente inculpan a un sujeto virtual con el que pocas personas estan dispuestas a
identificarse. Esto, y la proliferacién de minorias, trae por causa un nuevo tipo
de conflicto: a los conflictos positivos entre concepciones rivales del bien se
suman conflictos negativos, que surgen en la medida en que nadie se siente
responsable y autorizado para intervenir en el ambito de las costumbres.®

En todo caso, que la sociedad disponga de una imagen de si misma como
entidad plural tiene una destacable vertiente positiva. Para empezar, limita las
pretensiones de grupos que propugnan un particular modo de vivir; incide en
que la gente abandone la expectativa de que sus opciones vitales condicionen
las del resto de ciudadanos. Parafraseando a Rawls, el hacerse cargo del hecho
del pluralismo social, no como una aberracion, sino como un hecho normal de
la vida con instituciones libres, promueve que los términos de cooperacion
social se establezcan contando con que personas iguales a nosotros han llegado
a conclusiones diferentes acerca de la forma adecuada de entender la vida.
Ademds, cuanto mayor es la incidencia de los estilos de vida en la estructura
social, con mas frecuencia percibiran en los individuos que la relacion con sus

43 Antoine Garapon, “The Law and the New Language of Tolerance”, en Paul Ricoeur (ed.), Tolerance
Between Intolerance and the Intolerable, Providence/Oxford, Bergham Books, pp. 71-74, 85-88.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



56 Sebastidan Escamez Navas

concepciones del bien es el producto de una elecciéon personal, y, por eso,
resultaran mas factibles las soluciones mediante acuerdo. Las excepciones a
todo esto surgen cuando, como reaccion a la inseguridad ontolégica que provo-
ca la conciencia de la falibilidad y la movilidad, se adoptan estilos de vida
sectarios informados por el dogmatismo y la sujecion a una autoridad
plenipotenciaria; o cuando la misma inseguridad, sumada a la afloranza de co-
munidades mas coherentes, estimula el apego fundamentalista a las tradiciones
religiosas y culturales.

Por ultimo, hay que insistir en el error que supondria pensar que las formas
de diversidad que aparecen en la modernidad tardia han reemplazado por com-
pleto a las enraizadas en fases anteriores de la modernidad, o incluso en persis-
tentes relaciones premodernas. No solo en sociedades donde los valores de una
parte importante de la poblacién siguen siendo predominantemente premodernos,
también en la Unién Europea y en Norteamérica hay grupos relevantes para los
que la reivindicacion de anejas identidades es el principal interés politico. La
lealtad de los miembros de estos grupos debe, sin embargo, medirse en grados
de una amplia gama, y existe una fuerte tendencia a que cada vez sean mas
quienes se sitien en los niveles de mayor laxitud; lo cual explica que los mili-
tantes integristas aparezcan en el imaginario publico tan fuera de lugar. En todo
caso, en mayor o menor medida, estas identidades, de origen moderno, como la
nacion, o premoderno, como las etnias y religiones, siguen constituyendo ingre-
dientes comunes de la configuraciéon de los proyectos personales de vida. Por
eso, una politica de tolerancia que se centrara exclusivamente en los disidentes
o en los individuos excéntricos encontrard la oposicion de quienes siguen ape-
gados activamente a una tradicién religiosa o cultural. De igual modo, las perso-
nas que han edificado su identidad sobre un estilo de vida poco comprometido
con comunidades estables no aceptaran la primitiva manera de entender la
diferencia, que atribuia a los individuos un status de acuerdo con su pertenen-
cia a los grupos.*

44 Michael Walzer, op. cit., p. 102.

Politica y Cultura, primavera 2004, niim. 21, pp. 37-56



