
107

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

E
ne

ro
–J

un
io

 2
00

6

Percepción social de las reformas 
constitucionales sobre los derechos de los 
pueblos indígenas: México y Ecuador

LAURA BEATRIZ MONTES DE OCA BARRERA*

Resumen
En este artículo se analiza, de forma comparativa, las percepciones sociales y los impactos políticos de las 
reformas que, en materia indígena, se han suscrito durante los últimos años en México y Ecuador. Es-
tas percepciones e impactos contrastan, pues en el caso mexicano se juzga a la reforma como un fracaso 
mientras que en el ecuatoriano como un logro. Para abordar el tema se comparan los procesos legislativos 
y los textos constitucionales reformados así como las reacciones que tuvo la sociedad civil. El resultado 
de la investigación concluye que si bien existen distinciones en los productos legislativos, el entendi-
miento sobre la desaprobación/aprobación de tales reformas debe incluir, además, un análisis sobre los 
elementos del entorno político y de la conformación del capital social indígena.

Abstract 
This paper analyzes, in a comparative way, the social perceptions and the politic impact of last years’ 
indigenous constitutional reforms in Mexico and Ecuador. These perceptions and impact differ because 
in Mexico constitutional reform has been seen as a failure but in Ecuador it has been seen as an achieve-
ment. To analyze these cases we compare legislative processes, constitutional products, and reactions 
of civil society. The outcome of this investigation indicates that whether there are distinctions between 
each reform, to understand the disapprobation /approbation perceptions we also have to analyze issues 
of political environment and conformation of indigenous social capital.

Palabras clave: reformas constitucionales, capital social indígena, Estado–nación, análisis comparativo, 
reconocimiento de derechos indígenas.
Key words: constitutional reforms, indigenous social capital, comparative analysis, indigenous rights and 
nation–state politics of inclusion.

* Maestra en Sociología Política, Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora.



108

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

Introducción

Antecedentes 

La historia política del período 1980–2000 en México y Ecuador, como en otros 
países latinoamericanos,1 se caracterizó por la modificación de sus constituciones con 
el fin de cambiar la relación Estado–sociedad indígena. Dicha relación, a partir de 
distintas etapas, ha estado marcada por la exclusión, marginación, devaluación y es-
tigmatización de la sociedad indígena respecto del resto de la sociedad y en relación 
con las organizaciones políticas que integran el Estado–nación.2 
 Desde las estrategias de asimilación, aculturación e integración que pretendían 
eliminar a los indios para conformar una “moderna” nación homogénea, la política 
indigenista de finales del siglo XX se encontró frente a frente con un fenómeno que 
cambió la errada perspectiva que se tenía de la población indígena: el indianismo. 
Es decir, el conjunto de estrategias de organización y movilización que los pueblos 
indígenas generaron para reclamar una justicia social que les permitiera decidir co-
mo sujetos su devenir histórico (dejando de ser concebidos como objetos). Esto es, 
que tuvieran la oportunidad de participar, desde su particularidad cultural, en la 
toma de decisiones políticas, sociales y económicas de los países en los que habitan. 
Ejemplo de ello es la formación de organizaciones civiles como la Confederación de 
Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE) y su brazo político el Movimiento 
Plurinacional Pachakutik–Nuevo País; así como la Asamblea Nacional Indígena Plu-
ral por la Autonomía (ANIPA), asociación civil mexicana que en 1999 se conforma 
como Agrupación Política Nacional (APN) para ampliar su presencia política en las 
elecciones federales del año 2000. O bien de movilizaciones armadas como el Levan-
tamiento Indígena de 1990 en Quito, Ecuador y, en México, el levantamiento del 
Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), el primero de enero de 1994.
 Esta movilización social, con carácter etnicista,3 comenzó a erosionar los estigmas 
y estereotipos del tipo “atrasados”, “flojos”, “ignorantes” o “sucios” que, desde la Co-
lonia, se mantenían sobre los indígenas. Ello porque, en muchos casos, la sociedad 

1 Como la de Colombia, Venezuela, Perú, Bolivia, Costa Rica o Guatemala, por mencionar algunos.
2 Estado aquí es considerado como una organización política que cohesiona y coordina sus numerosas agencias de gobier-

no (burocracia, cortes, ejército) y determina la acción de otras organizaciones (partidos políticos, organizaciones civiles) 
(Migdal, 1988). Esta organización política se construye socialmente mediante un proceso de conformación nacional 
(nation–building), dando lugar a un estado–nación (Smith, 1988); es decir, a la relación del Estado con la sociedad.

3 Fomentando la reivindicación de las diferencias étnicas y la igualdad de oportunidades de participación política, 
social y económica; con lo que se conjuntan demandas “materiales” (recursos materiales) e “idealistas” (identidad 
colectiva), (Selverston–Scher, 2001).



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

109

indígena (como lo demuestran ésta y otras investigaciones) ha sido la promotora de 
cambios políticos que impulsan el desarrollo nacional y la democratización política 
(Selverston–Scher, 2001; Van Cott, 2000).
 En este contexto socio–político es que en Ecuador, a finales del siglo pasado (1998), y 
en México, a principios del siglo XXI (2001), se llevaron a cabo reformas constitucionales 
que pretendían incluir las demandas de la creciente movilización indígena y así recono-
cer los derechos de estos pueblos. Sin embargo y de manera general, se pueden plantear 
dos posturas en torno a la percepción social y el efecto político de tales reformas: 

A. Aquella que aprueba las reformas constitucionales (percepción social positiva) al 
considerarlas elementos que contribuyen al proceso democratizador —ampliación 
de los derechos políticos, económicos, sociales y culturales— (impacto político).

B. Aquella que reprueba tales reformas (percepción social negativa) al considerarlas 
como elementos que en apariencia intentan contribuir en la democratización 
de los derechos, pero que, en realidad, son un retroceso en la inclusión de los 
mismos (impacto político). 

 En este análisis, como planteamiento hipotético, se puede argumentar que existen 
dos percepciones sociales distintas y opuestas sobre el reconocimiento constitucional de 
derechos indígenas en México y Ecuador. En Ecuador la promulgación de la Constitu-
ción de 1998 es percibida de manera positiva (A) porque reconoce por vez primera:

• Derechos colectivos de los pueblos indios y de las comunidades afroecuatoria-
nas como parte del Estado.

• Regímenes especiales de administración territorial.4

 En México, por el contrario, la reforma de 2001 es percibida negativamente (B) 
y criticada porque:

• Sólo reconoce la libre determinación como derecho individual y no como una 
capacidad de los pueblos como entidades colectivas de derecho.5

4 En palabras de la ex diputada Nina Pacari: “La Asamblea Nacional Constituyente de 1998 reconoció por primera 
vez los derechos colectivos de los pueblos indios y de las comunidades negras como parte del Estado (artículo 84) 
y a los regímenes especiales de administración territorial (artículo 85): http:rebelión.org/sociales.htm

5 En la reforma de 1992 se reconoce por vez primera la composición pluricultural de la nación mexicana sustentada 
en sus pueblos indígenas, mencionando de manera general la garantía para que los integrantes de los pueblos 
tuvieran un efectivo acceso a la jurisdicción del Estado, con lo que se dejaba abierta la puerta para diversas in-
terpretaciones. Pero en la reforma de 2001, se constriñe esta generalidad, aspecto que es asumido por los actores 
sociales como restrictivo y contrarreformista.



110

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

• Relega su regulación a las leyes y constituciones de las entidades federativas, 
dejando su práctica en suspenso.

• “No responde en absoluto a las demandas de los pueblos indígenas de México” 
(palabras del Comité Clandestino Revolucionario del EZLN, Comunicado del 
29 de abril de 2001).

 Pero qué elementos explican estas dos posturas. ¿Acaso son las reformas y los pro-
cesos constitucionales tan diferentes como para generar percepciones sociales opuestas? 
O más bien esto se relaciona con el contexto socio–político en el que se generaron y 
del cual, incluso, son producto. Para responder esta pregunta, en este artículo se pre-
sentan un análisis comparativo con carácter sincrónico del proceso legislativo de las 
reformas constitucionales (la promulgación ecuatoriana y la enmienda mexicana), y 
del contenido de cada una, así como el análisis diacrónico y el contexto socio–político 
en el que dichos cambios se desarrollaron. 

Reconocimiento constitucional de la diversidad étnico–cultural: factores y contexto 
internacional

De manera general se puede decir que, al finalizar el siglo XX, se conjugaron factores 
políticos, económicos y sociales que facilitaron la consolidación del indianismo —o 
lo que otros autores llaman la “cuarta ola” de movilización indígena—,6 cuestión que 
detonó los cambios en las estructuras políticas de los Estados, en sus Constituciones 
y/o en sus organismos gubernamentales. 
 Dentro de los factores políticos se puede mencionar el proyecto decimonónico de 
construcción nacional (que pretendía la homogeneización de la sociedad culturalmente 
diversa), así como el intento modernizador (s. XX) basado en la “desindianización”7 
(y su consecuente exclusión y marginación de sectores indígenas que resistieron tal 
cambio social inducido). Los efectos de estos factores han sido la concientización so-
cial y política que propició la movilización social (civil o armada) y la formación de 
organizaciones a finales del siglo XX.

6 “La ‘primera ola’ tuvo lugar en el siglo XVI, poco después de la Conquista; la ‘segunda ola’ ocurrió durante el 
régimen borbónico, a finales del siglo XVIII; la tercera durante la segunda mitad del siglo XIX y principios del XX; 
y la ‘cuarta ola’ comenzó en la década de los setenta y está aún vigente”, (Trejo, 2000: 206).

7 En el discurso modernizador mexicano y ecuatoriano de los siglos XIX y XX existen elementos que definen a la 
población indígena como el obstáculo para el desarrollo nacional por lo que se debía aculturarla mexicanizándola 
o ecuatorianizándola.



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

111

 El rubro factores económicos corresponde al cambio de modelo de desarrollo eco-
nómico (reformas estructurales de los ochenta–noventa) con lo que se ha intentado 
propiciar la producción agrícola a gran escala, dejando sin oportunidad productiva 
a pequeños productores campesinos e indígenas, quienes además se enfrentan a la 
disminución del gasto público estatal. Esto ha ocasionado un recrudecimiento de la 
pobreza en el campo mexicano y en el ecuatoriano, lo mismo que una mayor polari-
zación social.8 Tal situación ha propiciado la búsqueda de nuevas “estrategias de so-
brevivencia familiar” como la migración o el subempleo (Lustig, 1994), así como la 
organización y movilización social.
 Finalmente los factores sociales relacionados con la consolidación del indianismo son 
la conformación de elites indígenas (instruidas en los planes educativos nacionales que 
pretendían “amestizarlas” pero que más bien lograron concientizarlas sobre su situación 
étnica y de clase), así como por la presencia de las iglesias Católica (Teología de la Libe-
ración) y Protestantes que, en el intento por ganar adeptos, fomentaron la organización 
y cohesión social.9 Estos factores (sociales) —conjugados con los otros dos— han con-
tribuido a concebir la identidad como una vía para conseguir la reconstitución de los 
pueblos y la autonomía; lo cual a su vez trasciende las fronteras nacionales en organiza-
ciones regionales (en los Andes, la Cuenca Amazónica o el territorio mesoamericano).
 Como se aprecia en el Cuadro 1, estos factores son reforzados, por una parte, con la 
legislación internacional en derechos humanos y, por la otra, con la conmemoración, en 
1992, de los “quinientos años de resistencia” ante la “invasión” española/latina/occiden-
tal. La legislación internacional en la materia se remonta hasta 1948 con la Convención 
para la Prevención y la Sanción del Delito de Genocidio de la Organización de las Na-
ciones Unidas (ONU). Con ello se sentaron las bases para que en 1969 entrara en vigor 
la Convención Internacional sobre la Eliminación de todas las Formas de Discrimina-
ción Racial. En 1976 entró en vigor el Pacto Internacional de Derechos Económicos, 
Sociales y Culturales en el que se enuncia el derecho que todos los pueblos tienen para 
la libre determinación. Otros elementos del contexto internacional que contribuyeron 

8 Para el caso mexicano, Nora Lustig (1994) afirma que “la incidencia de la pobreza es mucho mayor en el sector 
primario y alcanza su pico en el sur y en el sureste” (260). Esto por la revaluación del peso entre 1989 y 1994, y 
la caída de los precios de los principales cultivos (el café y el cacao que en el mercado mundial cayeron un 70% 
entre 1984 y 1992). Para el caso ecuatoriano también se aplican estos argumentos ya que ahí los grandes poderes 
oligárquicos, tendientes a las reformas estructurales, concentran la producción y el capital agrícola.

9 Esto pese a los conflictos comunitarios que surgieron, con los que si bien se mermó la cohesión en el interior 
de las comunidades indígenas también se fomentaron otros espacios de solidaridad y unidad. En México con la 
convergencia de la Teología de la Liberación, el maoísmo y la etnicidad se construye el “sentimiento comunitario 
de los colonos selváticos de las Cañadas” en Chiapas (Leyva y Franco, 1996). En Ecuador se puede mencionar el 
caso de una de las primeras organizaciones indígenas establecida con apoyo de misioneros salesianos: la Federación 
de Centros Shuar en la Amazonía (Selverson–Scher, 2001).



112

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

➨ ➨

en la consolidación del indianismo fueron: 1) La discusión de los convenios de la Or-
ganización Internacional del Trabajo (OIT); 2) La conformación en 1982 del Grupo 
de Trabajo sobre Población Indígena en la ONU; 3) La Declaración de Derechos de los 
Pueblos Indígenas, presentada en 1992; y 4) El establecimiento, en abril de 2000, de 
un Foro Permanente para las cuestiones indígenas en el Consejo Económico y Social 
de la Comisión de Derechos Humanos de la ONU (Stavenhagen, 2000).
 Asimismo, la celebración del quinto centenario del “Descubrimiento de Amé-
rica” situó en plena actualidad la temática indígena, proporcionando una 
nueva recapitulación en torno al sentido de la historia de América. Con ello 
se emprendió un proceso de crítica y reflexión desde el punto de vista de las 
sociedades oprimidas, conformándose un conflicto relacional10 en pugna por 
el “poder cultural” para definir un proyecto de nación (Gómez, 2004).
 En suma, la conjunción de tales factores, enmarcados en un contexto internacio-
nal favorable a la defensa de los derechos humanos, generó una transformación en la 
relación de los Estados (políticas indigenistas) con las demandas de sus poblaciones 
indígenas (indianismo).

Cuadro 1 
Factores del reconocimiento de la diversidad étnico–cultural

Contexto 
internacional Factores políticos Factores económicos Factores sociales

• Derechos 
humanos

• Conmemora-
ción de 1992

• Proyecto monista 
de nación

• Modernización 
inadecuada 
(excluyente)

• Cambio de modelo de desarrollo 
económico

• Producción agrícola a gran escala
• Disminución de gasto público y 

de oportunidades de desarrollo 
económico

• Conformación de elites 
intelectuales indígenas 
(educación bilingüe)

• Conflictos entre iglesias

E f e c t o s

• Movilización 
indígena

• Concientiza-
ción social

• Promoción del 
derecho a la 
diferencia

• Concientización so-
cial y política 

• Movilización 
política (armada y 
pacífica)

• Conformación 
de organizaciones 
indígenas

• Polarización en el campo
• Búsqueda de nuevas estrategias de 

sobrevivencia

• Reorganización social 
(cohesión étnica)

• Nuevos signos identita-
rios como lucha política

• Búsqueda de nuevos 
canales de lucha (trans-
nacional)

10 Es decir, un conflicto de carácter dinámico y cultural que abarca la esfera de la formación de significado. Este 
conflicto surge en torno a la desaprobación de la reforma afectando la estructura de dominación cuyos mecanismos 
de desigualdad “generan y mantienen la pobreza” en el país (Melucci, 1999: 18).



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

113

Análisis comparativo: esbozo metodológico

México y Ecuador son dos casos del espectro latinoamericano que demuestran 
cómo se ha modificado la relación del Estado con los pueblos originarios, den-
tro del proceso democratizador. Ambos se caracterizan por tener una importante 
presencia indígena, aunque por su amplitud territorial en el caso mexicano és-
ta se encuentra concentrada en regiones específicas.11 De igual modo, ambos se 
inscriben en un proceso de lucha indígena que ha propiciado reformas constitu-
cionales e institucionales en la estructura del Estado. Tales reformas, favorables 
al reconocimiento de derechos indígenas, (en el caso ecuatoriano enmarcadas en la 
promulgación de una nueva Constitución y en el mexicano en una enmienda a 
la Constitución de 1917)12 sin embargo, tuvieron percepciones sociales y efectos 
políticos diversos. Para ello se recurrió a la metodología comparativa, específica-
mente al “método de la diferencia” de J.S. Mill (1917), el cual nos permite contras-
tar dos casos similares que se distinguen por sus resultados.13 Los ejes que guiaron 
esta comparación fueron:

1. Reconocimiento de derechos e incorporación de demandas indígenas en los 
textos constitucionales.14

2. Participación indígena en los procesos legislativos.
3. Relación del Estado con la sociedad indígena.

 El primer eje se ubica en el nivel de formación de significados y los otros dos se 
sitúan en un nivel analítico histórico del contexto socio–político. De éstos se dará 
cuenta en los siguientes apartados.
 En la comparación constitucional, se cuantifica la mención o no, en los textos 
constitucionales de los derechos indígenas (culturales, sociales, políticos y económi-

11 Esta diferencia en la amplitud territorial está además marcada por dos tipos de gobierno, uno central y el otro, 
al menos formalmente, de tipo federal.

12 Esta diferencia a priori entre ambos procesos legislativos, (promulgación ecuatoriana y enmienda mexicana) 
es considerada en este análisis, dimensionando en su grado justo las diferencias encontradas en el contenido 
constitucional o en el proceso legislativo. Esto es, otorgándole no un valor absoluto sino relativo (por el carácter 
del proceso mismo) a cada diferencia/similitud hallada.

13 John S. Mill plantea que el “método de la diferencia” es útil para el análisis de casos en los que los resultados son 
diferentes. En esta investigación, el resultado o variable dependiente que interesa analizar es distinta: la percepción 
social de fracaso frente a la de éxito de las reformas constitucionales en materia indígena en México y Ecuador, 
respectivamente.

14 Los textos constitucionales fueron consultados en la Comisión Nacional de Derechos Humanos–CNDH, 1999 
así como en la Base de Datos Políticos de las Américas (http:georgetown.edu).



114

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

cos)15, y se analiza, además, su contenido mediante 19 variables y 56 indicadores.16 
A partir de ello se comparan ambos textos constitucionales destacando las diferencias y 
semejanzas para después contrastarlos con las opiniones de los actores sociales involu-
crados (intelectuales y líderes de organizaciones). Por otra parte, se contrastan las dife-
rencias y similitudes entre los procesos de negociación que antecedieron ambas reformas 
constitucionales. Finalmente, esta comparación se complementa con un esbozo histórico 
sobre la forma en que se ha modificado la relación del Estado con la sociedad indígena.

Análisis de los procesos de reforma constitucional

Sobre las historias constitucionales

La historia constitucional ecuatoriana, a diferencia de la mexicana —que en 1917 ya 
declaraba (al menos formalmente) la igualdad de todos los mexicanos ante la ley—, 
está marcada por la exclusión explícita de la sociedad indígena en relación con el 
estado–nación, esto, por no conceder la ciudadanía (formulada básicamente so-
bre el derecho al voto) a todo ecuatoriano mayor de edad. No fue sino hasta 1978 
que se postuló el voto universal, ya que anteriormente estaba negado a los analfabetos 
(que en su mayoría eran indígenas). 
 La Constitución de 1830 de Ecuador, cuyo territorio estaba integrado a la Gran 
Colombia, estipulaba que: “Este Congreso constituyente nombra a los venerables cu-
ras párrocos por tutores y padres naturales de los indios, excitando su ministerio de 
caridad a favor de esta clase inocente, abyecta y miserable [...]” (Clavero, 2000: 29). 
La relación del Estado con la sociedad indígena, sin embargo, se modifica en 1835, 
con la primera Constitución de un Ecuador ya separado de la Gran Colombia, cuan-
do “se prefiere el silencio para mantener intocada la situación” (Clavero, 2000: 29). 
Las constituciones ecuatorianas de 1906 y 1929, por el contrario, promulgaron la 
“protección a la raza india en orden a su mejoramiento en la vida social” y “para la con-
tratación de misiones extranjeras” (Clavero, 2000: 34).

15 Los derechos culturales abarcan aquellos referentes a la identidad y la diferenciación cultural sin discriminación. Los 
derechos sociales son aquellos referidos a “la seguridad y a un mínimo bienestar económico” (Marshall, 1998), tal 
sería el caso de la satisfacción de las necesidades básicas como salud, trabajo, alimentación, vivienda y educación. 
Los derechos económicos son el complemento de los sociales, ya que permiten al sujeto mejorar su condición 
de vida (desarrollo económico) a partir del manejo de recursos naturales, materiales y humanos. Los derechos 
políticos corresponden a la participación en el ejercicio del poder político (Marshall, 1998) o lo que, en palabras 
de Migdal (1988), sería la oportunidad de incidir en la organización política del Estado y en su control social.

16 En una matriz comparativa se analizaron los textos constitucionales de ambos países a partir de 19 variables y 
56 indicadores, que pueden consultarse en el Apéndice 1. 



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

115

 En 1978 se promulga una nueva Constitución. En ella, con tintes integracionistas, 
se reconoce la existencia de “lenguas aborígenes” como parte de la “cultura nacional” 
y se postula la educación bilingüe en zonas de predominante población indígena. 
Con ella también se les dio el voto a los indígenas, pero se les “seguía tratando como 
menores de edad” (http:anipa). Un cambio significativo en la historia constitucional 
ecuatoriana ocurre en 1998, cuando una Asamblea Nacional Constituyente (a partir 
de las propuestas de la sociedad civil organizada) reconoce por primera vez los derechos 
colectivos de indígenas y negros. Este acontecimiento significó una transformación 
en la relación del Estado con la sociedad indígena ya que la negociación constitucio-
nal recoge las demandas que, hacía varios años —desde 1990—,17 había elaborado la 
sociedad indígena organizada.
 Para el caso mexicano, antes de la Constitución de 1917, la mayoría de las consti-
tuciones estatales y las federales de 1854 y 1857 suspenden los derechos ciudadanos 
de los indios por ser “sirviente doméstico” o por analfabetismo. Con la Revolución 
Mexicana se inaugura un nuevo capítulo constitucional en el que se plasma formal-
mente la igualdad de todos los mexicanos ante la ley (Constitución de 1917). Con 
ello, los indígenas debían “mexicanizarse” para alcanzar la posibilidad de tener los 
derechos ciudadanos. Esta relación del Estado con la población indígena es reforzada 
con las políticas nacional–indigenistas y no será sino hasta finales del siglo XX cuan-
do se comience a modificar. En 1992, bajo el gobierno de Carlos Salinas de Gortari, 
y con la dirección de la Comisión Nacional de Justicia de los Pueblos Indígenas, del 
Instituto Nacional Indigenista (INI), se reformó la Constitución en dos sentidos. Uno, 
para reconocer la existencia de los pueblos indígenas: “La Nación mexicana tiene una 
composición pluricultural sustentada originalmente en sus pueblos indígenas” (Art. 4). 
El otro, reduciendo o cancelando las garantías de propiedad comunitaria (Art. 27), 
es decir, una “desamortización de comunidad que dejó en suspenso lo primero, el 
reconocimiento constitucional de derecho indígena” (Clavero, 2000: 38).
 Tal medida generó inconformidad entre los grupos indígenas. Con el antecedente 
de distintos brotes guerrilleros y levantamientos armados que en diferentes partes del 
país y desde 1965 se confrontaron con el poder estatal,18 en 1994 surge una “estrate-
gia de autodefensa preventiva” (Trejo, 2004) y “reivindicativa” (Gutiérrez, 2004) con 
el EZLN, así como —aunque en menor medida—, en 1996, con el Ejército Popular 
Revolucionario.

17 Específicamente, después del Levantamiento Indígena de junio de 1990, producto del fortalecimiento de la 
movilización indígena y campesina ante la inconformidad por el reparto de tierras de las Reformas Agrarias de 
1964 y 1973 (Ayala, 1983).

18 Los cuales tuvieron su “fase más intensa entre 1971 y 1977 y se supusieron desaparecidos durante los ochenta y 
principios de los noventa” (Pérez, 2000: 381).



116

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

19 Ello puede denotar que tales acuerdos “son susceptibles de diversas interpretaciones” (Cossío, et al., 1998).
20  En palabras del presidente: “He empeñado mi palabra para que los pueblos indígenas se inserten en el Estado 

Mexicano, para garantizar que sean sujetos de su propio desarrollo y tengan plena participación en las decisiones 
del país” (IILSR, 2002: 243).

 Es entonces cuando comienza un conflicto relacional (Melucci, 1999) entre el Estado 
y la sociedad indígena y no indígena. Esto porque mientras ante los ojos de varios legis-
ladores y gobernantes la llamada “Ley Indígena” retoma íntegramente las demandas de 
los pueblos indígenas —de los Acuerdos de San Andrés (ASA) y la Ley de la Comisión 
de Concordia y Pacificación (COCOPA) —; ante los ojos de las organizaciones indíge-
nas y otros sectores de la sociedad civil, con dicha ley, la palabra y el sentir indígena 
“sólo han servido para burla y escarnio de los poderosos” (http:cni). Así, mientras los 
legisladores construyen un significado positivo de la reforma, la “sociedad civil” la cri-
tica por considerarla ilegítima (percepción social negativa). Esta distinta formación de 
significado se puede ilustrar también con las otras iniciativas de reforma constitucional 
como la del Partido Acción Nacional (PAN) y la del Verde Ecologista, las cuales difieren 
en sus contenidos y estructura pero asumen “su congruencia con los ASA”.19

 En esto consiste la divergencia de los casos aquí analizados y aquí es donde se pue-
de preguntar: ¿por qué en Ecuador se construye una percepción social positiva y en 
México otra más bien negativa sobre la reforma en materia indígena? En los siguientes 
apartados se presentan algunos elementos que contribuyen a contestar esto.

Enmienda constitucional en México

La reforma constitucional mexicana en materia indígena se realizó en un contexto 
político en el que un partido de oposición ganó las elecciones presidenciales de julio 
de 2000, dejando atrás el monopolio político que el partido oficial había mantenido 
durante más de setenta años. Este acontecimiento generó alrededor de la figura del 
presidente electo, Vicente Fox Quesada, amplias expectativas de cambio. Una de 
ellas se relaciona con la resolución del conflicto entre el Estado y la sociedad indígena 
(específicamente con el EZLN). Como parte de la intención para resolver tal enfren-
tamiento, que como se sabe eclosionó en enero de 1994 (aunque tiene sus orígenes 
en un amplio proceso de discriminación, exclusión y marginación), el presidente Fox 
envió al Congreso de la Unión una “Iniciativa de Reforma Constitucional en Materia 
Indígena” como respuesta a su anterior ofrecimiento o “empeño de la palabra”.20 En 
ella, el Presidente retoma íntegramente la iniciativa de la COCOPA para “convertirla 
en una propuesta de reforma constitucional” (Instituto de Investigaciones Legislativas 
del Senado de la República–IILSR, 2002: 242). 



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

117

 Fue a partir de esta iniciativa enviada por el Ejecutivo que se realizaron, en marzo 
de 2001, reuniones de trabajo en las que las Comisiones Unidas de Puntos Constitu-
cionales y de Asuntos Indígenas escucharon “a los dirigentes de diversas organizaciones 
indígenas de todo el país, así como las opiniones de académicos y expertos en el tema 
y, naturalmente, de juristas distinguidos” (IILSR, 2002: 10).
 Días después de que fue emitido el dictamen por el Senado de la República, el 
Congreso Nacional Indígena (CNI), diversas organizaciones indígenas y sociales, así 
como organismos públicos federales y estatales manifestaron su descontento “argu-
mentando que el mismo no correspondía a las demandas de los pueblos indígenas, y 
no reflejaba la esencia ni el espíritu de los Acuerdos de San Andrés. Específicamente, 
[se] resaltaba que el dictamen no garantizaba el ejercicio del derecho de libre deter-
minación de los pueblos indígenas; no les reconocía los derechos territoriales, y les 
negaba el acceso colectivo a los recursos naturales existentes en sus tierras y territorios” 
(López, et al., 2002: 112). De esta inconformidad surgió un documento de denun-
cia que fue dirigido a la OIT. En él se demandaba que la reforma constitucional no 
reconocía la personalidad jurídica de las comunidades y pueblos indígenas, además 
de que afectaba de manera negativa la protección de los derechos indígenas sobre la 
propiedad y posesión, uso y disfrute de sus territorios (López, et al., 2002). 
 Pese a estas y otras impugnaciones,21 el 18 de junio de 2001, la Comisión Perma-
nente del H. Congreso de la Unión aprobó el decreto de reforma contabilizando “16 
votos de las legislaturas estatales en pro; y ocho votos en contra”. Finalmente, y pese a 
la impugnación de dos legislaturas estatales más (con lo que sumaron un total de 10, 
contra 21 que estuvieron a favor), el proceso culminó el 14 de agosto del mismo año, día 
en el que la reforma fue publicada en el Diario Oficial de la Federación (IILSR, 2002). 

Proceso constitucional en Ecuador

Considerando las diferencias de grado antes señaladas entre el caso mexicano (en-
mienda de algunos artículos constitucionales) y el ecuatoriano (promulgación de 
una nueva constitución política que sustituyó a la de 1979), es importante resal-
tar la participación social y el contexto político de este último. El proceso cons-
titucional ecuatoriano se realizó en medio de una “crisis institucional”, iniciada 
en 1997 con el derrocamiento del presidente Abdalá Bucaram y la convocatoria 

21 El Sindicato de Académicos del Instituto Nacional de Antropología e Historia emitió una queja en agosto de 
2001 por considerar que “no se consultó a los pueblos indígenas” para realizar las reformas. (La Jornada, 14 abril, 
2004).



118

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

para una Asamblea Nacional Constituyente. Esta última fue crucial para la parti-
cipación de la sociedad civil (incluyendo a representantes indígenas) en el proceso 
constituyente. 
 El 30 de noviembre de ese año, bajo la “exigencia social”, el Congreso llamó a elec-
ciones para nominar asambleístas. Pero, para evitar que la denominada “clase política 
tradicional” se apoderara de la Asamblea, “la Confederación de Nacionalidades Indí-
genas del Ecuador, la Coordinadora del Movimientos Sociales y otras 220 organiza-
ciones continuaron con su iniciativa de instalar una Asamblea Nacional Constituyente 
paralela,22 cuyo lema [fue]: «Todas las voces a la Constituyente, es hora de sumar tu 
voz, tu pisada y tu sueño»” (Tamayo, s/f ). De este evento surgieron propuestas que 
fueron presentadas a la Asamblea Nacional convocada por el Congreso que se instaló 
el 20 de diciembre de 1997.
 La Asamblea Nacional estuvo integrada por representantes con voz y voto, quie-
nes en sesiones públicas, grabadas y transmitidas por radio y televisión, discutieron 
diversos asuntos en varias comisiones de trabajo: una Comisión Administrativa, 
nueve Comisiones Especializadas, dos Comisiones Especiales, así como Comisiones 
ocasionales, convocadas para determinados fines e integradas por el Presidente de 
la Asamblea (Registro Oficial, 1998). En la negociación no existió una comisión 
especial en materia indígena, más bien los tres representantes indígenas que parti-
ciparon (y las propuestas de las organizaciones indígenas) se incorporaron al resto 
de temas e intereses nacionales (derechos sociales, políticos, económicos y cultu-
rales). Esta presencia de la temática indígena en los demás asuntos nacionales fue 
posible gracias a la importante presencia del movimiento indígena en el escenario 
nacional.23

 En un ambiente de confrontación,24 y a tres semanas de las elecciones presiden-
ciales, en la primera semana de mayo de 1998 la Asamblea Nacional Constituyente 
publicó en una “Gaceta Constitucional” las reformas realizadas, pese a que el gobierno 
mantenía inflexible su decisión de reconocer sólo el trabajo efectuado hasta el 30 de 

22 Ésta recogía las propuestas de los delegados de las distintas organizaciones, quienes en septiembre habían reali-
zado cinco marchas (una el 28 de septiembre desde Puyo y otras cuatro el 12 de octubre en los alrededores de 
Quito) como muestra de apoyo a la Asamblea Constituyente de la sociedad civil para presionar a la “clase política 
tradicional” (Tamayo, s/f ).

23 Representado por la CONAIE que, desde 1986, conjunta y es vocera de organizaciones regionales y locales de la 
Amazonía, la Sierra y la Costa ecuatorianas (Selverston–Scher, 2001; Ayala, 1983).

24 Producto de una disputa entre Legislativo, Ejecutivo y la Asamblea, ya que desde que la Asamblea comenzó a 
sesionar no se estableció “de forma clara cuál era su papel y sus alcances” lo que provocó “un tira y afloja con el 
Congreso”, quien “a pocos días de instalarse la Asamblea [...] envió un mensaje contundente a los asambleístas 
en el sentido de que no podían asumir poderes que sobrepasaran a los del Legislativo” (http:eluniversal.com; 
Caracas 8 de mayo de 1998).



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

119

abril (http:eluniversal).25 Finalmente la nueva Constitución fue aprobada para entrar 
en vigor con el nuevo gobierno, el 5 de junio de ese año. 
 Los cambios constitucionales en relación con los indígenas y negros se reflejan en 
el reconocimiento de derechos colectivos (Capítulo 5, Sección primera, Artículo 84); 
en el reconocimiento del quichua, el shuar y los otros idiomas ancestrales como ofi-
ciales (en los términos de la ley); en el reconocimiento de las parroquias y no sólo de 
los municipios o consejos provinciales, como organismos seccionales; así como en la 
incorporación de una responsabilidad ciudadana en quichua: Ama quilla, ama llulla, 
ama shua (No ser ocioso, no mentir, no robar) (Cap. 7). Con esto, sin embargo, no se 
reconoce el carácter plurinacional del Estado ecuatoriano, lo que constituye la principal 
demanda de la movilización indígena. Pero, no por ello, se le resta importancia a los 
cambios constitucionales y, menos aún, a la presión que la sociedad organizada ejerció 
en la Asamblea Nacional Constituyente. Estos cambios26 son construidos socialmente 
como una nueva relación entre el Estado y la sociedad indígena, en la que esta última 
lucha contra el “desconocimiento” que las leyes y la Constitución ecuatorianas habían 
mantenido sobre sus derechos. Por esta amplia inclusión de las demandas indígenas, 
apuntada por ellos mismos, es que se construyó un significado social (percepción so-
cial) positivo de la reforma constitucional ecuatoriana —a diferencia de la mexicana. 
Pero si bien se encuentran diferencias entre el caso mexicano y el ecuatoriano en el 
que el segundo promueve una mayor participación indígena en el proceso legislativo, 
esto no es suficiente para explicar los diferentes significados sociales construidos sobre 
las reformas. Por ello, a continuación, se presenta la comparación entre los contenidos 
de las constituciones ya reformadas: ¿acaso son tan diferentes como para que en un 
caso la sociedad lo apruebe y en otro lo desapruebe?

Análisis comparativo de los contenidos constitucionales en México y 
Ecuador 

Comparación cuantitativa de las Constituciones

Si en un primer momento se analizan los textos constitucionales según la matriz com-
parativa antes referida, se encuentra que Ecuador menciona el 92% del total de varia-
bles, mientras que en la Constitución mexicana se aborda el 84% (véase Cuadro 2).

25 Ello porque el proceso constitucional debía culminar el 30 de abril de 1998, sin embargo la Asamblea le pidió 
al Congreso extender sus sesiones por una semana.

26 Que se refuerzan con la ratificación del gobierno ecuatoriano del Convenio 169 de la OIT, en 1998.



120

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

Cuadro 2
Cuantificación de la mención/no mención 
de los derechos constitucionales indígenas

Derecho reconocido (variables) Ecuador México

1. Derechos culturales ¸ ¸

i. Diversidad cultural ¸ ¸

ii. Cultura ¸ ¸

iii. Identidad ¸ ¸

iv. Patrimonio cultural ¸ r

v. Género r ¸

2. Derechos sociales ¸ ¸

i. Salud ¸ ¸

ii. Trabajo ¸ ¸

iii. Educación ¸ ¸

iv. Vivienda ¸ ¸

v. Emigrantes r ¸

3. Derechos políticos ¸ ¸

i. Autonomía ¸ ¸

ii. Participación política ¸ ¸

iii.Organización política ¸ ¸

iv. Jurisdicción ¸ ¸

v. Legislación ¸ r

vi. Convenios internacionales ¸ r

4. Derechos económicos ¸ ¸

i. Recursos naturales ¸ ¸

ii.Desarrollo económico ¸ ¸

iii. Tierras ¸ ¸

iv. Territorios ¸ r

5. Derechos colectivos y libre determinación ¸ ¸

Porcentaje 92% 84%

 

 En tanto que la Constitución ecuatoriana menciona como derecho de los pue-
blos indígenas: a) participar en la defensa del patrimonio cultural; b) reconocer de-
rechos legislativos (con posibilidad de representación en el Tribunal Constitucional); 



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

121

c) aplicación de los Convenios internacionales sobre derechos y deberes colectivos 
(reconocidos por el Congreso Nacional, por ejemplo, el Convenio 169 de la OIT)27; 
y d) reconocimiento de derechos territoriales; el texto mexicano no lo hace. Lo con-
trario ocurre con señalamientos sobre derechos de género o de emigrantes, los cuales 
son retomados por la ley indígena mexicana pero no por la legislación ecuatoriana. 
Una similitud reconocible en ambos casos, aunque con ciertos matices, es la mención 
de derechos colectivos y de libre determinación.
 Como puede apreciarse, los porcentajes de mención de derechos en los textos 
constitucionales son considerablemente altos y similares. Esto indica que las consti-
tuciones de ambos países incluyen en sus textos alguna referencia, en un alto porcen-
taje, sobre los derechos indígenas. Sin embargo, en un segundo nivel analítico, que 
trasciende la simple mención o no de tales derechos y aborda la forma en que éstos 
son acotados en los textos constitucionales (según los indicadores mencionados), los 
resultados varían.

Comparación cualitativa de los textos constitucionales

Para incluir la diversidad cultural en el texto constitucional (variable(1.i)), Ecuador 
“reconoce la unidad de la nación ecuatoriana en el reconocimiento de su diversidad 
regional de pueblos, etnias y culturas” con una historia milenaria. Por su parte, México 
describe la nación mexicana como “única e indivisible” la cual tiene una composición 
pluricultural sustentada en sus pueblos indígenas. Aquí surge una diferencia destacable 
ya que mientras en la constitución mexicana se reconoce la pluriculturalidad en la Na-
ción, el texto ecuatoriano lo hace en la Nación y en el Estado, al definir a este último 
como “un estado social de derechos, soberano, unitario, independiente, democrático, 
pluricultural [y] multiétnico” (Art. 1), aunque “único e indivisible” (Art. 83).28 En 
ambos casos, como parte del reconocimiento de la diversidad cultural, se prohíbe la 
discriminación por origen étnico (y en el caso ecuatoriano explícitamente se prohíbe 
el racismo). Esto lleva también al establecimiento de igualdad ante la ley. 
 En lo referente al indicador “lengua”, en ambos se postula el español o castellano 
como lengua oficial, pero en Ecuador además se reconocen las lenguas indígenas co-

27 En contraste, pese a que en México se haya signado el Convenio 169 de la OIT, éste y otros convenios quedan 
supeditados al mandato constitucional por lo que su incumplimiento no puede ser considerado como una 
violación constitucional.

28 Nótese que en ambos casos se hace referencia a la “pluriculturalidad” o “pluralidad” y no a la “multiculturalidad”. 
Ello obedece a las distintas implicaciones del modelo multiculturalista (separatista) y del pluricultural o plural 
(de cooperación) (Olivé, 1999; Sartori, 2001).



122

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

29 Este cambio es importante, ya que la Constitución de 1978 consideraba “el quichua y las demás lenguas aborí-
genes” como “parte de la cultura nacional” (Art. 1).

mo idiomas ancestrales de uso oficial de los pueblos indígenas ahí donde se hablen 
(Art. 1).29 En este punto, la reforma ecuatoriana, si bien retoma la demanda indígena 
de considerar como oficiales las lenguas indígenas ahí donde se hablen, no lo hace al 
establecer la oficialidad del quichua (en el mismo nivel que el español).
 Sobre el reconocimiento de los pueblos indígenas, como se mencionó antes, Ecua-
dor lo hace denotando que éstos forman parte del Estado, con lo que además, avanza 
en la promulgación (reconocimiento y garantía) de “derechos colectivos” de pueblos 
indígenas (Art. 84) y afroecuatorianos (Art. 85). Este reconocimiento varía en el ca-
so mexicano, ya que ahí la Constitución reconoce y pretende garantizar el derecho 
a la “libre determinación” de los pueblos y comunidades indígenas, en el sentido de 
que ésta “se ejercerá en un marco constitucional de autonomía que asegure la unidad 
nacional”, concretamente a partir de las “constituciones y leyes de las entidades fe-
derativas” (Art. 2).
 Estas distinciones en el reconocimiento de la diversidad cultural implican que en 
el caso ecuatoriano ésta trasciende el ámbito cultural (de la diversidad de la Nación) 
y lo lleva al político (con el reconocimiento de la diversidad del Estado). De hecho, 
esta trascendencia en lo político ha propiciado la apertura de cargos políticos y de 
elección popular a más indígenas (alcaldes, Parlamento Indígena, diputados por el 
Movimiento Pachakutik así como una canciller indígena). Es decir, que mientras en 
la legislación ecuatoriana se posibilita el ejercicio de la autonomía como pueblos (o 
nacionalidades), en la mexicana sólo se reconoce formalmente el derecho a la libre de-
terminación ya que se delega su regulación y, por tanto, su ejercicio a las constituciones 
locales. Ésta es una diferencia relevante, que además está relacionada con las distintas 
concentraciones étnicas (en México un 10–12% y en Ecuador un 30–40%) y con la 
mayor amplitud territorial mexicana. Considerando esto y bajo una estricta lógica 
federalista, la delegación de la regulación a las constituciones locales en México sería 
loable ya que:

[...] los integrantes de una unión federal, tanto individuos, grupos, co-
munidades políticas locales y estatales como gobierno federal, funcionan 
bajo un esquema de distribución del poder y de la autoridad esparcida 
territorialmente, en la que existen elementos constitutivos e institucio-
nales de participación y de representación que hacen posible la partici-
pación política en el poder. (Santín, 2002: 393).



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

123

 Sin embargo, en México, ese federalismo todavía está en ciernes,30 razón por la 
cual sólo “tres son los estados de la República cuyas constituciones han ido más allá 
de las disposiciones de la constitución federal en materia de derechos indígenas: Oaxa-
ca, Chihuahua y Campeche”, mientras otras diez lo hacen en términos similares a la 
federal (López, 2002: 126) y el resto no lo contempla. 31

 Además, según argumentan los críticos de la reforma en México, al no ser recono-
cidos los pueblos indígenas como entidades de derecho colectivo, sino como entidades 
de interés público, la libre determinación más que apuntar hacia “derechos colectivos 
de pueblos indígenas se trata de derechos de minorías, que pueden ser ejercidos por 
cualquier grupo humano que se encuentre en desventaja con el grupo dominante, 
aun cuando no sean pueblos”. (López, et al., 2002: 32).
 Por otra parte, si bien la promulgación de la nueva Constitución ecuatoriana (con su 
apartado especial sobre derechos colectivos y el reconocimiento de regímenes especiales 
de administración territorial) no reconoce explícitamente el “Estado plurinacional”, 
sí avanza en este sentido. Esto porque cumple con algunos de los puntos con los que 
la CONAIE define al Estado plurinacional. Es decir, como un sistema administrativo 
descentralizado, culturalmente heterogéneo, redistributivo del ingreso; que fortalece 
el desarrollo económico de los territorios y regiones indígenas y afroecuatorianas, que 
promulga la “unidad en la diversidad” y que reconoce a las lenguas indígenas como 
oficiales ahí donde se usan (http:conaie.nativeweb.org).32 
 Este contraste entre derechos colectivos, tendientes a la plurinacionalidad del Es-
tado ecuatoriano y el derecho no colectivo de libre determinación, delegado por la 
Constitución mexicana a las entidades federativas, se enfatiza con lo analizado según 
las siguientes variables (y los distintos tipos de derechos): en las variables(1.ii y 1.iii), 
cultura e identidad, la Constitución del Ecuador establece el derecho colectivo a la 
propiedad intelectual colectiva sobre los derechos ancestrales así como el derecho co-
lectivo a mantener, desarrollar y fortalecer la identidad y tradiciones (incluyendo el 

30 Con la Reforma Municipal de 1999 apenas se logró “[...] reconocer y otorgar al ayuntamiento la facultad de ser 
órgano de gobierno, y no sólo una instancia de administración de servicios para la comunidad [...]”, (Santín, 
2002: 397).

31 La legislación de Oaxaca es la más prolija ya que ha continuado reformando y regulando en la materia logrando 
el reconocimiento de los pueblos y comunidades indígenas como sujetos de derecho; derechos de libre determi-
nación; aplicación de sistemas normativos propios; derecho a la tierra, territorios y sus recursos así como la libre 
asociación de municipios y comunidades indígenas para cualquier objeto que ellos determinen (López, 2002).

32 El reconocimiento de un Estado plurinacional se asemejaría al refinamiento del federalismo mexicano al per-
mitir “construir una nueva estructura política administrativa descentralizada bajo un sistema de autonomías, 
que garantice la representación de los sectores sociales bajo consideraciones de cultura, etnicidad y género entre 
otras, que integre con equidad la heterogeneidad sociocultural en el manejo estatal y las políticas de desarrollo 
socio–económicas” (Viteri, 2000).



124

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

33 Como derecho específico de los pueblos indígenas.
34 Aquí se llama autoridad tradicional a aquella que se desprende del sistema de cargos de la propia organización 

sociocultural. Ejemplos de ésta serían: los gobernadores o síriame rarámuri (tarahumaras); los kawiteros (ancianos 
virtuosos) wirrárika (huicholes); los topiles y mayordomos ben’zaa (zapotecos de los Valles Centrales) o los fiscales 

uso de símbolos de identificación). Por otra parte, la Constitución mexicana reconoce 
el derecho a la libre determinación para preservar y enriquecer lenguas, conocimien-
tos y todo elemento cultural e identitario. En la variable(1.iv) de patrimonio cultural, 
mientras que en el caso mexicano no se hace mención alguna,33 en la Constitución 
ecuatoriana se postula el derecho colectivo de mantener, desarrollar y administrar su 
patrimonio cultural, histórico y artístico (Art. 84). Sin embargo, aquí cabe resaltar 
que pese a tal mención, dicha Constitución también denota que las políticas de pa-
trimonio cultural serán establecidas por el Estado (Art. 62). 
 Sobre los derechos sociales, en la variable(2.iii) educación, Ecuador reconoce el derecho 
colectivo para acceder a una educación de calidad y para tener un sistema educativo 
intercultural bilingüe. México menciona garantizar e incrementar los niveles de esco-
laridad en poblaciones indígenas, favoreciendo la educación bilingüe e intercultural.
 En derechos políticos, como se menciona arriba, es donde existe una mayor dife-
renciación entre ambos casos. En primer lugar, en la variable(3.i) el caso ecuatoriano 
se inscribe en la autonomía y el mexicano en el de libre determinación. Es decir, que el 
primero incluye, en un capítulo especial sobre los “gobiernos seccionales autónomos”, 
el derecho de los pueblos indígenas y afroecuatorianos para organizarse en “circuns-
cripciones territoriales” con gobiernos propios. Éstos, según el propio texto, “serán 
ejercidos por el consejo provincial, los consejos municipales, las juntas parroquiales 
y los organismos que determine la ley para la administración de las circunscripcio-
nes territoriales indígenas y afroecuatorianas” (Cap. 3, Art. 230). El segundo, el caso 
constitucional mexicano, estipula el derecho de libre determinación de los pueblos, el 
cual será ejercido en un “marco constitucional que asegure la unidad nacional” (Art. 
2). Si bien, tal derecho asume la “autonomía para decidir sus formas internas de con-
vivencia y organización social, económica, política y cultural”, aquí no se reconoce 
un gobierno autónomo, e incluso la regulación de la “autonomía”, como ya se dijo, 
queda delegada a las “constituciones y leyes de las entidades federativas” (Art. 2). 
 En segundo lugar, sobre las autoridades, el texto constitucional del Ecuador reco-
noce a las autoridades de los pueblos indígenas y afroecuatorianos; mientras que el 
texto de México reconoce como autoridades de la población ejidal o comunal al Co-
misario ejidal o de bienes comunales. Con ello, en el caso ecuatoriano las autoridades 
corresponden a una organización política propia, pero en el mexicano no, ya que el 
comisario ejidal representa más bien una autoridad “no tradicional”.34 



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

125

 En tercer lugar, sobre la participación política (variable(3.ii)), en Ecuador el derecho 
de representación es concebido como un derecho colectivo “a participar mediante re-
presentantes en los organismos oficiales que determine la ley” (Art. 84). En México el 
derecho de participación se manifiesta por la libre determinación (reglamentada por 
las leyes locales)35 de “elegir de acuerdo con sus normas, procedimientos y prácticas 
tradicionales, a las autoridades o representantes para el ejercicio de sus formas pro-
pias de gobierno interno [...] en un marco que respete el pacto federal y la soberanía 
de los estados” (Art. 2). En este punto cabe señalar una distinción que aleja ambos 
casos. Pese a que los ASA estipulaban permitir la participación indígena en los proce-
sos electorales sin la necesaria participación de los partidos políticos, tal situación no 
se contempla en la reforma constitucional. Por el contrario, en Ecuador este derecho 
le ha garantizado al movimiento indígena trascender la vía partidista y participar en 
las contiendas políticas de forma independiente.36 
 En cuarto lugar, la variable(3.iii) de organización política incluye el reconocimiento 
de sistemas normativos propios; en Ecuador esto se hace a partir del derecho colecti-
vo para la conservación y desarrollo de formas tradicionales de convivencia social así 
como organización, generación y ejercicio de la autoridad. México lo hace a partir 
de la libre determinación para aplicar sistemas normativos propios en la regulación de 
conflictos internos, respetando la Constitución y las garantías individuales. Den-
tro de esta misma variable, pero respecto al indicador de “unidades de organización”, 
también se encuentran diferencias significativas. El texto ecuatoriano reconoce las 
entidades seccionales, provincias, cantones, parroquias y circunscripciones territoria-

y mayordomos totonacas. La autoridad ejidal se refiere más bien a un “nivel agrario” que no necesariamente está 
relacionado con la organización político–cultural interna (Instituto Nacional Indigenista, et al., 1993, 1994). 
Sin embargo, esta diferencia entre ambos países se matiza si se consideran legislaciones locales como la del estado 
de Campeche, quien reconoce e impulsa la organización del “Congreso Maya” para “analizar temas relacionados 
con los usos y costumbres y tradiciones del pueblo maya, especialmente cuando se pretenda crear leyes o aplicar 
medidas que tengan como intención beneficiar o dar participación a los integrantes de esas comunidades” (texto 
de la legislación local, en López, 2002).

35 Debido a este acotamiento en las regulaciones locales, existen diversos matices en México que asemejan su 
legislación en materia indígena más a la ecuatoriana, ahí donde parecía estar más alejada. Por ejemplo, la 
Constitución del estado de Quintana Roo, reformada en 1998, define al “Gran Consejo Maya”, integrado por 
generales y sacerdotes mayas que representan a los Centros Ceremoniales de la entidad, como “la institución 
máxima de representación de los indígenas en Quintana Roo” (texto de la legislación local, en López, 2002). 
Esta representación si bien tiene repercusión en el ámbito local, no lo tiene en el federal.

36 Específicamente con el Movimiento Plurinacional Pachakutik–Nuevo país (http:pachakutik.org.ec). Es decir, en 
palabras de Nina Pacari (primer Canciller indígena del país), un “proyecto político alternativo” del movimiento 
indígena ecuatoriano con el que, a partir de 2000, se ha conformado un Parlamento Nacional de los Pueblos del 
Ecuador “con presencia de diversos sectores sociales, en donde se reafirmaron las demandas, objetivos y estra-
tegias del levantamiento [indígena de 1990]” (Viteri, 2000) y con el que, además, esta población ha obtenido 
representación en el Congreso así como oportunidades de obtener cargos de elección popular.



126

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

37 Como parte de las particularidades de las distintas legislaciones locales, se puede mencionar por ejemplo el “Sis-
tema de Justicia Indígena” reconocido en la Constitución de Quintana Roo, el cual garantiza a las comunidades 
indígenas acceso a la jurisdicción del Estado respetando sus usos, costumbres y tradiciones. Pero pese a que aquí 
“la justicia indígena es alternativa a la vía jurisdiccional ordinaria”, ésta es prevista para “la organización de la 
vida comunitaria y en general de la prevención y solución de conflictos al interior de cada comunidad” (texto 
de la legislación local, en López, 2002). 

les indígenas y afroecuatorianas; mientras que el mexicano considera los tres niveles 
políticos que no necesariamente coinciden con la concentración indígena o con la re-
constitución de los pueblos: federal, estatal y municipal. En quinto lugar, sobre la juris-
dicción (variable(3.iv)) de los pueblos indígenas se encuentra otra distinción relevante 
que denota el mayor alcance político de la reforma constitucional ecuatoriana. Éste 
se refiere al reconocimiento en el Ecuador de las autoridades de los pueblos indígenas 
para “ejercer funciones de administración de justicia y aplicación de normas y pro-
cedimientos propios en la solución de conflictos, en conformidad a sus costumbres 
o derecho consuetudinario, siempre que no sean contrarios a la Constitución” (Art. 
191). A diferencia de lo anterior, en México también se reconoce la normatividad 
propia, pero sólo para la resolución de “conflictos internos” (Art. 2).37 En este senti-
do, en el caso mexicano no se ha avanzado en la “compatibilización de las funciones 
especiales con el sistema judicial nacional” (Art. 191, Constitución Ecuador).
 En torno a los derechos económicos, también existen contrastes destacables. 
Tal es el caso de la variable(4.i) (recursos naturales), sobre la cual, el texto ecuatoriano 
reconoce el derecho colectivo de uso, administración y conservación de recursos natu-
rales que se hallen en sus territorios y el derecho colectivo a ser consultados sobre pla-
nes y programas de prospección y explotación de recursos no renovables existentes en 
las tierras donde habitan. La constitución mexicana, por su parte, señala el derecho a 
la libre determinación para conservar y mejorar el hábitat preservando la integridad de 
sus tierras. Este contraste, entre un derecho de administración, consulta y conservación 
versus uno sólo de conservación y mejoramiento, se refuerza por los otros indicadores 
analizados. Éstos hacen ver que, en el caso ecuatoriano, existe un derecho colectivo a 
beneficios económicos (“en cuanto esto sea posible”) o bien de recibir indemnizaciones 
por impactos socioambientales; así como el derecho de los gobiernos seccionales autóno-
mos a participar en las rentas percibidas por el Estado relacionadas con la explotación e 
industrialización de recursos naturales no renovables. En cambio, en el caso mexicano, 
la constitución sólo menciona el derecho de las comunidades para el uso y disfrute de 
los recursos naturales, lo cual elimina toda posibilidad de autodesarrollo sustentable. 
 Sobre el desarrollo económico (variable(4.ii)) la constitución ecuatoriana especifica el 
derecho colectivo de los pueblos indígenas y negros para formular acciones de desarro-
llo fijando prioridades en planes y proyectos para el mejoramiento de las condiciones 



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

127

económicas y sociales. Por su parte, la constitución mexicana menciona que “para 
abatir las carencias y rezagos que afectan a los pueblos y comunidades indígenas, las 
autoridades tienen la obligación de: Impulsar el desarrollo de las zonas indígenas con 
el propósito de fortalecer las economías locales y mejorar las condiciones de vida de 
sus pueblos, mediante acciones coordinadas entre los tres órdenes de gobierno, con la 
participación de las comunidades” (Art.2; Inciso B). Estas diferencias constatan, to-
davía, la herencia del fuerte paternalismo indigenista mexicano de los años cincuen-
ta–setenta. En esta misma variable, pero sobre el indicador de recursos financieros, en 
Ecuador se establece el derecho colectivo de los pueblos indígenas y negros a recibir 
recursos del Estado, mientras que en México se estipula que las autoridades muni-
cipales determinarán las asignaciones presupuestales para que las comunidades las 
administren directamente según fines específicos. 
 En cuanto a la variable(4.iii) de tierras, el texto ecuatoriano declara el derecho colec-
tivo sobre tierras comunitarias las cuales, además de estar exentas de pago de impuesto 
predial, son inalienables, imprescriptibles, inembargables e indivisibles (salvo en de-
claratoria de utilidad pública). Sobre el indicador de posesión/propiedad/tenencia de 
la tierra, en Ecuador se reconoce la “posesión ancestral” sobre las tierras comunitarias 
y su adjudicación gratuita conforme a la ley. Por su parte, la Constitución mexicana, 
en su reformado y multicriticado artículo 27, declara la libre determinación “para ac-
ceder con respeto a las formas y modalidades de propiedad y tenencia de tierra esta-
blecidas por la Constitución”.38 Asimismo menciona que la Nación tiene el “derecho 
de imponer la propiedad privada en las modalidades que dicte el interés público”, 
pero que también se protege la propiedad sobre la tierra de los núcleos de población 
ejidal y comunal. Otro elemento crítico de este artículo también establece el dominio 
de los ejidatarios sobre su parcela, lo cual a mediano plazo ha contribuido a la venta de 
los terrenos ante la pérdida de posibilidades productivas. 
 Un indicador más sobre esta misma variable es el relacionado con los reasentamien-
tos, sobre lo cual el texto ecuatoriano promulga el derecho colectivo al no desplaza-
miento, como pueblos, de sus tierras. En contraste está el texto del artículo 27 de la 
Constitución mexicana que establece que el Estado dispondrá las medidas necesarias 
para ordenar los asentamientos humanos. Finalmente, una distinción relevante que ha 
llevado a considerar la legislación ecuatoriana sobre derechos indígenas como un caso 
exitoso (en contraste con el mexicano), es la referente a los territorios (variable(4.iv)), 
ya que en este punto Ecuador reconoce, como régimen especial de administración, 
las circunscripciones territoriales indígenas y afroecuatorianas. 

38 El artículo 27 (sobre la propiedad de la tierra) y el 107 (del Poder Judicial), reformados en 1992, no fueron 
modificados en la reforma de 2001.



128

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

39 Argumento difícil de mantener si concedemos con el análisis de Cossío Díaz, et al., (1998) que éstos tienen un 
carácter multisemántico, es decir, que se prestan a diversas interpretaciones, y por lo tanto, son un foco para 
generar lo que Melucci llama conflictos en la formación de significados.

Análisis del contexto socio–político

A partir del anterior análisis se puede decir que la legislación ecuatoriana propicia 
una mayor justicia social para los grupos indígenas sin embargo, y pese a que la cons-
titución federal mexicana no lo garantice, sí ha dado pie para promover una primera 
reglamentación en el ámbito local. Por ello ahí donde en el ámbito federal la ley indí-
gena en México se aleja de la ecuatoriana, en algunas constituciones locales se acerca. 
Entonces, si bien existen notables diferencias entre ambas constituciones también se 
puede hablar de avances en la legislación mexicana. Pero, ¿por qué en México se per-
ciben estos avances legislativos de forma negativa y por qué en Ecuador de manera 
positiva? En la descripción analítica de los textos constitucionales se puede apreciar 
que, si bien ambos casos no cubren en su totalidad las demandas indígenas, en el 
ecuatoriano la sociedad indígena lo aprobó y lo vislumbró como un logro de su pro-
pia movilización. Lo contrario ocurrió con la sociedad indígena mexicana quien la 
consideró como un fracaso de su proceso de negociación con el Estado (al no haberse 
incorporado íntegramente el contenido de los ASA).39 
 Para trascender el nivel analítico de formación de significados a continuación se 
intenta situar la explicación en un nivel diacrónico que permita dar cuenta del con-
texto socio–político de la problemática analizada. Es decir, la relación del Estado 
con la sociedad indígena donde se conjuga, por la parte ecuatoriana, la fortaleza de 
la sociedad indígena que contrasta con un debilitado y poco legitimado poder esta-
tal y, por la parte mexicana, un Estado fortalecido por sus prácticas corporativistas y 
clientelares que han embestido contra los procesos de organización social autónoma, 
debilitándolos.

Ecuador: Estado débil–sociedad indígena fortalecida

El sistema político ecuatoriano está caracterizado por la inestabilidad, producto de 
un vaivén entre regímenes militares y constitucionales, que hacia finales del siglo XX y 
principios del XXI sufrió una crisis generalizada de legitimidad, la cual desembocó en 
la destitución de tres presidentes: Abdalá Bucaram en 1997; Jamil Mahuad en 2000; 
y Lucio Gutiérrez en 2005. En este contexto de debilidad política, las organizaciones 
indígenas se fortalecieron al lograr condensar las demandas de amplios sectores so-



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

129

ciales (por ejemplo contra la dolarización, las alzas en los precios del gas, los intentos 
de privatización de sectores productivos y financieros, etcétera).
 Esto se explica porque la sociedad indígena ecuatoriana, al no ser tempranamente 
integrada (por una política indigenista estatal directa)40 logró cohesionarse y aliarse 
con una fuerza política de izquierda para hacerle frente al Estado. Ello fue posible 
porque el Estado ecuatoriano no logró fortalecer sus instituciones pese a los inten-
tos políticos y económicos de modernización (con la revolución liberal de finales del 
siglo XIX,41 la Junta Militar y la industrialización de los sesenta,42 el boom petrolero 
de los años setenta, el regreso al régimen constitucional democrático o las reformas de 
ajuste estructural de los ochenta–noventa). Por el contrario, su control social central 
se difuminó entre unas Fuerzas Armadas no subordinadas al poder ejecutivo; fuertes 
poderes regionales43 favorecidos, entre otras, por la Ley de Fomento Agropecuario 
de 1979 (en pro de los terratenientes);44 así como un poder comercial y financiero 
impulsado por las políticas neoliberales de la década de los noventa. 
 Este inestable itinerario político del Estado ecuatoriano generó que tuviera po-
ca capacidad de coordinación entre sus agencias y otras organizaciones sociales —y 
por lo tanto poca concentración de poder—, con lo cual la sociedad indígena logró 
formar una conciencia colectiva favorable en un escenario de pugnas entre poderes 
regionales, pequeños partidos poco sólidos, agentes económicos, fuerzas armadas y 
otros sectores sociales insatisfechos (como el estudiantil y el obrero). En Ecuador, la 
sociedad indígena al hablar de un proyecto político alternativo, habla de uno incluyen-
te, nacional y global (Nina Pacari) en el que los indios no aspiran a hablar sólo de 

40 Si bien existió acción indigenista desde las iglesias, en Ecuador el Estado no desarrolló directamente ese control 
social a diferencia de México, donde el Estado–partido se fortaleció mediante políticas integracionistas y corpo-
rativistas como la indigenista.

41 En la Revolución Alfarista se promovió la constitución de un Estado centralizado con fuerzas armadas profesionales 
y no caudillescas, pero este intento fracasó debido al quebrantamiento del pacto entre liberales y conservadores 
(Moreano, 1983; Wray, 1995).

42 Para 1963 se impone un desarrollismo militar mediante el cual se dictan leyes para encauzar la producción, con 
base en incentivos (Wray, 1995). Con un proyecto de “modernización planificada” se plantea una reforma gradual 
en la tenencia de la tierra, impulso industrial, fortalecimiento del sector público, entre otros (Cueva, 1983). Sin 
embargo, este régimen militar pierde legitimidad cuando en 1966, tras la lucha estudiantil, los militares ocuparon 
la Universidad Central. Con ello la Junta Militar tuvo que abandonar el poder.

43 Reductos de las poderosas oligarquías regionales del siglo XIX y mediados del XX las que promovieron la conti-
nuidad del sistema productivo de la Hacienda y que practicaron en la Sierra prácticas de control social a través 
del “gamonalismo” y en la Costa con el “caciquismo”. El poder local estaba integrado por el gamonal o cacique, 
el cura y el terrateniente lo cual implicaba que “cada unidad productiva y región era un centro autónomo de 
poder ejecutivo, leyes y cárceles propias” (Larrea, 1983; Moreano, 1983). 

44 Esta Ley fue producto del fin de beneficio del boom petrolero (la “quimera del petróleo”), periodo en el cual se 
había limitado la reducción de la concentración de tierra, se redujo la extensión de los predios y las superficies 
de las haciendas con una tendencia a la minifudización (Larrea, 1983; Cueva, 1983).



130

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

45 Carlos Viteri (2000) menciona que “hoy las demandas y propuestas indígenas si bien incluyen sus propios dere-
chos, tienen que ver con temas de la agenda nacional. Esto fue evidente en el gobierno de Mahuad quien tuvo 
que resistir tres levantamientos, el último significó su caída”.

46 Entre 1929 y 1940 este partido se consolidó alineando su programa a la Revolución Mexicana. Tal consolidación 
se vio favorecida por el desarrollo económico de esas décadas, lo cual fue presentado como la justificación de 
una buena gestión de gobierno y del partido. El Partido Nacional Revolucionario (PNR), surgido en 1929, es 
transformado en Partido de la Revolución Mexicana (PRM) hacia 1938 bajo la influencia del laborismo y del 
movimiento obrero–campesino en el sexenio de Lázaro Cárdenas. Su estrategia política corporativista fue con-
gregar a los sectores campesino, obrero, militar y popular. A finales de los cuarenta, con un cambio de modelo 
de desarrollo económico (que implicaba una ruptura con el sexenio cardenista al introducir una economía de 
mercado, un freno al reparto agrario, así como un nacionalismo no antiimperialista), el partido es transformado 
en Partido Revolucionario Institucional (PRI) el cual logró mantener la cohesión interna del Estado así como 
con otros sectores sociales —como la naciente clase empresarial— (Cosío, 1972; González, 1981).

47 El Estado mexicano se consolidó en torno a la figura presidencial, ya que desde 1940 la única voz oficial autorizada 
era la del Presidente, así como alrededor de un Partido Oficial Predominante (Cosío, 1972). Este vínculo entre 
presidencialismo y partido hegemónico fue la columna vertebral para consolidar y fortalecer al sistema político 
y el Estado mexicanos.

sus derechos, sino de los de todo el país (Carlos Viteri).45 Esto ha significado que en 
Ecuador las organizaciones indígenas se constituyan en una fuerza social y política 
(dentro del Estado) al nivel de las otras fuerzas nacionales: el poder presidencial, el 
ejército o los empresarios. Ejemplo de ello es que el movimiento indígena ecuatoriano 
supo posicionarse en el ámbito nacional ante la “crisis sindical”, con lo que se colocó 
“como único movimiento social con proyecto histórico” (Viteri, 2000).
 Así, la combinación de un Estado debilitado e inestable y una sociedad indígena 
fuerte genera que en Ecuador la reforma constitucional sea considerada, en palabras 
de Donna Lee Van Cott (2000), como la oportunidad de acción como sujetos en la 
creación o cambio de un régimen político ya que pese a que en ésta no se incluyen 
todas las demandas indígenas, la cohesión de las organizaciones indígenas permite 
coordinar sus acciones para continuar negociando con el Estado los cambios políticos 
dentro del proceso democratizador. 

México: Estado fuerte–sociedad indígena debilitada

Contrario a lo anterior, el contexto político mexicano se caracteriza por la existencia 
de un sistema político con estabilidad y fortaleza, producto de una historia política 
de “institucionalismo revolucionario” —con la permanencia en el poder del Partido 
Revolucionario Institucional (PRI)— legitimado por un corporativismo estatal clien-
telar.46 Esto conforma un Estado fuerte (aunque autoritario)47 capaz de articular po-
líticas de penetración en la sociedad indígena (indigenismo), las cuales merman la 



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

131

organización autónoma de esta población, y por lo tanto, su capacidad de articulación 
interna y negociación externa.
 La sociedad indígena mexicana fue desarticulada (“desindianizada”) e “incorpora-
da” a la sociedad nacional, aunque en un lugar subordinado. Ello impactó en la repro-
ducción identitaria que, con lo años, se debilitó y la cual, si bien no desapareció sino 
que se logró fortalecer en algunas capas de intelectuales y líderes indígenas (generadas 
por el mismo intento integrador del Estado), conformó una etnicidad y un indianis-
mo fragmentado y desarticulado. De ahí que la sociedad indígena, a diferencia de la 
ecuatoriana, tenga un déficit de capital social que facilite a los actores la creación de 
redes sociales, normas y confianza útiles para la coordinación y la cooperación para 
el beneficio mutuo (Putnam, 1995). 
 El alcance político de la movilización indígena en México y Ecuador ha sido di-
ferencial. Mientras en Ecuador para la década de los setenta, después de haber tenido 
una estrecha relación con el Partido Comunista (PCE) y el Socialista (PSE), las organi-
zaciones indígenas conformadas con el apoyo de izquierda, vislumbraron la subrepre-
sentación dentro de esos partidos y decidieron distanciarse de sus proyectos políticos. 
En México, estos intentos de coordinación y la percepción de una subrepresentación 
apenas llegaron a finales del siglo XX, cuando la movilización abordó el panorama 
nacional e internacional. De ahí que organizaciones como la ANIPA manifiesten un 
desamparo político en el ámbito nacional,48 además de que se siga reproduciendo la 
mediación indigenista (o neo–indigenista); es decir, que los no–indígenas (gobierno 
y sociedad civil) hablen y decidan por la población indígena (retomando el discurso 
de las propias demandas indígenas).
 Y aunque la fuerza del Estado mexicano comienza a desvanecerse a finales de la 
década de los sesenta, concretamente con el movimiento estudiantil de 1968 —gro-
tescamente reprimido por el Estado—,49 se han realizado intentos por su relegiti-
mación y fortalecimiento como el que a principios de los setenta se plantea para 
democratizar la vida interna del PRI. O bien con los gobiernos “neopopulistas” de 
Echeverría y Salinas de Gortari (Loaeza, 2001).50 Sin embargo, parte de estos in-

48 “Es claro que no existe una organización nacional de los pueblos indios como tales, a los pueblos permanentemente 
excluidos no se les ha permitido ni siquiera su organización política propia. Sin embargo existen organizaciones 
indígenas representativas de los pueblos que no están siendo consideradas en los espacios del futuro gobierno” 
(http://www.laneta.apc.org/anipa).

49 Esta acción dejó al descubierto la insatisfacción popular, un desprestigio moral del gobierno así como la pérdida 
de adherentes al partido (producto de una “desilusión ciudadana”).

50 El presidente Echeverría, mediante una estrategia neopopulista, intentó frenar los brotes guerrilleros (González, 
1981); y Carlos Salinas de Gortari procuró, mediante programas sociales–asistenciales y populistas, el apoyo 
social que en las urnas no había logrado y, a su vez, impulsar las reformas estructurales.



132

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

tentos de relegitimación se tradujeron en el inicio de la “transición democrática en 
México” ya que el desprestigio del partido desencadenó una crisis de legitimidad del 
Estado cuya magnitud lo obligó a realizar reformas electorales que devinieron en la 
apertura del sistema político y la fractura del vínculo Estado–partido–presidente 
(Woldenberg, 2002). 
 Como lo argumenta Sartori (1980), el caso mexicano, es caracterizado como 
de “partido hegemónico”, ya que los demás partidos o bien eran paraestatales (que 
fungían como pantalla democrática del partido oficial), tenían poca fuerza por no 
tener un programa más atractivo que el del oficial —como fue el caso del PAN— o 
estaban fragmentados —como los partidos de izquierda— (Cosío, 1972; Gómez–
Tagle, 1993; Meyer y Reyna, 1989; Valdés, 1999). Pero, con las distintas reformas 
electorales el Estado se fue abriendo a la competencia política. Ello culminó en el 
2000, año en que gana la presidencia el PAN. Este momento, como se ha mencio-
nado, abrió la puerta al reordenamiento de fuerzas entre el Estado y la sociedad y, 
como parte de ésta, los indígenas. Y si bien se produjeron cambios significativos 
dentro del proyecto estatal (reconocimiento de la diversidad cultural), tal parece que 
la sociedad indígena (por su fragmentación y por la gran fortaleza todavía existente 
en el aparato estatal), no fue capaz de negociar el rumbo del desarrollo político e 
inclinar la balanza un poco más a su favor. 

A manera de conclusión

Como se aprecia con el análisis de los textos y procesos constitucionales de los dos 
casos, si bien existen diferencias, se encuentran puntos de acercamiento por lo que 
ambas reformas pueden ser consideradas como un avance legislativo en dos países 
con diferente densidad poblacional indígena y distinto sistema político (centralista 
y federalista). En Ecuador es un avance porque reconoce por vez primera los dere-
chos colectivos de un vasto sector social (indígenas y afroecuatorianos). En Méxi-
co lo es porque representa un paso más para fomentar el incipiente federalismo y 
apuntalar las reformas estatales en estados con presencia indígena significativa pero 
también muy variable.51

51 Es muy diferente hablar de los indígenas de Chiapas a los indígenas de Oaxaca o Sonora; en cada entidad fe-
derativa, la historia misma ha generado distintas condiciones en las que los pueblos indígenas han sobrevivido 
y, por lo tanto, intentan reconstituirse. Por eso es que aquí se considere positivo pensar en el federalismo como 
salida a esta diversidad de la diversidad.



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

133

 Retomando el planteamiento hipotético inicial, podemos apuntar que la percep-
ción social de la reforma constitucional mexicana en materia indígena resulta negativa 
porque la sociedad indígena (y no indígena, específicamente de izquierda) apostó todo 
su capital social (por lo demás poco articulado) a que la reforma legislativa incluyera 
el contenido total de los ASA. Al ser incorporados parcialmente, entre otras cosas por 
la polisemia de los mismos Acuerdos (Cossío, et al., 1998), el impacto político de esta 
reforma contraviene al proceso democrático al considerársele como regresiva, injusta 
y hasta antidemocrática.
 Por el contrario, en el caso ecuatoriano, la sociedad indígena, aprovechando los 
vacíos de poder y legitimidad del Estado, logró posicionar su lucha en el ámbito na-
cional e internacional. Esto le permitió tener mayor negociación en el proceso legis-
lativo pero también le ha permitido cohesionarse (aunque no homogeneizarse) para 
buscar fines políticos específicos. Y si bien el proyecto plurinacional no fue incluido 
en la nueva constitución, eso no le restó importancia a los cambios logrados, por el 
contrario se intenta aprovecharlos para que en un futuro sea reconocido un Estado 
ecuatoriano plurinacional. En este caso, el impacto político de la reforma (y de la con-
siguiente percepción social) contribuye a la consolidación de una democracia que, 
por el inestable sistema político, resulta urgente.
 Esto denota dos canales de lucha social distintos. En Ecuador se aceptan los cam-
bios políticos del Estado y se intenta mejorarlos en la marcha (con la negociación y 
movilización). En México se critican todos los cambios promovidos por el Estado por 
considerarlos insuficientes y, lo que es peor, desmovilizan a la sociedad, paralizándola 
ante una necesaria negociación con el Estado. Y aunque en México la lucha indígena 
con mayor impacto (con la voz del EZLN y del Subcomandante Marcos) en sus ini-
cios cimbró la “conciencia nacional” y alcanzó el escenario internacional, la estrategia 
empleada no fue de coordinación con otros sectores sociales, sino más bien de aisla-
miento (con unas “Juntas de Buen Gobierno” que se cierran sobre sí mismas como los 
“Caracoles” que metafóricamente emulan)52 y de descalificación de toda propuesta o 
cambio que provenga de un Estado, el cual sigue siendo percibido como autoritario, 
excluyente y enemigo; ello pese al proceso de transición–consolidación democrática 
de los últimos años. Proceso que, al no ser lineal ni generar cambios inmediatos, for-
talece la cultura de una sociedad mexicana, varada en la constante expectativa de un 
“cambio político verdadero”.

52 Esto tal vez se modifique con la reciente resolución tomada por la Comandancia Zapatista, al deponer las armas e 
intentar sumarse a la lucha civil, convocando a los demás actores sociales (sindicatos). Pero como el movimiento zapatista 
está desgastado socialmente, tal vez no logre lo que hace cuatro o cinco años hubiese logrado, de haber tomado esta 
medida al momento en que en México se “abrió” la puerta de la democracia con la alternancia en el poder federal. 



134

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

Apéndice

1. Derechos Culturales 2. Derechos Sociales

Variable(1.i) Diversidad cultural Variable(2.i) Salud

Indicadores

Definición de la Nación

Indicadores

Política nacional

Estado
Medicina tradicional

Interculturalidad

Racismo Variable(2.ii) Trabajo

Igualdad Indicadores Libertad

Lengua oficial Variable(2.iii) Educación

Lenguas indígenas

Indicadores

Sistema nacional educativo

Pueblos indígenas Educación intercultural 
bilingüe

Pueblo negro Derecho colectivo de 
educación

Texto en algún idioma indígena Variable(2.iv) Vivienda

Variable(1.ii) Cultura Indicadores Servicios

Indicadores
Definición de cultura Variable(2.v) Migrantes

Cultura indígena Indicadores Políticas sociales específicas

Variable(1.iii) Identidad

Indicadores

Definición de pueblos indígenas

Autodefinición

Derecho colectivo identitario

Comunidad

Variable(1.iv) Patrimonio Cultural

Indicadores
Políticas

Derecho colectivo sobre patrimonio 
cultural

Variable(1.v) Género

Indicadores Mujer indígena



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

135

3. Derechos Políticos 4. Derechos Económicos

Variable(3.i)
Autonomía/ Libre 
determinación Variable(4.i) Recursos Naturales

Indicadores

Gobierno autónomo

Indicadores

Derecho colectivo de uso, administración 
y conservación

Libre determinación Libre determinación para conservar y 
mejorar el hábitat

Autoridades reconocidas Derecho de consulta

Variable(3.ii) Participación Política Derecho colectivo a beneficios 
económicos

Indicadores Derecho de 
representación Rentas

Variable(3.iii) Organización Política Producción

Indicadores

Sistemas normativos 
propios Recursos financieros

Derecho de asociación Variable(4.iii) Tierras

Unidades de organización

Indicadores

Derecho colectivo sobre tierras 
comunitarias

Variable(3.iv) Jurisdicción Posesión/Propiedad/Tenencia

Indicadores

Jurisdicción estatal Desplazamiento (reasentamientos) 

Estatus jurídico Acaparamiento de tierras

Jurisdicción especial Variable(4.iv) Territorios

Variable(3.v) Legislación
Indicadores

Nacional

Indicador Participación Regímenes Especiales de Administración

Variable(3.vi)
Convenios 
Internacionales

Indicadores Sobre derechos y deberes 
colectivos



136

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

Bibliografía

Ayala Mora, Enrique (coord.), 1983, Nueva historia del Ecuador, Quito, Grijalbo.

Clavero, Bartolomé, 2000, Ama Llunku, Abya Yala: constituyencia indígena y código ladino por 
América, Madrid, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales. 

Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH), 1999, Derechos de los pueblos indígenas. 
Legislación en América Latina, México, CNDH.

Cosío Villegas, Daniel, 1972, El sistema político mexicano. Las posibilidades del cambio, Méxi-
co, Cuadernos de Joaquín Mortiz.

Cossío Díaz, José Ramón, et al., 1998, Derechos y cultura indígena. Los dilemas del debate ju-
rídico, México, Miguel Ángel Porrúa.

Cueva, Agustín, 1983, “El Ecuador de 1960 a 1979”, en Enrique Ayala Mora (coord.), 1983, 
Nueva historia del Ecuador, Quito, Grijalbo.

Ejército Zapatista de Liberación Nacional, 2001, “Comunicado del 29 de abril de 2001”, 
Comité Clandestino Revolucionario, México.

Gómez Suárez, Águeda, 2004, “Movilizaciones étnicas y oportunidades políticas en América 
Latina”, en Nueva Antropología. Revista de Ciencias Sociales, vol. XIX, núm. 63, México, 
Sans Serif Editores.

Gómez Tagle, Silvia, 1993, La frágil democracia mexicana: partidos políticos y elecciones, Méxi-
co, GV editores.

González Casanova, Pablo, 1981, “El partido del Estado y el sistema político”, en El Estado y 
los partidos políticos en México, México, Ediciones Era.

Gutiérrez, Natividad, 2004, “La autonomía y la resolución de conflictos étnicos”, en Nueva 
Antropología. Revista de Ciencias Sociales, vol. XIX, núm. 63, México, Sans Serif Editores.

Instituto de Investigaciones Legislativas del Senado de la República (IILSR), 2002, Libro Blan-
co sobre las reformas constitucionales en materia de derechos y cultura indígenas, México, 
Senado de la República.



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

137

Instituto Nacional Indigenista (INI) et al., 1993, 1994, Pueblos indígenas de México: totonacos; 
zapotecos de los Valles Centrales; huicholes; mixtecos; tarahumaras (Colección de síntesis 
etnográfica del INI y la Secretaría de Desarrollo Social), México, Instituto Nacional 
Indigenista.

Larrea Maldonado, Carlos, 1983, “La estructura social ecuatoriana entre 1960 y 1979”, en 
Enrique Ayala Mora (coord.), 1983, Nueva historia del Ecuador, Quito, Grijalbo.

Loaeza, Soledad, 2001, “La presencia populista en México”, en Guy Hermes (comp.), Del 
populismo de los antiguos al populismo de los modernos, México, El Colegio de México.

López Bárcenas, Francisco, 2002, Legislación y derechos indígenas en México, México, Centro 
de Orientación y Asesoría a pueblos Indígenas, A. C./ Casa Vieja Ediciones/ Ce–Acatl, 
A. C./ Redes.

–––––, et al., 2002, Los derechos indígenas y la reforma constitucional en México, México, 
Centro de Orientación y Asesoría a pueblos Indígenas, A. C./ Casa Vieja Ediciones/ 
Ce–Acatl, A. C./ Redes. 

Lustig, Nora, 1994, México. Hacia la reconstrucción de una economía, México, El Colegio de 
México/ Fondo de Cultura Económica.

Marshall, T. H., 1998, Ciudadanía y clase social, Madrid, Alianza Editorial.

Melucci, Alberto, 1999, Acción colectiva, vida cotidiana y democracia, México, El Colegio de 
México. 

Meyer, Lorenzo y José Luis Reyna, 1989, “México, el sistema y sus partidos: entre el autori-
tarismo y la democracia”, en Los sistemas políticos en América Latina, México, Siglo XXI 
Editores.

Migdal, Joel, 1988, Strong Societies and Weak States, Princeton, New Jersey, Princeton Uni-
versity Press.

Mill, John Stuart, 1917, Sistema de lógica, Madrid, Daniel Jorro. 

Olivé, León, 1999, Multiculturalismo y pluralismo, México, Paidós/UNAM.



138

Pe
rfi

le
s 

La
tin

oa
m

er
ic

an
os

 2
7

S
E

C
C

IÓ
N

 V
A

R
IA

Pérez, Maya, 2000, “Pueblos indígenas, movimientos sociales y lucha por la democracia”, en 
Instituto Nacional Indigenista, Estado del desarrollo económico y social de los pueblos indí-
genas de México, México, INI/PNUD.

Putnam, Robert, 1995, “Bowling Alone: America’s Decline of Social Capital”, en Journal of 
Democracy, núm. 6, 1995.

Registro Oficial. Órgano del Gobierno del Ecuador. Administración del Sr. Dr. Fabián Alarcón 
Rivera. Presidente Constitucional Interino de la República, Año 1, Quito, miércoles 21 de 
enero de 1998, núm. 240.

Santín, Leticia, 2002, “Federalismo y gobiernos locales: integración política y ciudadanía 
multicultural en Oaxaca y Chiapas”, en Marco Calderón y Willem Assies, et al., Ciu-
dadanía, cultura política y reforma del Estado en América Latina, México, El Colegio de 
Michoacán/ Instituto Federal Electoral.

Sartori, Giovanni, 2001, La sociedad multiétnica. Pluralismo, multiculturalismo y extranjeros, 
México, Taurus.

Selverston–Scher, Melina, 2001, Ethnopolitics in Ecuador. Indigenous Rights and the Strength-
ening of Democracy, Coral Gables, Florida, University of Miami Press.

Smith, Anthony D., 1988, The Ethnic Origins of Nations, London, Blackwell Publishers.

Stavenhagen, Rodolfo, 2000, Derechos humanos de los pueblos indígenas, México, Comisión 
Nacional de Derechos Humanos.

Tamayo, Eduardo, s/f, “Sociedad civil elabora nueva Constitución”, en Revista electrónica 
ALAI–América Latina en Movimiento, núm. 260. 

Trejo, Guillermo, 2000, “Etnicidad y movilización social. Una revisión teórica con aplicacio-
nes a la ‘cuarta ola’ de movilizaciones indígenas en América Latina”, en Política y Gobier-
no, vol. VII, núm. 1, primer semestre de 2000, México, CIDE.

Valdés, Leonardo, 1999, “Régimen de partidos”, en La ciencia política en México, México, 
Fondo de Cultura Económica.



Pe
rc

ep
ci

ón
 s

oc
ia

l d
e 

la
s 

re
fo

rm
as

 c
on

st
it

uc
io

na
le

s 
so

br
e 

lo
s 

de
re

ch
os

 d
e 

lo
s 

pu
eb

lo
s 

in
dí

ge
na

s:
 

M
éx

ic
o 

y 
E

cu
ad

or

139

Van Cott, Donna, 2000, The Friendly Liquidation of the Past. The Politics of Diversity in Latin 
America, Pittsburgh, Pa., University of Pittsburgh Press.

Viteri, Carlos, 2000, “La fuerza de las primeras naciones”, en Boletín Informativo de la ANIPA 
“Palabra India”, http://www.laneta.apc.org/anipa

Wray, Alberto, 1995, “El sistema jurídico ecuatoriano”, en Enrique Ayala Mora (coord.)  
Nueva historia del Ecuador, vol. 13, Quito, Grijalbo.

Páginas electrónicas

Congreso Nacional Indígena (CNI): 
http://www.laneta.apc.org/cni/; http://www.laneta.apc.org/ceacatl

Asamblea Nacional Indígena Plural por la Autonomía (ANIPA): http://www.laneta.apc.org/anipa

Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE): http://conaie.nativeweb.org

Movimiento Político Pachakutik: http://www.pachakutik.org.ec

Rebelión Resistencia Global: www.rebelion.org/sociales.htm

El Universal de Caracas: www.eluniversal.com (Noticias sobre la Asamblea Constituyente)

Base de Datos Políticos de las Américas: 
www.georgetown.edu/pdba/Constitutions/Ecuador/ecuador.html

Prensa escrita

La Jornada, miércoles 14 de abril de 2004.

Trejo, Guillermo, 2004, “Zapatismo mutante”, en Enfoque (suplemento semanal del diario 
Reforma, núm. 502, 4 de enero de 2004).

Recibido en marzo de 2005
Aceptado en agosto de 2005




