
Península
vol. V, núm. 2

otoño de 2010

fecha de recepción: 13 de abril de 2011
fecha de dictamen: 16 de mayo de 2011

Nunca fuimos posmodernos

Sandra Lucía Ramírez Sánchez
CEPHCIS, UNAM

Este trabajo1 se inscribe en un proyecto más general a través del cual rastreo el 
modo en que la ciencia y la técnica2 modernas han conceptuado la naturaleza 
a fin de transformarla en objeto de estudio. Aquí, sin embargo, no ofreceré un 
tratamiento de corte histórico, sino una aproximación crítica a las propuestas filo-
sóficas que desarrollan José Ortega y Gasset, Martin Heidegger y Bruno Latour, a 
fin de iluminar caminos hacia la reformulación del concepto naturaleza.

Con este objetivo, en un primer momento —y a través de un breve recorrido 
por los trabajos de Heidegger y Ortega y Gasset— presentaré un supuesto que 
llamaré de separación, alrededor del cual se articulan las críticas que estos filósofos 
dirigen hacia la técnica moderna. Esto nos permitirá entender el papel funda-
mental de dicha premisa para comprender tanto el pesimismo heideggeriano 
como la pretendida pertinencia de las críticas que Bruno Latour elabora contra la 
propuesta del filósofo alemán.

En una segunda sección desarrollaré, también de manera sucinta, la crítica hei-
deggeriana para posteriormente introducir la propuesta de Latour alrededor de la 
naturaleza técnica de nuestra vida.3 En el último apartado ensayaré una alterna-
tiva que nos permita hacer inteligibles las divergencias que colocan a Heidegger 
y a Latour en posiciones aparentemente irreconciliables pese a que, como ha de 
verse, comparten una visión muy semejante de la técnica moderna. El objetivo es 
comprender si, como señala este último, una concepción de la técnica como con-
dición necesaria de la vida social humana nos permite desarticular el supuesto de 
separación y, en consecuencia, integrar a la “naturaleza” al dominio de nuestra vida.

1 A gradezco a los dictaminadores anónimos, cuyos comentarios me ayudaron a mejorar este 
ensayo.

2 E n este texto, en comunión con los autores tratados, utilizaré el término “técnica” de modo 
genérico, y sólo en casos donde se alude a la “técnica moderna” ha de entenderse como aquella que, 
a partir del s. xix fue asociada a la ciencia moderna, es decir, como “tecnología”.

3 E s importante señalar que los tres autores aquí tratados consideran que es la “técnica” lo que 
propiamente nos distingue como seres humanos. En el caso de Ortega y Gasset, como “segunda 
naturaleza”; en el de Heidegger, como condición de posibilidad para la constitución del mismo 
Dasein (en tanto existente en un mundo) y, finalmente, para Latour, no es posible hablar de socie-
dades propiamente humanas sin “mediación técnica”.



146

sandra lucía ramírez sánchez

Una meditación y una pregunta

La técnica moderna, como objeto de reflexión, aparece en el escenario filosófico 
a inicios del siglo pasado, teniendo como antecedente las críticas románticas y 
contramodernistas decimonónicas. Es frente al referente histórico de grandes 
transformaciones sociales asociadas a la técnica, que filósofos como José Ortega 
y Gasset y Martin Heidegger la vuelven un lugar común en sus trabajos. Recu-
rriendo a una fórmula orteguiana: ¿qué es, después de todo, el ser humano allende 
la técnica? La idea medular (la sospecha siempre presente) es que nuestro modo 
de estar en el mundo se encuentra necesariamente mediado por ese fenómeno 
cuyo nombre fuera acuñado en el siglo xix: la tecnología.

En su Meditación sobre la técnica, de 1939, Ortega comienza cuestionando una 
visión antropológica ingenua, que piensa a la técnica como un instrumento para 
la satisfacción de necesidades y hace de ella el puntal dorado de nuestra evolución 
biológica. El eje de su crítica se encuentra en la distinción que traza entre necesi-
dad y necesario: aquella nos coloca en el animal que somos y, en cambio, aunque 
lo necesario es imprescindible cuando de la materialización de nuestros proyectos 
se trata, resulta superfluo desde una perspectiva meramente biológica.

Esa diferencia se sostiene de otra de corte ontológico que, de acuerdo con 
Ortega, distinguiría al ser humano de otros seres vivos: la del ser frente al existir. 
El hombre se caracterizaría por lo segundo, esto es, por ser en tanto proyecto que, 
auténtico o inauténtico, lo obliga a mantener un estado de apertura y, simultánea-
mente, a construir una segunda naturaleza (necesariamente) técnica. La necesidad 
toca los límites de nuestra animalidad, mientras que lo necesario señala nuestra 
expulsión del mundo puramente biológico. De esto que se infiere que toda téc-
nica, incluida la moderna, responde a nuestra necesidad ontológica fundamental 
de actualizar proyectos. Es el medio4 en el cual los proyectos humanos cobran 
forma, haciendo posible la existencia y, con ella, la libertad humana. Ahora bien, 
es irrelevante aquí si el proyecto que construimos es auténtico o inauténtico, si 
ejercemos la libertad o nos fundimos en el hombre-masa, el rasgo ontológico que 
nos distingue es que podemos, en principio, concebirlo y ejecutarlo.

Esta distinción categórica entre necesidades biológicas y ontológicas muestra 
además cómo opera un supuesto de separación naturaleza/ser humano en el pensa-
miento del filósofo español que, sin mayores explicaciones, funciona como un 
punto de partida metafísico, donde la necesidad biológica nos arroja al espacio 
de la determinación objetiva,5 mientras que la ontológica nos extrae de él para 
colocarnos en el escenario de la posibilidad.

4 N o sólo en el sentido de instrumento sino también de entorno.
5  Ilustra aquella parte de nosotros en la que estamos sujetos a las leyes de la naturaleza.



147

nunca fuimos posmodernos

Contra la propuesta post-ilustrada de Ortega, un par de décadas más tarde 
aparece la crítica de Heidegger,6 para quien la técnica, siendo el medio para la 
realización de la existencia característicamente humana, se anuncia como un peli-
gro precisamente cuando de la existencia moderna se trata. Heidegger (1977a) 
insiste en que esta última, antes que arrebatarnos del mundo natural, nos arroja 
a él, convirtiéndonos, al igual que cada río, animal o paisaje, en un recurso, dis-
puesto a ser reservado y ordenado. El peligro, nos dice, es que “la tecnología 
marca una era en la que el mismo Ser es encuadrado”7 (Heidegger, op. cit.: 43). 
Creo que este desacuerdo tiene sentido sólo en la medida en que se consideran 
las coincidencias entre estos filósofos, en particular cuando se arroja luz sobre el 
supuesto de separación; que en este contexto debe entenderse como aquel que 
marca una frontera entre la realidad humana, o espacio de la posibilidad, y la 
natural, sometida a leyes de carácter universal y, en este sentido, sujeta a determi-
naciones de carácter objetivo.

La presencia de dicho supuesto explica por qué Ortega, de manera aparen-
temente aproblemática, introduce la metáfora del “centauro ontológico”, cuya 
existencia está caracterizada por la tensión de estar en y contra la naturaleza. 
Esta última se presenta como un espacio de obstáculos y posibilidades para la rea-
lización de los proyectos, los cuales, implican erradicar al ser humano del mundo 
puramente biológico (Ortega y Gasset, 1939: 47). Aun cuando estamos constre-
ñidos por las necesidades biológicas que se encarnan en nuestros cuerpos, en la 
medida en que cada acto que realizamos tendiente a la materialización de nues-
tros proyectos involucra modificaciones en nuestro(s) entorno(s), y puesto que el 
cuerpo es el primero de ellos, las constricciones nunca son determinantes ya que 
aun nuestro ser biológico más directamente identificable es producto de nuestra 
segunda naturaleza, técnica y transformadora. Además, si como he señalado, 
toda técnica es un medio para la realización de proyectos y si la moderna es 
una clase particular de ella, ha de admitirse entonces que esta última también 
es un medio para la existencia; por lo cual, aunque en el análisis orteguiano 
aparece una crítica a la técnica moderna, en tanto impulsora o facilitadora de la 
producción del hombre-masa (cuyos proyectos son inauténticos), en sí misma 
no es cuestionable,8 lo que, como se verá más adelante, marca una diferencia de 
fondo con las reflexiones trazadas por el filósofo alemán.

6 P ara la elaboración de este trabajo he usado la traducción al inglés de Willian Lovitt, 1977, 
que entre otros comprende los textos clásicos “Die Frage nach der Technik” y “Die Kehre”.

7 S ometido al régimen de Das Gestell.
8  De hecho, en La rebelión de las masas, Ortega insiste en que la técnica moderna (tanto mate-

rial como social) posee un carácter creativo que hizo posible la transformación del orden social, 
dando lugar al hombre-masa, quien al naturalizarla la ha adoptado sin mayores cuestionamientos, 
olvidando así su impulso creativo de origen.



148

sandra lucía ramírez sánchez

Aunque la preocupación de ambos autores se dirige hacia la técnica moderna 
en tanto fenómeno conformador de la vida humana,9 la reflexión los conduce por 
diferentes caminos críticos, que en el caso de Ortega resulta moderado, mientras 
que en la Pregunta heideggeriana es radical.

El filósofo español sostiene que, en la medida en que la técnica moderna 
configura un espacio repleto de satisfactores (de cosas superfluas) que han sido 
naturalizados por el hombre-masa, este último tiene tendencia a idear y elabo-
rar proyectos inauténticos que condonan su creatividad y así, el universo de sus 
posibilidades. Lo anterior no implica sin embargo la imposibilidad de transforma-
ciones creativas, puesto que siendo el propio ser humano el creador de las técnicas 
puede, en principio, configurar otras, asociadas a nuevos y diferentes proyectos 
que, también en principio, resulten auténticos (Diéguez Lucena, 2009). Por el 
contrario, Heidegger sostiene que en la medida en que el ser humano forma parte 
del mismo entramado que subyace a la técnica moderna, no hay posibilidad de 
libertad en él. Volver al silencio, a la meditación, al arte, parece ser la única vía 
hacia la autonomía. Pero si, como sostiene, el mundo contemporáneo ha cobrado 
forma a partir de la racionalidad tecnológica, resulta casi imposible encontrar tal 
silencio. Así, la Pregunta heideggeriana puede entenderse como una que se dirige 
hacia el des-cubrimiento de un tipo de racionalidad histórica y contingente que se 
encuentra en el trasfondo del hacer técnico moderno.

La Pregunta heidegeriana: emplazamiento-reserva-orden

Al inicio de su “Die Frage nach der Technik”, el filósofo alemán señala que con 
ésta se pretende formular un cuestionamiento acerca de la esencia de la técnica, 
con el fin de “preparar una relación libre con [esta última]… Cuando podamos 
responder a [esa] esencia, seremos capaces de experimentar lo técnico en sus pro-
pios límites” (Heiddeger, 1977b: 3-4). De ahí que su preocupación, como en el 
caso de Ortega, no se dirija hacia artefactos o sistemas técnicos particulares, sino 
hacia aquello que tienen en común y que confecciona nuestra relación con todos 
ellos. Formulamos la pregunta por la técnica, nos dice, cuando nos preguntamos 
lo que ésta es.

¿Cuál es entonces la esencia de la técnica? La primera respuesta se presenta 
en forma de dos oraciones: “es un medio para alcanzar fines” y “es una actividad 
humana”. Pero, puesto que “establecer fines y procurar y utilizar los medios para 
alcanzarlos, son actividades humanas” (1977b: 4), ambas pueden ser reducidas a 
una única definición que Heidegger llama instrumental o antropológica. A partir 

9  Ortega y Heidegger piensan a la técnica como una condición ontológica necesaria de la 
ciencia y, pese a que subsumen a la tecnología en el universo de las técnicas (como moderna), 
pretenden distinguir en la primera rasgos distintivos que configuran la vida humana en el presente. 
En cualquier caso, estos autores dirigen sus preocupaciones filosóficas hacia la técnica asociada al 
conocimiento científico producto de los siglos xvi y xvii.



149

nunca fuimos posmodernos

de lo anterior, el filósofo presenta un argumento tendiente a rechazar dicha con-
cepción: nos dice que si bien es “correcta”, no alcanza a develar en su totalidad lo 
que es la técnica. Es decir, aunque podamos caracterizar mediante la definición 
instrumental un sinnúmero de artefactos y sistemas tecnológicos, si la técnica es 
únicamente un instrumento, ¿por qué a veces aparece ante nuestros ojos como 
algo que supera nuestra voluntad?

De acuerdo con Heidegger, la respuesta a estas preguntas se encuentra cuando se 
piensa en la técnica no como un instrumento, sino como un entramado de causas, 
del cual el mismo ser humano forma parte. Si, como este autor sostiene, la técnica 
es esencialmente un “hacer presente”, un “producir algo novedoso”, la emergencia 
de la novedad implica no sólo la presencia de una causa eficiente (un agente). 
La materialización de un cáliz, nos dice, es posible no sólo gracias a la existencia 
de la plata de la que está hecho, al fin ritual, a las intenciones del platero, a las 
manos que la manejan, a la idea que le pre-existe, sino a todas estas considera-
ciones en su conjunto. La técnica descansa entonces sobre una estructura causal 
compleja, en la cual el agente es sólo una de ellas, lo que pone de manifiesto el 
origen de la tensión entre la concepción de la técnica como medio para alcanzar 
ciertos fines y la voluntad de dominarla. Por lo anterior, es comprensible que 
parezca escapar de nuestras manos al momento en que tratamos de dominarla.

Toda técnica comparte la característica arriba mencionada: un cáliz, la agri-
cultura, el arte. Sin embargo, la moderna supondría un rasgo distintivo que 
articula su estructura causal: una racionalidad caracterizada por tres componen-
tes: emplazamiento, reserva y orden, o Gestell.10

El producir que rige en la tecnología moderna es un emplazamiento que impone a la 
naturaleza la irrazonable exigencia de suministrar energía que pueda ser extraída y alma-
cenada. Pero ¿no es eso válido también para el antiguo molino de viento? No, sus aspas 
se mueven al viento, son enteramente dejadas al soplar de éste. […] el molino de viento 
no extrae energía de las corrientes de aire para almacenarla (Heidegger, 1977b: 14).

La primera diferencia entre el producir de las técnicas modernas y las pre-
modernas es que las primeras emplazan11 a la naturaleza, para que ésta supla 
energía para ser almacenada para, a su vez, ser emplazada. Así se establece 
también la segunda característica, donde el objetivo consiste en usar la energía 
obtenida para obtener más energía que permita una mayor utilización con el 
“mínimo gasto posible”. Lo que hace posible la eficiencia tecnológica. No obs-

10 E ncuadre.
11  Me resulta importante mantener el carácter polisémico del término, puesto que el empla-

zamiento del que habla Heidegger refiere tanto al acto de “obligar” como a la de “establecer plazos” 
para la realización de las tareas.



150

sandra lucía ramírez sánchez

tante, alcanzar esta última requiere que el proceso de emplazamientos ocurra de 
manera no azarosa:

La planta hidroeléctrica es puesta en la corriente del Rin. Ella pone al Rin a suplir su 
presión hidráulica, que pone a las turbinas a girar. Estos giros ponen las máquinas en 
marcha, cuyo mecanismo produce la corriente eléctrica, por la que la central eléctrica 
y su red de cables son obligadas a distribuir la corriente. En el contexto de estos pro-
cesos interconectados concernientes a la ordenada disposición de energía eléctrica, el 
Rin mismo aparece como algo sujeto a nuestra voluntad (Heidegger, 1977b: 16).

El tercer rasgo de la técnica moderna es, por tanto, el orden. Una serie conca-
tenada de emplazamientos que, al final del día, buscan la eficiencia. En relación 
con el ejemplo citado, Riis (2008) señala que la “meta del proceso iniciado por 
das Gestell es movilizar todo para apoyar este circuito y así crear una completa 
simetría entre la naturaleza y la tecnología” (291); es decir, es a través de estos 
“procesos interconectados” que la racionalización que implica el desvanecimiento 
de la frontera entre la naturaleza y la técnica cobra forma.

De acuerdo con Heidegger, en esta racionalidad de emplazamiento-reserva-
orden, también aparecen los límites de la técnica anunciados desde las primeras 
páginas de su Pregunta. ¿Dónde está el ser humano? Si, como se ha dicho, el 
ser humano forma parte del entramado causal, entonces él mismo es también 
emplazado, por ejemplo, como diseñador, constructor, trabajador de la planta 
hidroeléctrica. Y, como a cualquier otro recurso, se le exigirá un mayor rendi-
miento con el menor gasto posible de energía. En otras palabras, volver más 
eficiente el proceso, tornará al ser humano involucrado más parte de la estructura.

La crítica anterior es radicalizada cuando es llevada desde la técnica moderna 
aplicada al mundo de la naturaleza hacia el de las técnicas sociales, donde el 
orden y el cálculo resultan necesarios para la organización social. Así, usando 
como motivo la figura del líder (Führer), Heidegger (2003) sostiene que:

Se cree que los líderes, en el furor ciego de un egoísmo excluyente, se han arrogado 
todos los derechos y se organizan según su obstinación. En realidad ellos son las conse-
cuencias inevitables del hecho de que el Ser haya pasado al modo de la divagación, en 
el que se expande el vacío que exige un único ordenamiento y un único aseguramiento 
del Ser. Ahí se exige el “liderazgo”, es decir, del cálculo planificador de la totalidad del 
ser (2003: 105).

Las ideas de orden y cálculo expresadas en la cita anterior, no son exclusivas de 
las técnicas sociales figuradas por los líderes o dirigentes, cuya manera de com-
prender es, sostiene el filósofo alemán, el cálculo. Por el contrario, afirma que la 
física moderna es el heraldo de la Gestell (Heidegger, 1977b: 22) en la que rige 
la tendencia al orden y al cálculo. Tanto al mundo social, para el que es necesario el 
Führer, como a la ciencia y la técnica modernas, subyace la misma racionalidad 



151

nunca fuimos posmodernos

arriba bosquejada, que piensa al mundo natural y humano como una reserva 
disponible. En este sentido, al igual que la naturaleza, los hombres dirigidos por 
ingenieros sociales, son también recursos: recursos humanos. No queda, pues, 
espacio para la distinción (no superflua) entre un río convertido en lugar ecotu-
rístico, vacas apiñadas en una fábrica de carne, un suelo que sometido a procesos 
de mecanización se convierte en una fábrica de alimentos y, un ser humano pen-
sado como un productor de ideas en la sociedad del conocimiento. La libertad y 
la autenticidad de la vida humana se desvanecen en el escenario del pesimismo 
heideggeriano.

Pese a lo anterior, ha de insistirse en que la actitud reflejada en la reflexión 
heideggeriana no implica el determinismo tecnológico. Antes bien, forma parte 
del “camino del pensar” a través del cual la esencia de la técnica moderna aparece, 
como un “hacer-presente” sujeto a las exigencias de la Gestell, mostrando sus 
límites y, en consecuencia, abriendo la posibilidad de una relación más libre con 
ella: “una vez que nos abrimos a la esencia de la técnica, somos llevados inespe-
radamente hacia una afirmación liberadora” (Heidegger, 1977b: 26). Ahora bien, 
de esto tampoco debería inferirse clase alguna de constructivismo social, debido 
a que, en algún sentido importante, dicha postura implica que todo aquello con 
los que los seres humanos se encuentran son ellos mismos, “ilusión que origina 
a su vez el delirio último” impulsado por la Gestell (1977b: 27). La libertad, de 
acuerdo con Heidegger, no debería entenderse como el ejercicio irrestricto de la 
voluntad, sino como el universo de posibilidades en el que el “hacer-presente” del 
ser humano mantiene un carácter abierto y creativo. El gran peligro que conlleva 
la técnica moderna, tal y como lo anuncia Heidegger, es que aniquila la apertura, 
restringiendo considerablemente nuestras miradas hacia el mundo que, como he 
insistido, resulta al final del día exclusivamente una reserva de recursos.

Por lo dicho hasta este momento, es claro que Heidegger comparte con Ortega 
una idea acerca de lo que es propio de los seres humanos, esto es: su pertenen-
cia al dominio de la posibilidad, que de ningún modo debe entenderse como el 
ejercicio de la voluntad irrestricta. Para ambos, las condiciones pre-existentes en 
el mundo, las circunstancias, imponen restricciones que, al final del día, son lo 
que permite la constitución de las identidades humanas (como proyecto y posi-
bilidad). Asimismo, ambos ven un peligro cuando dicho dominio se desvanece, 
cuando la técnica moderna arroja al ser humano en el mismo espacio de la deter-
minación atribuido a la naturaleza, ya sea vía la naturalización, o el camino de la 
racionalización técnica. Esto demuestra que, aun cuando Heidegger no introduce 
explícitamente el supuesto ontológico que separa al ser humano de la naturaleza, 
sí presupone un rasgo definitorio de la realidad humana, que corre peligro de 
desaparecer cuando la Gestell induce una simetría entre naturaleza y técnica.12

12 E n la medida en que, recuérdese, el ser humano forma parte de la estructura causal que 
subyace a todo tipo de técnicas.



152

sandra lucía ramírez sánchez

Colectivos y mediaciones: abriendo la caja de Pandora

La crítica heideggeriana que —muy sucintamente— he presentado, es rechazada 
por Bruno Latour (1991 y 1999), quien insiste en que el tratamiento del filó-
sofo alemán en relación con la naturaleza de la técnica sólo cuenta la mitad de la 
historia. Cuestiona la imagen pesimista que construye y defiende que la técnica 
moderna, antes que ser el monstruo omnipresente que impide la realización de 
la vida humana, constituye nuestra forma de ser y estar en el mundo.

En La esperanza de Pandora (1999), el autor francés dedica un capítulo entero 
a “definir en contra de Heidegger, lo que significa la mediación en el ámbito de 
las técnicas”. Señala que para aquel:

El hombre –no existe la mujer en Heidegger– está poseído por la tecnología, de tal 
modo que es una completa ilusión creer que podamos dominarla. Nos encontramos, 
muy al contrario, articulados por este Gestell, que es uno de los modos en que se 
desoculta el ser. ¿Acaso es la tecnología inferior a la ciencia y al puro conocimiento? 
No, porque para Heidegger, lejos de actuar como ciencia aplicada, la tecnología lo 
domina todo, incluso las ciencias puramente teoréticas. Al racionalizar la naturaleza 
y convertirla en reserva disponible, la ciencia le hace el juego a la tecnología, cuya 
finalidad consiste en racionalizar y acumular los recursos naturales de manera ilimi-
tada. La tecnología es única, insuperable, omnipresente, superior, un monstruo nacido de 
nuestras propias entrañas que ya ha devorado a sus distintas comadronas (1999: 210-211. 
Énfasis añadido).

Pero, nos dice, “Heidegger se equivoca. […] es imposible hablar de ningún tipo de 
dominio en nuestras relaciones con los no humanos, incluyendo el supuesto dominio 
que ejercen sobre nosotros” (íd.). Lo que primero llama la atención de la cita ante-
rior es una pretendida atribución de determinismo tecnológico. En otras palabras, 
si la refutación de Latour a la posición de Heidegger se basa en la desarticulación 
del “supuesto dominio” de la técnica moderna sobre el ser humano, entonces tal 
rechazo es fácilmente rebatible, puesto que, como señalé en el párrafo anterior, el 
pensador alemán se pregunta por la esencia de la técnica con el objetivo de “hacer 
posible una relación más libre con ella”. El camino del cuestionamiento busca, en 
última instancia, mostrar que ésta no es un destino inevitable: el determinismo 
como el constructivismo social son ilusiones que, de acuerdo con él, tienen lugar 
en el propio seno de la Gestell.

A ese respecto, el filósofo no se encuentra alejado del propio Latour, para 
quien ambos extremos del espectro de la relación técnica-sociedad resultan inade-
cuados para pensar nuestro ser técnico. La contingencia del devenir técnico en su 
carácter de Gestell no implica que pueda ser transformado a voluntad. La crítica 
pues, acorde con la propuesta filosófica de Heidegger, pertenece al dominio del 
“descubrimiento”: des-cubrir los fundamentos metafísicos de la técnica moderna 
es condición necesaria de su transformación. Esa es quizá la razón por la que el 



153

nunca fuimos posmodernos

filósofo alemán opone a la Gestell científico-técnica, el mito y, al final del día, la 
poesía.

En el dominio del Mito, tal y como es presentado por Heidegger, cuatro son 
los elementos —dioses, mortales, cielo y tierra— que, al articularse en un acto 
existencial o práctica situada, develan el significado mítico de los fenómenos. 
De acuerdo con Kochan (2010), la Gestell y el Mito pueden ser vistos como dos 
paradigmas en tensión que representan, por un lado al logos y, por otro, al pen-
samiento. En este último, los dioses tienen influencia sobre el hombre en una 
geografía circundada por el cielo y la tierra, actúan como fenómenos teleológicos, 
presencias que se mueven en alguna dirección, “fuerzas” que configuran de manera 
activa el destino de los seres humanos y establecen determinaciones de las “disposi-
ciones afectivas” y, en ese sentido, son responsables de los significados compartidos. 
“Sólo en relación con un panteón compartido de dioses los seres humanos poseen 
una historia y tendrán la experiencia de comunidad” (Kochan, 2010: 592).

La tensión entre el logos y el pensamiento —entre la Ciencia y el Mito— puede 
describirse como la existente entre un tipo de racionalidad homogeneizante y aque-
lla situada en la tradición, que otorga significado al mundo y a nuestras acciones 
más allá del afán controlador que sostiene a la tecnología moderna. Al descubrir 
la esencia de la técnica, en términos de sus fundamentos,13 Heidegger pretende 
también evidenciar cómo ésta perdura como un modo particular de la razón, y 
hacer, frente a otras posibles que también pueden observarse en los horizontes de 
la realidad e historia humanas. No es trivial su insistencia en colocar como ejem-
plo de técnica alterna a la llamada “premoderna”, puesto que esta última devela 
significados para el mundo (social y natural) que en la moderna son reducidos 
al uso y consumo. Además del riesgo de enajenación, el peligro al que alude el 
filósofo alemán apunta también a las limitaciones que impone la Gestell a la cons-
trucción de significados.

Por su parte, Latour afirma que Heidegger acierta en su análisis del fenómeno 
técnico (moderno) al pensarlo como una manera particular e histórica de mate-
rialización de la técnica, iluminando así su contingencia; sin embargo, niega que 
represente un peligro. Así, sostiene que el problema radica en que, el filósofo, se 
mantiene dentro de un paradigma que pretende la separación radical entre el ser 
humano y la naturaleza, con la que se afirma un universo humano que descansa 
enteramente sobre la voluntad, frente a otro natural, determinado por las leyes 
del universo. No obstante, nos dice, lo cierto es que “[los] no humanos escapan 
doblemente a los rigores de la objetividad: no son ni objetos conocidos por un 
sujeto ni objetos manipulables por un amo” (Latour, 1999: 222). En última 
instancia, buena parte de su obra tiene como objetivo la desarticulación de la 
distinción sujeto-objeto, tarea que es compartida por Heidegger.

13  Heidegger utiliza los términos währen y gewähren (1977a: 31).



154

sandra lucía ramírez sánchez

Un principio básico que Latour defiende, y que se mantiene presente en gran 
parte de su obra, es el de simetría generalizado, con el que se estipula que, en la 
explicación del conocimiento, objetos y sujetos deben ser puntos de llegada y no 
de partida. Al final del día, ambos son resultado de mediaciones, entendiendo 
por éstas aquellos procesos —o series de procesos— mediante los cuales lo no 
humano es socializado. De hecho, en 2005 él mismo señala que la contribución 
de la teoría del actor-red a las ciencias sociales se ubica precisamente en este 
concepto y, en el capítulo que en 1999 dedica a elaborar la crítica a Heidegger, 
pretende caracterizar y hacer una tipología de las mediaciones.

La prescripción a que alude el principio de simetría generalizado supone a su 
vez una metafísica que Latour intenta caracterizar a través de un mito de origen 
llamado Pragmatogonía. En ella son los elementos esenciales: entorno humano, 
entorno no-humano y mediación o acción técnica. Las mediaciones funcionan 
a modo de “hilos de Ariadna”, a través de los cuales se vinculan y entretejen 
los espacios en los que los agentes adquieren identidad; con ellas se socializa lo 
no humano, configurando redes artefactuales que figuran como delegados de las 
agencias humanas (Latour, 1994a y 1994b). En 1999, esta mediación es presen-
tada de cuatro modos que, en sentido vertical, van tornándose más complejos: 
interferencia, combinación, desdoblamiento en el tiempo y el espacio y, final-
mente, cajanegrización. Desde la primera hasta la última, las interacciones entre 
humanos y no humanos se van tornando más duraderas, estables y complejas, 
siendo en este universo de interacciones donde los agentes cobran identidad al 
mismo tiempo que lo hacen artefactos y entidades naturales.

La anterior idea se extiende, en un análisis cuasi-histórico, en Nunca fuimos 
modernos, en donde retomando el trabajo de Shapin y Shaffer (1985), Latour 
analiza el modo en que la modernidad construyó la Constitución que la rige: una 
naturaleza trascendente (y no obstante construida), lado a lado de una sociedad 
construida enteramente a voluntad (y sin embargo trascendente). En ambos casos, 
nos dice Latour, los modernos debieron olvidar que tanto la naturaleza como la 
sociedad eran producto de procesos de mediación, exigidos a fin de alcanzar la esta-
bilidad en ambas regiones, cuyas naturalezas son necesariamente híbridas.

Para alcanzar dicho olvido fue precisa una tarea de purificación que dejó 
como remanente visible la distinción sujeto-objeto. El regalo de la moderni-
dad —sugiere— fue la proliferación de híbridos que, cubiertos con el velo de la 
pureza, ofrecen una naturaleza enteramente determinada y fuera del alcance de 
la voluntad humana, y un universo social regido por la voluntad y enteramente 
ajeno a las determinaciones de la naturaleza. Pero la tarea de purificación implicó 
la construcción de un vacío artificial donde, en realidad, bullen los híbridos. 
Comprender la historia de la ciencia y técnica modernas involucra, por tanto, 
des-cubrir esas entidades complejas y llenar ese vacío.

Ahora bien, tal como señalan diversos críticos (Law, 1994; Riis, 2008), la 
metafísica presentada por Latour introduce un elemento adicional, de corte 



155

nunca fuimos posmodernos

nietzscheano, en donde los agentes-actantes se enrolan unos a otros en un ejer-
cicio de la voluntad. Una voluntad pura (por llamarle de alguna manera) cuyo 
objetivo último es lograr un lugar en el mundo y, así, existencia. Es la voluntad 
condición necesaria de las mediaciones. Los agentes-actantes pretenden conti-
nuamente enrolar a otros, estableciendo mediaciones. La fuerza de estas últimas 
determinará, como antes dije, la estabilidad de las redes y, en consecuencia, la 
permanencia de esos agentes-actantes: antes que los individuos (actores o entida-
des), es la red —colectivo, como también es llamado— lo que tiende a preservarse.

En ese sentido, Latour conceptualiza su idea de tecnociencia, entendién-
dola como aquella en la que las mediaciones entre los actores-actantes son tan 
complejas que sólo en ellas son discernibles. Cabe decir, a este respecto, que la 
metafísica articulada por Latour prohíbe una diferencia esencial entre las téc-
nicas premodernas y la tecnología asociada al conocimiento científico-técnico. 
De haber diferencia entre ellas, ésta se encuentra en el grado de complejidad de 
las interacciones, por lo que, si la técnica es nuestra forma esencial de ser en el 
mundo14 —somos esencial e ineludiblemente técnicos—, la tecnociencia es el locus 
de nuestro ser hoy por hoy en el mundo.15

Dado lo anterior, no es de extrañar que Latour cuestione la crítica heidegge-
riana a la técnica moderna, puesto que, aun cuando fuera posible encontrar el 
espacio de silencio donde podamos volver a nosotros mismos, nos quedaríamos 
despojados de todo aquello que nos permite ser seres humanos.

Sin embargo, el filósofo francés pasa por alto al menos dos rasgos de la crítica 
heideggeriana: a) la técnica es parte de la condición humana, pero la moderna 
es sólo un modo de ser de ella, y b) el cuestionamiento a la técnica moderna se 
dirige hacia la racionalidad que la sustenta, como su fundamento, y que se rige 
por procesos de emplazamiento, reserva y orden, o Gestell.

El gran problema de la técnica moderna basada en la Gestell, como he dicho 
antes, radica en que limita al mundo (social y natural) a una mera reserva de 
recursos disponibles para su reproducción en el uso y el consumo, todo ello a 
partir de un cierto tipo de racionalidad cuantificadora, controladora y homo-
geneizante que tiene lugar en un modo de la razón humana históricamente 
identificable: el logos, lo que, pese a la retórica latouriana, se mantiene intocada 

14 E n 2005, Latour elabora el concepto de mediación técnica como lo distintivamente humano. 
Así, nos dice, los primates pueden tener, y de hecho mantienen, sociedades. Pero en tanto no 
establecen mediaciones, sus vínculos sociales deben rehacerse constantemente. La permanencia de 
los tipos de relaciones en las sociedades humanas es resultado de las mediaciones. Al final del día, 
son éstas las que permiten su durabilidad.

15 P uedes encontrarse dos excelentes análisis sobre cómo se articula el concepto de tecno-
ciencia de Latour en los trabajos de Stephen Shapin, 1988, y Don Idhe, 2003. En particular 
en el segundo se muestra cómo, a partir del principio generalizado de simetría, el concepto de 
mediación se torna el eje estructural de los colectivos, en los que humanos, artefactos y entidades 
no humanas se entrelazan de tal modo que es imposible identificarlos independientemente de las 
redes.



156

sandra lucía ramírez sánchez

y, por el contrario, parece ser asumida por el propio Latour. ¿Quién es, después 
de todo, el héroe técnico? Dédalo, aquel que en un ejercicio de la voluntad teje 
los hilos de Ariadna (los hilos de las redes) para dar forma a los colectivos, en un 
franco ejercicio de control y predictibilidad. Pero, podría decir Heidegger, aunque 
“parezca” que Dédalo actúa en el ejercicio de la voluntad más pura, no es a ella a 
la que sirve, sino a la preservación del colectivo puesto que es en él donde adquiere 
existencia.

Considero que la diferencia sustancial entre estos autores yace en sus diferen-
tes versiones metafísicas. Esto es, aunque para ambos la voluntad aparece como 
un rasgo primario del ser humano, para Latour los colectivos son resultantes de 
ejercicios de la voluntad, mientras que, para Heidegger, los colectivos constituyen 
los entramados causales, regidos por la racionalidad que articula la Gestell, en los 
que la voluntad se pierde.

Vale recordar que, a pesar de que el francés insiste en sus metáforas bélicas 
(enrolamiento, ejercicio de la voluntad, etc.) que se extienden al universo de 
actores humanos y de actantes no humanos, más allá de la idea (fundamentada, 
creo) de que el mundo no puede ser manipulado a placer, y que entidades y 
artefactos oponen resistencia a nuestras voluntades, no hay en sus trabajos alguna 
justificación que apoye la idea de que las entidades no-humanas de hecho actúen 
para alcanzar un espacio en la red. Por el contrario, en todo momento y desde 
la misma definición de acción técnica como socialización de lo no-humano, es 
el agente humano el que impulsa las transformaciones, mediaciones y alcanza las 
cajanegrizaciones.

A ese respecto, en Reensamblar lo social (2005), el autor francés señala que la teoría 
del actor-red nunca pretendió defender: “[Una] absurda ‘simetría entre humanos y 
no humanos’. Ser simétrico, para nosotros, simplemente significa no imponer a priori 
una asimetría espuria entre la acción humana y un mundo material de relaciones 
causales” (113. Énfasis en el original). La proliferación de agencias, tan cara a 
Latour, antes que pretender la atribución indiscriminada de competencias para 
la acción, busca dar cuenta de cómo una materialización funge como delegado 
de múltiples agencias humanas.16 La pregunta clave no es, por tanto, ¿qué es un 
agente?, sino ¿cuándo una materialización “permite”, “autoriza”, “impide”, “regula”, 
“da los recursos”, “alienta”, “sugiere”, “influye”, “bloquea”, “prohíbe”, etcétera, una 
acción o multiplicidad de acciones?

La inclusión de los viejos olvidados es, en la propuesta de Latour, lo que 
permite la explicación del mundo social propiamente humano. No obstante, las 
materializaciones funcionan como reguladoras y estabilizadoras de la realidad 
humana porque, como dije apenas, son delegados de agencias humanas.17 De este 

16  Como en el caso ilustrado por el reductor de velocidad que “obliga” al conductor a reducir la 
velocidad de su auto mientras conduce.

17 L o que, evidentemente, no significa que dichas agencias deban referir a personas concretas.



157

nunca fuimos posmodernos

modo, si hay una voluntad de la que podamos hablar propiamente, sin hacer uso 
del recurso de las narrativas,18 es la humana. Los agentes son Dédalos que pugnan 
por encontrar nuevos hilos que les permitan vencer a sus adversarios. Dédalos que 
requieren del colectivo para mantenerse. Dédalos que están, en última instancia, 
dispuestos a abandonar sus identidades con el objetivo de preservar su existencia. 
Dédalos que, sin lugar a dudas, pueden perderse en la maraña de hilos que con-
forma las cajas negras. Heidegger bien podría decir que el Dédalo latouriano es 
un ejemplo del líder que sabe mirar desde los ojos del cálculo, perdiéndose a sí 
mismo en el camino.

Creo que es posible abandonar ese rasgo de la metafísica latouriana y, en 
paralelo, recuperar la idea de que en el proceso de constitución de la ciencia 
y políticas modernas en realidad tuvieron lugar dos procesos simultáneos, uno 
de proliferación de híbridos y otro de purificación, que dieron lugar a la dis-
tinción sujeto-objeto que, a su vez, arrojó como consecuencia la constitución 
de dos universos independientes, uno regido por la determinación (naturaleza-
objetiva) y el otro por la posibilidad (sociedad-subjetividad), al grado que caer 
en la naturaleza implica la pérdida de lo propiamente humano. No obstante, 
considero necesario hacer algunas acotaciones sobre la crítica que Latour dirige 
a Heidegger.

Primero, como he señalado, aquél pasa por alto dos rasgos definitorios de la 
crítica heideggeriana. De hecho, comparte con el filósofo alemán el primero de 
ellos: la naturaleza técnica de nuestro ser. Segundo, aunque hace una breve men-
ción del peligro de la racionalización del mundo a partir de la Gestell, al menos 
en los textos aquí tratados, Latour no enfrenta realmente el problema y, por el 
contrario, gira hacia un tercer camino que lo lleva a cuestionar la pretensión de 
Heidegger de mantener un espacio humano independiente de la tecnociencia o 
técnica moderna.

Sobre esto último conviene señalar, con base en las afirmaciones del filósofo 
alemán sobre la naturaleza técnica de nuestras vidas, que si bien no es posible 
vivir fuera de la técnica, en la medida en que la moderna es históricamente 
contingente, en principio es posible vivir en un entramado diferente, como el 
Mito o la tradición. Este es realmente el punto de fricción entre ambos autores, 
de ahí que Latour se pregunte insistentemente, sobre todo en los últimos años, si 
reconocer el carácter híbrido de la vida humana —en el que las mediaciones son 
la regla y la vida fuera de los colectivos no es posible— permite construir espacios 
donde la naturaleza sea mirada como algo más que un mero objeto sometido al 
control, el uso y el consumo.

18  Que tienen como finalidad la reconstrucción de las historias de las redes y las entidades que 
las conforman.



158

sandra lucía ramírez sánchez

Nunca fuimos posmodernos

Aunque con importantes divergencias temporales, Heidegger y Latour coinciden 
en que la objetivación de la naturaleza requirió de un proceso de construcción his-
tóricamente identificable. Al mismo tiempo, por diferentes razones, creen que es 
posible mirarla de otra manera. Sin embargo, el primero piensa que para lograrlo 
es preciso abandonar el mismo entramado científico-técnico, mientras que el 
segundo cree que una reconstrucción de la historia de la ciencia y política moder-
nas, que saque a la luz los viejos híbridos olvidados, es la herramienta fundamental 
que permitirá reconstituir un espacio para la naturaleza en la que ésta sea mucho 
más que la reserva de recursos, disponible al uso y consumo, que cuestionaba el 
filósofo alemán. La apuesta del primero es el arte, la del segundo más y mejor ciencia 
y técnica. La estrategia de ambos: abandonar la modernidad. No obstante, ninguno 
piensa en superarla; el abandono del que aquí se habla consiste, en el primer caso, en 
recuperar formas de pensamiento tradicionales (el Mito), y en el segundo, declararse 
a-moderno.

La a-modernidad expresada por Latour mantiene un doble carácter, por un 
lado, rechazar la Constitución moderna y, por otro lado, afirmar una política 
de la naturaleza en la que ésta entre al juego de la democracia. Para lograr esto 
último es preciso recuperar el carácter activo de lo no-humano.

Como el pensador francés se esfuerza en ilustrar en diversos trabajos,19 las 
entidades no humanas no están enteramente sujetas al control y manipulación 
humana y, por el contrario, son fuentes de resistencia y de posibilidad. La gran 
ilusión ofrecida por la modernidad, de acuerdo con este autor, consiste preci-
samente en construir estrategias de purificación que, objetivando la naturaleza, 
configuraron dos realidades separadas por un vacío que, sin embargo, siempre ha 
estado plagado de híbridos. Abandonar la modernidad es sinónimo de recuperar 
un único espacio natural-social-artefactual (colectivos o redes socio-técnicas) en 
el que ambas realidades se contaminan mutuamente y en el que, por consecuen-
cia, no hay lugar para la objetivación.

Ahora bien, la Gestell o racionalidad tecnológica (el Logos) presupone la misma 
posibilidad de objetivación: algo es controlable, manipulable, cuantificable y 
predecible20 sólo en la medida en que es pensado como un objeto. ¿Qué pasa 
si ya no hay lugar para la objetivación? ¿La racionalidad tecnológica sería des-
articulada? La tentación latouriana empuja a decir que esto es suficiente, no 
obstante, lo anterior parece ser, como bien ilustra Heidegger, sólo una condición 
necesaria. Vale decir, en una abierta conjetura, que una ciencia y una técnica que 
abandonen el supuesto de objetividad del universo natural, y con él sus valores 
asociados, sería algo completamente diferente a lo que ahora conocemos. Proba-

19  Véase Latour 1999 y 2004.
20  Todos ellos valores epistémicos caros a la ciencia moderna.



159

nunca fuimos posmodernos

blemente no sería aquello añorado por Heidegger como el mundo de la tradición, 
pero tampoco sería el del Dédalo latouriano que se regocija tendiendo sus hilos 
a voluntad.

De cualquier modo, la apuesta por restituir a la naturaleza un lugar en el 
mundo humano, que abra sus significados a algo más que un recurso disponible 
para el uso y el consumo, parece más que deseable hoy en día y creo que una 
buena manera de comenzar a hacerlo es reconocer que, pese a los esfuerzos analí-
ticos de autores como Heidegger o Latour, el concepto dominante de naturaleza, 
al menos en las sociedades modeladas por el conocimiento científico técnico, 
sigue siendo el de un entorno objetivo sobre (y no en) el cual se mueve la vida 
humana. Cambiar esta imagen, como he dicho, es condición necesaria de una 
incorporación de la naturaleza al universo humano y, quizá, sólo quizá, de la posi-
bilidad de mejores formas de generar conocimiento.



160

sandra lucía ramírez sánchez

Referencias

Diéguez Lucena, Antonio
2009	 “Thinking about Technology, But… in Ortega’s or in Heidegger’s Style?”, Argu-

mentos de Razón Técnica, num. 12: 99-123.

Heidegger, Martin
1977a	 “The Turning”, The Question Concerning Technology and Other Essays, pp. 36-49, 

Martin Heidegger. New York, Harper Perennial.
1977b	 “The Question Concerning Technology”, The Question Concerning Technology 

and Other Essays, pp. 3-35, Martin Heidegger. New York, Harper Perennial.
2003	 “Overcoming Metaphysics”, The End of Philosophy, pp. 84-110, Martin Hei-

degger. Chicago, University of Chicago Press.

Idhe, Don
2003	 “If Phenomenology Is an Albatross, Is Post-phenomenology possible?”, Chas-

ing Technoscience: Matrix for Materiality, pp. 131-146, Don Idhe y E. Selinger 
(eds.). Bloomington, Indiana, University Press.

Kochan, Jeff
2010	 “Latour’s Heidegger”, Social Studies of Science 40 (4): 579-598.

Khong, Lynnette
2003	 “Actants and Enframing: Heidegger and Latour on Technology”, Studies in His-

tory and Philosophy of Science, num. 34: 693-704.

Latour, Bruno
1983	 “Give me a Laboratory and I will Raise the World”, Science Observed: Perspectives 

on the Social Study of Science, pp. 141-170, Karin Knor-Cetina (ed.). London, 
sage.

1991	 Nous n’avons jamais été moderns. Essai d’anthropologie symétrique. Paris, Éditions 
La Découverte.

1994a	 “On Technical Mediation. Philosophy, Sociology, Genealogy”, Common Knowl-
edge, num. 3: 29-64.

1994b	 “Pragmatogonies: A Mythical Account of how Humans and Nonhumans Swap 
Properties”, American Behavioral Scientists 37 (6): 791-808.

1999	 Pandora’s Hope: Essays on the Reality of Science Studies. Cambridge, Harvard Uni-
versity Press.

2004	 Politics of Nature. How to bring Sciences into Democracy. Cambridge, Harvard 
University Press.

2005	 Reassembling the Social. An Introduction to the Actor-Network Theory. Oxford, 
Oxford University Press.

Latour, Bruno y Steve Woolgar
1986	 Laboratory life, 2nd. Edition. Princeton, Princeton University Press.

Law, John
1986	 “On Power and its Tactics: a View from the Sociology of Science”, The Sociologi-

cal Review, num. 34: 1-38.



161

nunca fuimos posmodernos

Ortega y Gasset, José
1929	 La rebelión de las masas. Madrid, Espasa-Calpe.
1939	 “Meditación de la técnica”, Meditación de la técnica y otros ensayos sobre ciencia y 

filosofía, pp. 9-96, José Ortega y Gasset. Madrid, Espasa-Calpe.

Riis, Soren
2008	 “The symmetry Between Bruno Latour and Martin Heidegger. The Technique 

of Turning a Police Officer into a Speed Bump”, Social Studies of Science 38 (2): 
285-301.

Shapin, Stephen
1988	 “Following Scientists Around”, Social Studies of Science 18 (3): 533-550.

Shapin, Steven y Simon Schaffer
1985	 Leviathan and the Air-pump: Hobbes, Boyle and the Experimental Life. Princeton, 

Princeton University Press.




