Peninsula
vol. IV, ndm. 2
OTONO DE 2009

SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA
Y POBREZA SOCIOECONOMICA

PEDRO BRACAMONTE Y SOsA
CIESAS-Peninsular

La estrecha relacion entre pobreza y condicién étnica en el Yucatdn del siglo xx1
tiene sus origenes en una prolongada historia, en la que la conquista europea
es un momento de cambio trascendental. Pobreza econémica e identidad étnica
quedan, a partir de entonces, indisolublemente vinculadas. Distintos estudios
acerca de la vida colonial y decimondnica han explorado los circulos de la
explotacién sobre los indios en la regién maya peninsular y han demostrado
la ingente produccién de excedentes enajenables que se obtenian de sus familias
y comunidades." He planteado que la entrega de esos excedentes por las vias de la
tributacidn, los repartimientos, los servicios personales y el trabajo asalariado se
situd, en el largo plazo, por debajo de la capacidad de reproduccién familiar con
graves consecuencias en la vida indigena.> Por otra parte, la historiografia sobre
Yucatdn ha debatido acerca de la identidad de su poblacién indigena, un grupo
mds o menos homogéneo en términos lingiiisticos, culturales y de organizacién
social. De manera que, con los avances alcanzados en la explicacién del problema,
no resulta dificil establecer correspondencia entre casusas histérico-estructurales
de cardcter socioeconémico y el vinculo entre pobreza e identidad étnica. Pero,
como un fenémeno complejo, en grupos indigenas la pobreza y la desigualdad
social como se entienden en el mundo occidental, no tienen inicamente ese tipo
de causas y se hace necesario buscar sus condicionamientos, a la vez, en el nivel
del pensamiento y la cultura o, para hablar con mayor propiedad, en la manera
como grupos sociales distintos construyen su realidad® a pesar de compartir el
mismo espacio y quedar encuadrados en un mismo sistema sociopolitico. El obje-
tivo de este articulo es, precisamente, analizar el pensamiento maya, su estructura
y contenidos, y su determinacién en las dos variables de la ecuacién pobreza e
identidad étnica en la region de estudio. Aqui, las causas estructurales de la pobreza
quedardn sélo como explicacién de fondo.

! Ver, por ejemplo, Farriss, 2002; Solis, 2003.
2 Bracamonte, 2007.
3 Aqui hago referencia a los planteamientos de Mannheim, 1987, 1990.

FECHA DE RECEPCION: 12 DE FEBRERO DE 2010

FECHA DE DICTAMEN: 4 DE JUNIO DE 2009



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

EL TIEMPO CICLICO EN EL PENSAMIENTO

El eje que en apariencia articula al pensamiento maya es el concepto de tiempo,
al que se denomina kin. Este concepto es, como en las sociedades tradiciona-
les o antiguas —incluyendo las mesoamericanas—, ciclico y permanece atado
al movimiento de la naturaleza y del cosmos, de ahi que se pueda decir con
propiedad que el maya tiene las caracteristicas de un pensamiento mitico, pues se
desenvuelve por analogias. Pero es mds que mitico, es un pensamiento que desde
la antigiiedad del Precldsico (2000 a. C. - 250 d. C.) trascendié al religioso, al
filoséfico y a la proto-ciencia con el inicio de la escritura y el uso del calendario
de cuenta larga entre otros adelantos.”

La recurrencia de los fenémenos de la naturaleza y del cosmos se refleja en la
manera como los mayas construyeron su visién del tiempo en constante renova-
cién por medio de ciclos de distinta duracién. Por citar un ejemplo, a lo largo de
milenios, el sistema productivo de la milpa se articulé con el conocimiento deta-
llado de los ciclos climdticos y los tipos de suelo y vegetacién. Se domesticé el
maiz y el hombre maya se domesticé con él; se inventd una tecnologia apropiada
con conocimientos rigurosos para alcanzar el objetivo bdsico de la subsistencia
alimentaria. La produccién de la milpa es anual pero conforma un ciclo mucho
mds amplio, por la necesidad de rotacidn de las parcelas para garantizar la ferti-
lidad del suelo al quemase la vegetacién. De manera que la milpa no sélo resulta
itinerante en el espacio sino que, lo mds importante, su ciclo en el tiempo es mds
amplio por el requisito de alternancia de las parcelas.

De hecho, el anilisis de ciclos productivos y climdticos en el largo plazo ha
servido para explicar el colapso maya de la época Clésica que se asocia con el aban-
dono de las grandes ciudades alrededor del siglo x d. C., por la existencia de un
desequilibrio entre el crecimiento de la poblacién y la capacidad productiva de
su agricultura debido al agotamiento de las selvas y al cambio climdtico, aunados
estos dos fenémenos a la exigencia de excedentes a los campesinos por el Estado.’
Pero las causas no son sélo humanas. La sequia, y en particular el fenémeno de
El Nino, son parte de la explicacién, asociados a la combinacién de los factores
sociales y politicos.® Incluso se achaca a la mayor sequia registrada en los tltimos
7000 anos, entre 800 y 922 d. C., ser la causa fundamental del colapso.” En la
literatura nativa —cddices prehispdnicos y chilames coloniales— existe evidencia
de una profunda preocupacién por las sequias y, a la vez, los registros histéricos de

4 Martin y Grube, 2002, p. 8.

> Drew, 2002, pp. 366-381.

¢ Fagan, 1999, cap. 8.

7 Richardson, 2008, pp. 461-465. Este autor también explica el abandono de ciudades en el
final del Poscldsico (Mayapdn, Chichen Itzd, Uxmal y Cobd), alrededor de 1451, por cambios
climdticos y en particular por una sequia.

104



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

la época colonial consignan numerosos afios de esos fenémenos.® Otro hecho cli-
matoldgico que ha afectado de manera recurrente a los mayas y a sus cultivos son
los huracanes y tormentas.” Las plagas de langosta han sido, a la vez, una especie
de condena endémica para las comunidades mayas, citadas en los chilames y en
documentos coloniales y del siglo xix."

Otra fuente de hechos, vinculada a los factores de riesgo cotidiano, que alimen-
tarfa la visién ciclica del tiempo fueron las enfermedades. Los chilames contienen
informacién acerca de ellas y la manera de curarlas y también de los augurios sobre
dolencias relacionados con los periodos de corta duracién del tiempo ciclico."
Con la llegada de los primeros conquistadores a Centroamérica y de ndufragos
europeos a Yucatdn en 1511 se abri6 un ciclo distinto, el de las nuevas enfermeda-
des que causaron un impresionante descenso demografico. Los chilames consignan
esta fatalidad que debilit6 a los seorios mayas al enfrentar la guerra de conquista
y diezmo a la poblacién nativa. La Crdnica Matichu reza que en el katin 2 ahau
(1500-1520) “hubo epidemia de viruela grande”.’* El katdn 5 ahau contiene la
siguiente frase: “Grandes serdn los montones de calaveras y habrd Ixpom kakil,
Viruelas gruesas”."?

Al enfrentar esa realidad del mundo objetivo, el pensamiento maya se molde6
sustentado en el cultivo de diversas “ciencias” como la astrologia, la numerologia,
el disefio de calendarios y la escritura. En la construccién social de su realidad, por
analogia, el concepto del tiempo ciclico se fue perfeccionando con el registro de
observaciones en el largo plazo, y se hizo necesario apuntar la medicién mds exacta
posible de los ciclos y periodos astronémicos (por ejemplo de Venus, la Luna, los
eclipses), consignar los hechos histéricos de manera sistemdtica y plasmar los resul-
tados de ambas tareas para conservar su memoria. Para preservar el conocimiento
la deidad del tiempo fue quedando dividida en distintas unidades, desde el dia hasta la
era cosmica, que tenfan la peculiaridad de repetirse, es decir, de quedar asentadas en
ciclos de distinta duracién. Cada unidad, aun la més larga, debia, por tanto, retor-
nar tarde o temprano, al igual que lo hacian los astros y los fenémenos naturales.

8 Se reportaron sequias en 1535-41, 1564, 1575-76 y 1650-54, 1669, 1765-1768, 1769-
1774, 1795, 1800-1804, 1805, 1807, 1817, 1822-1823, 1834-1836. Farriss, 1992, pp. 105, 108;
Richardson, 2008, pp. 371-373.

? Landa, en su descripcién de las calamidades del siglo previo a la conquista incluye los efectos
de un huracdn “de cuatro vientos” que derribé drboles y casas y provocd muertes e incendios. Landa,
1973, pp. 19-20. En diversos documentos coloniales se citan eventos de este tipo. Hubo huracdn
o tormenta en los siguientes lapsos 1627-31, 1692-93, 1765-68, 1769-74. Farriss, 1992, pp. 105,
108; Richardson, 2008, pp. 371-373.

1 En 1533, cuando los mayas enfrentaban el periodo de la conquista militar, aparecié una
plaga de langosta. Knorosov, 1997, p. 34.

"' En 1516 habria aparecido una epidemia de viruela, que es probablemente a la que se refiere
Landa al informar de una “peste de grandes granos que les pudria el cuerpo con gran hedor, de
manera que se les caian los miembros a pedazos en tres o cuatro dias”. Landa, op. ci., p. 20.

12 El libro de los libros, 1995, p. 41.

3 El libro de los libros, op. cit., p. 75.

105



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

Es asi que los sabios mayas dedicaron mucho tiempo a la astronomia en la bus-
queda de regularidades para entender el mundo. Lograron una gran precisién en la
medicién del tiempo gracias a tres grandes descubrimientos: el conocimiento del
afio trépico, el de la revolucién sinédica de Venus y el del periodo de lunacién.'*
Teeple concluyé que por 522 afios los mayas “anotaron la edad de la Luna en
muchisimas fechas intermedias”. En cuanto a la duracién del afio trépico escribié:
“En Palenque se recoge la impresién de que los mayas ponderaban los méritos
relativos de un niimero de férmulas sucesivas, entre las cuales hay una que casi
corresponde a nuestro afno juliano”. Sobre los eclipses, en el Cédice Dresde hay
pruebas de un corto pero sistematizado registro de estos fenémenos y también se
contienen referencias a cuatro tablas de movimientos de Venus, que abarcan un
periodo de 384 afios.” La observacién de cada astro y de sus ciclos particulares
permitié relacionarlos entre si y con los acontecimientos del mundo natural,
credndose el concepto de los “tiempos”, como el tiempo de lluvia o de seca, cono-
cimiento indispensable para las actividades humanas, como el tiempo de sembrar
o de cosechar. Asi, las funciones primordiales de los sacerdotes-astrénomos mayas
contemplaban llevar la cuenta del ciclo de cada astro, determinar las actividades
agricolas y productivas que debian realizarse en cada “tiempo”, predecir y conju-
rar el tiempo, hacer los rituales para cada astro segn su ciclo y hacer los rituales
para la vida y muerte del grupo y de sus integrantes.'

Los mayas desarrollaron un sistema vigesimal de numeracién que les permitié
realizar complicadas operaciones matemdticas y cdlculos.” En documentos indi-
genas y espanoles coloniales se identifican algunas continuidades de esa forma
de contar por multiplos de veinte. El Chilam Balam de Chumayel consigna algu-
nas muestras al expresar uno de sus escribas “He aqui la memoria que escribi.
Hace veinte katunes més de que las pirdmides fueron construidas por los herejes
[...]. Durante trece katunesy seis afios mds estuvieron levantando las pirdmides,
los que las hacfan en el antiguo tiempo. Desde el principio de las pirdmides hicie-
ron quince veces cuatrocientas veintenas de ellas y quince mds, en su cuenta en
conjunto”.'®

En lo que respecta al calendario, mds alld de las variaciones que operaron en el
drea maya y su evolucién, en su estructura se identifican las siguientes unidades
y ciclos. La unidad mds bdsica era el dia o sol (kin), y le seguian en duracién y
complejidad la luna o mes (%, ik), el mes de la piedra (winal), la cuenta de los
260 dias (tzolkin), el afio o piedra de 360 dias (zun), el ano (haab), el ciclo o pila
de piedras de 20 tunes (katin), la rueda del calendario de 52 afos (hunab), el
ciclo de 13 katunes (may) y un ciclo de 20 katunes (bakznin). Para la astronomia

4 Leén-Portilla, 1986, pp. 25-28.

1% Teeple, 1937, pp. 103-105.

16 Alvarez, 1980, pp. 37-38.

Para el sistema de numeracién maya ver Brinton, 1969, pp. 37-50.
'8 Chilam Balam de Chumayel, pp. 21-22.

106



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

y otros cémputos mayores se usaban multiplos superiores al bak#in, como era el
pictiin formado por 20 baktunes; el calabrin igual a 20 pictunes; el kinichiltin
equivalente a 20 calabactunes y el alautin similar a 20 kinichiltunes. Como en
los kinichiltunes el final del ciclo de trece baktunes corresponde al solsticio de
invierno de 2012 d. C. se dice que ésta serd la fecha del final de una era maya."

El calendario es la representacién funcional del sistema de pensamiento
articulado en el tiempo en sus distintos ciclos y unidades. Estas unidades formaban
los ciclos al repetirse periédicamente, a diferencia del calendario cristiano cuyas
unidades no se renuevan ni sobreponen, pues el dia y el mes que son recurrentes
aparecen en el interior de las unidades mayores, como el afio, el siglo y el milenio,
que siempre son distintos en una permanente evolucién lineal hasta el fin de la
humanidad, un final Gnico. Para los hombres del Mayab, empero, el tiempo estd
acompafado de un prolijo panteén de deidades cargadoras a las que asignaron el
poder de ejercer gran influencia de acuerdo a su duracién; deidades que acompasa-
ban el devenir de la sociedad y de la persona.®

La escritura abri6 el cauce para la expresion mds acabada del pensamiento
maya y para su reproduccidn, trascendiendo el estricto dmbito de lo mitoldgico
sustentado en la mera reproduccién oral del conocimiento. De acuerdo con
Knorozov, en la escritura maya la unidad lingiiistica es el signo, que puede estar
representado por uno o varios grafemas. En los textos de los cédices aparecen 355
grafemas y 287 signos y en las inscripciones monumentales se ubican alrededor
de 100 grafemas distintos a los anteriores. Segtn su andlisis, los mayas poseian
un alfabeto morfema-sildbico, en el que el signo representa una combinacién,
generalmente, de dos fonemas que forman parte de un morfema; pero por la
cantidad de signos existentes, es logico que una parte de ellos represente silabas
y la otra parte morfemas. Es el tipo de escritura mds antigua capaz de reproducir
la lengua hablada.?! Resulta obvia la importancia que la escritura antigua tuvo
para la consolidacién y reproduccién del estilo de pensamiento que tratamos pues
facilit6 el registro y la transmisién de la informacién y de los conceptos a las
nuevas generaciones. Pero aseguré mucho mds que eso: el empleo de un método
tanto general como regional para inducir, de los datos especificos de la observa-
cidn directa, abstracciones cada vez mds elevadas que fueron plasmadas por los
especialistas en los cddices, estelas, dinteles y otros vehiculos de comunicacién
social. Se puede decir entonces que es el invento de la escritura lo que permitié
a los mayas trascender el mero pensamiento mitico y religioso e integrar aspectos
de conocimiento proto-cientifico, obtenido por el andlisis de las regularidades de
los fendmenos. El valor de ese avance radica, precisamente, en su asertividad y

demostrabilidad.

Y Edmonson, 1995, pp. 129-144, 177-181, 256-257, 312-313.

2 El Kin es una realidad “sin limites” que se presenta con distintos rostros de deidades especifi-
cas configurando las unidades y periodos (Leén-Portilla, 1986, pp. 47-63).

2! Knorozov, 1999, pp. 37-54.

107



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

EL concerTO

Los estudiosos de los mayas han enfatizado el concepto del tiempo ciclico como
un elemento nodal de su cultura, que vincula estrechamente el pasado con el
porvenir por medio de los distintos ciclos que se repiten subsecuentemente.
Estos ciclos, al sobreponerse en espiral, generan la posibilidad de augurar acon-
tecimientos futuros, de acuerdo con el conocimiento de los sucesos anteriores
que fueron sintetizados y registrados en textos que deben ser interpretados por
especialistas. Se trata de una forma de construccién del conocimiento enca-
minado a comprender el mundo y prever el porvenir de forma metédica que
entreteje conciencia y realidad. El proyectar es fundamental para el futuro siem-
pre incierto. Pero hay que destacar que los proyectos se sustentan en la historia,
“en los sedimentos enterrados de las experiencias pasadas en la historia global de
la vida del agente”.?* A eso se debe que la definicién mds comin y mds acertada
de la historia sea, precisamente, la del estudio del pasado para prever el futuro.
Entre los mayas, el proyectar, con base en la experiencia, se convirtié en una espe-
cialidad necesaria que caracterizé la interpretacién que hicieron de su devenir.
En el pensamiento maya que analizamos, la experiencia relevante y repetitiva
se integra a las unidades en las que se divide el tiempo las veces que éstas se renue-
van vy, asi, al sedimentarse en cada unidad las experiencias pasadas se perciben las
regularidades acumuladas sintetizadas en grandes abstracciones (bueno, aciago,
hambre, guerra, enfermedad, sequia, muerte, plaga, destruccién, por ejemplo).
Esta es quizd la causa por la que la palabra ruklah, que en lengua maya yucateca
significa pensar y que también es usual para imaginacién, intencién y propésito,
tenga un paralelo con la accién de la palabra rukul que es “amontonar”, esto es,
examinar las cosas agrupdndolas en un mismo conjunto, con un sentido sintéti-
c0.” Las elaboraciones obtenidas de las experiencias histéricas son tomadas como
las cargas o los signos de las unidades, marcando su tendencia cuando vuelven
a aparecer de acuerdo con el calendario. Es usual que las cargas se anuncien por
medio de sefiales que s6lo conocen y pueden interpretar los especialistas. Por esta
razén fray Diego de Landa, al consignar las ciencias que cultivaban los mayas
poco antes de la conquista, reporté “la cuenta de los afios, meses y dias”, “los
dias y meses fatales” y “sus maneras de adivinar”, a mds de leer y escribir en sus
caracteres.” Pero habria que insistir en que, en realidad, no se trata de adivina-
cién, sino de la construccién metddica de conocimiento y de proyectar la accién
para el futuro. La distincién con nuestro pensamiento occidental radica en dos

22 En su teorfa sobre la accidn social, Luckmann plantea tres elementos en la relacién, en el
tiempo, entre la conciencia y la realidad: a) los proyectos, como experiencias anticipadas, b) la
accién, como las corrientes de experiencias que corresponden a una accién y, por tltimo, ¢) el acto,
que es la accién consumada. Luckmann, 1996, pp. 37, 51-69.

% Ver Chdvez, 2009, p. 95, quien cita a Bourdin, 2002, pp. 114-116, 144; DMC, pp. 815,816.

# Landa, op. cit., p. 15.

108



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

elementos sustanciales: a) la interpretacidn del tiempo en corchetes de distinta
duracién que se renuevan y b) la elaboracién de especies de proyectos para cada
uno de esos corchetes. Es en estos proyectos, con la forma de vaticinios, en los
que se graba de manera sintética la experiencia acumulada, el tiempo especifico
en el que se repetird esa experiencia y la mejor manera (los rituales) de afrontar
sus consecuencias.

Frente al pensamiento maya, como frente a cualquier otro, hay que distinguir
entre su estructura y su contenido. La primera procede por acumulacion, sintesis en
unidades, abstraccién de regularidades, creaciéon de cargas y, por dltimo, en el
nivel mds elevado, generacién de proyectos (vaticinios) o conocimiento adelan-
tado del futuro. En cambio, el contenido es histérico pues resulta del registro
de la experiencia factual de la sociedad y, por consiguiente, es necesariamente
cambiante en el largo plazo. Estd conformado por las particularidades vividas
cotidianamente que son integradas a nuevas realidades o cambiadas por otras.
Conforme la sociedad se transforma también se renueva la construccién social
de la “realidad”. Por esta razén podemos decir que en los codices se contienen
las vivencias de la sociedad maya antigua, en los escritos en caracteres latinos
relativos a la época colonial se deja sentir la dura experiencia de la conquista espa-
fiola, en tanto que en relatos mds recientes se hace referencia a la sociedad que
emergié de la Guerra de Castas de 1847. Aunque en los tres casos el contenido
histérico es distinto, la estructura del pensamiento es pricticamente la misma.
Dentro de ese contenido, sin embargo, también estdn largas continuidades que
son precisamente las abstracciones mayores, como aquellas relativas al mito de la
creacién y renovacién del mundo. Podemos inferir que cada tipo de ciclo llega a un
cierto nivel de abstraccién, transformando contenidos referentes a la vida préctica
y manteniendo en buena medida los mitos y la cosmovisién. Pero a pesar de la
importancia que tienen los vaticinios como el nivel mds abstracto en este sistema
cognoscitivo, no todo el pensamiento en torno del tiempo ciclico alcanza este
nivel; una parte queda Gnicamente como registro de datos.”

EL TiEMPO cicLICO EN LOS LIBROS DE CHILAM BALAM

Los libros de Chilam Balam del periodo colonial, y otros escritos del siglo x1x,
dan cuenta de la construccién de los augurios, predicciones y vaticinios que
implicaban la adopcién de determinadas conductas en distintos espacios de la
vida individual y colectiva de los mayas. Los chilames tienen la misma estructura
16gica que los cédices de los que son continuidad. Aunque, de hecho, la practica
augural abarcaba todas las esferas de la vida, las predicciones inherentes a las uni-

» El relato de la historia, como el de las migraciones o poblamiento de los xiues y de los itzaes
consignadas en la Crénica Matichi, por ejemplo, estd estructurado en unidades temporales (los
katunes) sélo, al parecer, para ser preservado en la memoria colectiva, para garantizar la preeminen-
cia de los linajes nobles. La crénica se puede consultar en E/ libro de los libros, op. cit., pp. 35-43.

109



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

dades del tiempo maya de las que se puede hablar con cierta certeza gracias a los
chilames son las de los 20 dias (kines), de los 18 meses (uinales), del afio (tun) y de
los 20 anos, el (katiin). Pero es muy segura la existencia de “profecias” para ciclos
de mds largo plazo: las asociadas al cambio de religién y el retorno de Kukulcdn
as{ como las del cambio de era o del final del mundo y nacimiento de otro.*

De acuerdo con el mayista Alfredo Barrera Vizquez, la unidad més corta, el
kin, daba origen a dos tipos de vaticinios. En el primero, o de la cuenta diaria,
s6lo se auguraba si el dia resultaba bueno o malo para normar las actividades
humanas y en el segundo, llamado del artificio diario de los dias, se predecia
—a la manera de un horéscopo— teniendo en cuenta los atributos del nombre
de cada uno de ellos. El signo del dia pronosticaba el cardcter, el oficio y otras
particularidades futuras de los recién nacidos y es posible que expresara también
el nagualismo, o la relacién con un determinado animal, y en ocasiones con una
planta.”” Asi, por citar un ejemplo, quienes nacian en un dia kan serian ricos,
maestros de todas las artes y sabios.?® Conocer esa carga derivada del signo del dia
desde el momento mismo del nacimiento resultaba una especie de aviso y alertaba
sobre la posible necesidad de tratar de influir en el destino a través de rogativas,
ofrendas y rituales y quizds también por medio de su educacién. Los vaticinios del
nacimiento quedaban vinculados, como lo demuestra el Manuscrito Chan Kah, a
las cuatro partes del mundo, pues de ellas se derivaban cargas especificas que
influfan en la personalidad. Los veinte dias del mes (#inal) se dividian en cua-
tro series de a 5 dias para las predicciones por cada punto cardinal, en el orden
natural de concebir el espacio maya: oriente, norte, poniente y sur. Asi, cada dia
tenfa su agiiero, por ejemplo, para los que nacieran con influencia del oriente en
la fecha cuatro manic (los cuatro amaneceres) “De borracho serd su camino, su
humanidad no serd buena”.”

El recuento que ofrece Landa de las fiestas de los meses es reiterativo en ligar la
profusa vida ritual con los requerimientos de la produccién y con el embate de
las continuas contingencias naturales y politicas. Las fiestas se adelantaban a tales
acontecimientos para propiciar la buena voluntad de las deidades involucradas,
y de esta manera conformaban una unidad indisoluble con el sistema produc-
tivo y politico. Los vaticinios eran la constante en tales celebraciones, como la

26 Se ha planteado que las denominadas profecias elaboradas en los escritos mayas en caracteres
latinos se podian agrupar en cuatro clases: las cotidianas, las del zun o ano, las del katiin o del
periodo de 20 afios y las que aseguraban el retorno de Kukulcdn o el advenimiento de una nueva
religién, y que mientras las tres primeras clases de profecias eran muy claras, en cambio, la que se
refiere al mito de Kukulcdn no se presenta con suficiente nitidez, pues su lectura se desdibuja con
la estrategia empleada por los misioneros de retomar y adecuar las ideas y conceptos de los mayas
para impulsar su labor de conversién. Roys, 1967, Apéndice D, pp. 182, 185-186; Barrera Vizquez
y Morley, 1949, p. 12.

%7 Barrera Vézquez, 1981, pp. 88-114.

28 El libro de los libros, op. cit., pp. 48, 121, 124, 185, 188-189.

¥ Manuscrito Chan Kah, pp. 1-2

110



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

realizada en los meses Chen y Yax llamada Ocnd “que quiere decir renovacién
del templo” y se ofrecia a los chaces “que tenfan por dioses de los maizales, y en
ella miraban los pronésticos de los bacabes”, los cuatro cargadores del cielo.*
Con la conquista europea se dio un proceso de adaptacién creativa de las fies-
tas y de las unidades temporales en las cuales se ubicaban los vaticinios, como
sucedi6 evidentemente con los dias y los meses. En el Céddice Pérez se consigna
una relacién de los doce meses cristianos en los que se ofrecen las equivalencias
con los meses y dias mayas con sus cargas (positivas o negativas) especificas, pero,
ademds, en esta relacién la idea de que el tiempo es un ciclo que se renueva y que
estd regido por deidades y cargas ajenas a la voluntad de los hombres se extiende
a los signos del zodiaco,”" una adaptacién temprana de los mayas a la cultura
introducida por los colonos espanoles. De manera que, por ejemplo, se dice que
en enero el sol entra al signo Acuario y los hombres que naciesen en el tiempo
regido por este signo vivirfan 58 afios y las mujeres 56.°* El mismo Cédice con-
tiene un escrito cuyo editor llamé “Copia de un almanaque del archivo de Mani”
que fue reproducido por un escriba maya y concluido probablemente el 12 de
mayo de 1755, en el cual se correlaciona el inicio de los meses mayas (de veinte
dias) con los meses del calendario cristiano. Asi por ejemplo, el mes Yaax, décimo
de los mayas, comienza el 12 de enero y termina el 31.% Establecer esta correla-
cién permitié que los vaticinios de los dias y meses mayas fuesen aplicables a los
dias y meses cristianos y tal sintesis facilité la continuidad del ejercicio augural.
Acerca de los vaticinios de los afos mayas, Landa describié los nombres y gli-
fos de los 20 dias (que llamaban unial huenekeh) de los 18 meses que formaban el
afo, més los cinco dias aciagos sin nombre. Y explicé que contaban de cinco en
cinco y de cuatro cincos forman veinte, sacaban entonces “los primeros [nombres]
de los cuatro cincos de los 20”, déndoles uso de letras dominicales para comenzar
los primeros dias de los meses (Kan, Muluc, Ix y Cauac). Este esquema trasciende
a la rueda de los katunes pues en cada katin (20 anos), los meses, comenzando
por el Kan, se rotaban para iniciar los afios, de manera que aparecian cinco veces
en cada rueda. Explica también Landa que en cada una de las cuatro esquinas
del mundo existia una deidad denominada bacab deteniendo el cielo, a las que
correspondia, asimismo, cada una de las cuatro letras dominicales. Tal relacién
de tiempo y espacio, que para los mayas eran unidad, servia para predecir y para
buscar la aquiescencia de los dioses, pues en los rituales de cada ano y rumbo
“tienen sefialadas las miserias o felices sucesos que decfan habian de suceder en el
ano de cada uno de estos y de las letras con ellos.” Esa informacién se utilizaba
para adelantarse a padecimientos y calamidades, como lo asegura el mismo fraile

3 Landa, op. cit., pp. 73.

3! Los mayas, al parecer, tenfan su propio zodiaco formado por 13 constelaciones de acuerdo
con la cantidad de los meses de 28 dias del afio. Knorosov, 1999, T. I1I, p. 275.

32 Cédice Pérez, 1949, p. 3.

33 Cddice Pérez, op. cit., pp. 100-129.

111



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

al consignar que “el demonio, que en esto como en las demds cosas los enganaba,
les senalé los servicios y ofrendas que para evadirse de las miserias le habfan de
hacer. Y asi, si no les venian, decian (que) era por los servicios que le hacian; y si
venian, los sacerdotes hacian entender y creer al pueblo (que) era por alguna culpa
o falta de los servicios o de quienes los hacfan”.** Los nombres del agiiero y de las
deidades asociadas incluian el color distintivo, el rumbo y a los bacabes (cargado-
res del cielo), pauahtunes (deidades del viento) y chaces (deidades de la lluvia).

La estrecha vinculacién entre calendario, ceremonial y vaticinios a que hemos
hecho referencia se expresa en los rituales de afio nuevo descritos por el mismo
Landa. Asegura que los cinco dias aciagos previos al primer dia del afio se
empleaban para hacer grandes fiestas a los bacabes y a las deidades Kanuuayab,
Chacuuayab, Zacuuayab y Ekuuayab,® en clara referencia a los cinco dias comple-
mentarios (wayab chab o uayeb) asociados con los cuatro rumbos y sus colores. En el
afo iniciado con la letra Kan reinaban sus deidades junto con su agtiero Hobnil, y
entonces se colocaban dos montones de piedras en cada una de las cuatro entradas
del pueblo, la principal al sur, y se hacia una figura de la deidad Kanuuayab para
ubicarla en ese sitio. También se hacia una imagen de Bolonzacab® y se colocaba
en la casa de un principal en lugar puablico, haciéndole ofrendas y sacrificios.
Segtin el fraile, los mayas crefan “que si no hacfan estas ceremonias habian de
tener ciertas enfermedades que ellos tienen en este afio”. Al concluir los rituales
se trasladaba la imagen de Kanuuayab a la entrada del oriente en un sistema
de rotaciéon de las deidades de los dias aciagos. Consideraban bueno este afo
pues no les “vendrian miserias en él”, pero cuando si las habia se mandaba hacer
un “idolo” llamado Yzamna-kauil para darle ofrendas y sacrificios de animales u
hombres por extraccién del corazén.?”

Cuando el afio comenzaba con la letra dominical Muluc la imagen de Cha-
cuuayab era llevada a las piedras del lado oriente y se formaba una figura de la deidad
Kinchahau para colocarla en la casa de un principal en donde se le hacfan rituales
y sacrificios especiales asi como bailes de guerra. También consideraban bueno este
afio y en caso contrario se hacfa un “I{dolo” denominado Yaxcocahmut para ofre-
cerle sacrificios. Al concluir, Chacuuayab era trasladado a las piedras del norte.
En cambio, cuando la letra dominical del ano era Ix se entendia seria de mal
agiiero. La imagen de Zacuuayab se llevaba a las piedras del norte y se preparaba
una imagen de Yzamnd para, igual que las de los anos anteriores, hacerle ofrendas
y sacrificios. Segiin Landa, este ano iniciado en Ix lo tenian los mayas “por ruin
afo porque decian que habian de tener en él muchas miserias como gran falta de
agua y muchos soles”.*® El afio que comenzaba por la letra dominical Cauac era

3 Landa, op. cit., pp. 60-63.

% Landa, op. cit., p. 63.

Seguramente Bolom ts’ akab (nueve generaciones). DMC, p. 63.
%7 Landa, op. cit., pp. 63-64.

3 Landa, op. cit., pp. 65-68.

112



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

tenido, asimismo, por malo. Ekuuayab era trasladado a las piedras de ese rumbo
y se hacia la imagen de la deidad Uacmiyunahau para ser ofrendada durante los
dfas aciagos. Los mayas pensaban que en este tipo de afo habria mortandad “pues
decian que los muchos soles les habrian de matar los maizales, y las muchas hormi-
gas y los pdjaros comerse lo que sembrasen; y como esto no seria en todas partes,
en algunas, con gran trabajo, habria comida”. Para remediar tales peligros se
construfan cuatro “idolos”, Chicacchob, Ekbalamchac, Ahcanuolcab y Abu-
lucbalam para situarlos en el templo y ofrendarles sacrificios.* Con el traslado
de Zacuuayab al rumbo del sur concluia un ciclo ritual en el que se entreveraban
tiempo, espacio y prondsticos anuales, acompasados de los rituales obligados para
mitigar los aciagos pronésticos y obtener de las divinidades favores para la subsis-
tencia, la salud y la prosperidad social y politica.

El ciclo largo mejor estudiado en la concepcién del tiempo de los mayas es la
rueda, guerra o doblez de los katunes pues se conocen dos series completas conte-
nidas en los chilames y, como se dijo, estén formadas por 13 de estos periodos de
20 afios para un total de 260 afios, lapso que se conoce como ahau katin.® En la
rueda de los katunes, los afios del calendario cristiano de la conquista de la Penin-
sula de Yucatdn (1526-1542) coinciden, en parte, con los afios de una aparicién
del kattn 11 ahau (1539-1559) en la cuenta del tiempo de los mayas. De hecho,
ya bajo el dominio espafiol los escribas mayas modificaron la rueda de los katu-
nes de su calendario para hacerlo coincidir con la fecha de la conquista. Existen
indicios sdlidos para suponer que las ruedas de los katunes que aparecen en los
chilames son traducciones de las “pdginas” con escritura jeroglifica de los cédices
antiguos, pues el contenido de cada katdn en estos libros queda conformado, al
igual que los cddices, por distintos elementos entre los cuales las llamadas profe-
cias son una parte central aunque no la Gnica. Otras partes equiparables con los
escritos antiguos son: el asiento, la cara o el rostro del katin, las deidades que
bajan, sucintas explicaciones del calendario y datos histéricos especificos.

El asiento establece la conexién con el espacio. En el asiento reinaba el katin;
era el lugar de su estera escogido por algin acontecimiento histérico. Con estera
se expresaba, entre los mayas, el dominio politico. Por ello el lugar elegido para el
asiento del kattin 11 ahau después de la conquista fue precisamente Ichcaansiho,
esto es, el sitio en el que se fundé Mérida, la capital espafiola de la provincia.
El rostro de los katunes es una deidad, por lo general celeste, de la que emanan
las fuerzas sobrenaturales que dirigen el periodo*' mds alld de la voluntad de
los hombres y su imagen se ponia en el templo. En la rueda de los katunes no
se busca escribir la sintesis del pasado, sino que, por el contrario, esta sintesis se
emplea para alcanzar un conocimiento nuevo, generalizador, universal, aplicable al

3 Landa, op. cit., pp. 68-69.
0 El andlisis del término ahau katin se puede ver en Brinton, gp. cit., pp. 57-59.

41 El libro de los libros, op. cit., pp. 157-158.

113



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

mismo corchete temporal cada vez que éste regresa. El discurso de los katunes no
deja dudas acerca de la existencia de una estructura de pensamiento que entreteje
tiempo y espacio con deidades actuantes y con una escueta informacién histérica
que apenas y permite discernir sobre acontecimientos particulares del pasado.

Los vaticinios, a los que se dedica el espacio mds amplio y que conforman el
contenido privilegiado de cada katdn, son un resultado de siglos de observacién
y medicién, abstracciones enfocadas a adelantarse al futuro con la funcién de
prevenir los males y las calamidades y asi se explica su carga predominantemente
negativa. Pero el contenido de los vaticinios es mds dindmico pues deviene de la
experiencia en la historia y asi se entiende que también se augure padecimiento
para los colonizadores europeos e incluso se anuncie la liberacidn. Asi, se advierte
que en un préximo katin 11 ahau habrd que prepararse para “soportar la carga
de la miseria porque este katin que se asienta es katin de miseria”.*> Los tres
siguientes katunes (el 9, el 7 y el 5) también reflejan pasajes de pesadumbre, pero
en el tercero (1618-1638) de hecho se habla de una gran conflagracién que invo-
lucraria también a los colonos europeos y a su dominio politico, al augurar que
de “frutos del drbol ramdn serd su pan porque estériles serdn sus anos en que s6lo
el viento pasard y sélo se verd en el cielo la majestad venerada de Buluc Ch’abtan,
Once-ayunador [...] Sufrimientos y gemidos quedardn tras de ellos, y tristeza
de las Moscas por los caminos vecinales.” Pero asimismo se asienta que vendrd
“la miseria para los perversos rojos, para los perversos blancos que no respetan
a los Senores, que desprecian a su madre y a su padre; serd el fin de su codicia
[...] Por toda la tierra habr relajamiento y se dispersardn los pueblos”. Continta
asegurando que muy “dulce, muy sabroso fue aquello que tragaron pero lo vomi-
tardn los codiciosos usurpadores, los extorsionadores que cobran los tributos, los
intrusos”.*

El estudio de los pronésticos o vaticinios mayas ha delineado un ciclo de mayor
duracién marcado por el anuncio del cambio de religién y que en un trabajo
anterior sobre la rebelién maya de 1761 he asociado con el mito del retorno de
Kukulcdn.* De la informacién contenida en los denominados textos oraculares
mayas se puede deducir la existencia de este ciclo. Son cinco escritos que aparecen
en los chilames y que se han publicado en distintas fechas desde la Colonia. En su
redaccién se advierte la asimilacién de componentes cristianos, pero no parece
haber duda de su origen prehispdnico, de manera que, con seguridad, fueron rees-
critos con nuevos contenidos después de la colonizacién, al igual que las demds
textos que componen los chilames. El origen de estos textos oraculares se ubica
en el katdn 13 ahau, mds especificamente en noviembre de 1510, que coincidia
con la fecha maya del mes Xul del ano 11 Ix, precisamente el momento en el

2 El libro de los libros, op. cit., p. 69.
 El libro de los libros, ap. cit., pp. 53-56.
4 Bracamonte, 2004, Introduccién. Esta asociacién con Kukulcdn estd sustentada en Acufia y

Bolles, 1999, p. 232.

114



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

que se esperaba la bajada o el retorno de Kukulcdn a la tierra del Mayab desde el
oriente.” Los religiosos, en particular Bernardo Lizana y Diego Lépez Cogolludo,
que escribieron historias de la conquista y evangelizacién de la peninsula yuca-
teca, supieron del tiempo ciclico entre los mayas e indagaron acerca de su historia
antigua y asi incorporaron a sus escritos los llamados textos proféticos del katin
13 ahau. Desde luego los interpretaron con su dptica evangelizadora pues los uti-
lizaron como evidencia de que los senores de la tierra sabian ya que se aproximaba
la conquista y el inexcusable cambio de religién, e incluso apelan a estos escritos
para postular la presencia de evangelizadores en Yucatdn antes del descubrimiento
de América.

Por dltimo, el ciclo mayor generado por el pensamiento maya trata del trans-
currir de la humanidad en el tiempo y concibe la existencia de edades cdsmicas
o largos periodos de creacién, desaparicién y re-creacién del hombre y de su per-
feccionamiento. Sin duda a eso se refirié Lépez Cogolludo al decir que los indios
tenfan “fdbulas muy perjudiciales de la creacién del mundo, algunos (después
que supieron) las hicieron escribir, y guardaban, aun ya cristianos bautizados, y
las lefan en sus juntas”.* Esas edades muy probablemente estaban asociadas a la
cuenta larga del tiempo formada por un ciclo de 13 baktunes (1,872,000 dias
0 5,128 afios aproximadamente) por medio de los cuales los mayas del Clésico
situaban un acontecimiento en el pasado. Un ciclo asi, el actual, habria comen-
zado en el ano 3114 a. C., tomado como ano 0, y deberfa concluir por tanto en
el ano 2012 d. C. Se ha planteado que este lapso representa una expresion del
tiempo lineal, que establece un equilibrio con el tiempo ciclico de corta duracién
y que se abandoné aproximadamente en el afio 1000 d. C. para ser sustituido por
la rueda de los katunes.”

Si la expresién aritmética de la cuenta larga del tiempo dejé de utilizarse en
monumentos y codices, si sobrevivié en el pensamiento maya una visién de larga
duracién que no puede reducirse a la rueda de los katunes, sino que se remonta
al origen del mundo y de los hombres. Landa fue testigo de que los mayas usaban
de cuentas muy largas “ad infinitum” y que las hacfan en el suelo o cosa llana®
que bien pudieron ser aplicadas a las unidades del tiempo. Como fuere, esta
visién de largo plazo, que todavia se mantiene vigente entre los mayas de Yucatdn
de acuerdo con la etnografia, es asimismo ciclica y contiene explicaciones y vati-
cinios més profundos y determinantes, aunque desprovistos de fechas precisas.

Algunos de los mensajes de los vaticinios de larga duracién se encuentran en
los mismos chilames que recogen contenidos que hablan de un cambio de era.
Ledn-Portilla encuentra en los vaticinios del katin 11 ahau la descripcién de la
lucha dramadtica entre las 13 deidades celestes y las 9 del inframundo. Con base

% Acufia, René y David Bolles, op. cit., pp. 230-232.

“ Lépez Cogolludo, 1954, p. T. L, p. 347.

7 Baudez, 2004, pp. 293-294; Aveni, 1993, pp. 163-165.
* Landa, op. cit., p. 41.

&

115



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

en el Chilam Balam de Chumayel propone que la carga de este katdin provoca un
cataclismo que involucra los tres planos del Universo de los mayas. Plantea que
después de este suceso “las ceibas primigenias renacen por los cinco rumbos de la
tierra como sefial y memoria del choque violento de las fuerzas divinas que destru-
yen y vuelven a crear el universo a través de los ‘soles” que son también ciclos de
tiempo”.* En su interpretacién del origen del cosmos, para los mayas de los siglos
coloniales hubo una primera creacién en la que se ordené el mundo en cuatro
sectores a los cuales correspondia un color, cosa que trascendié en textos y rituales
como se ha mencionado. Pero esta edad terminé a causa de una gran inundacién
o un cataclismo. Una segunda creacién permitié reconstruir el mundo con sus
cuatro bacabes, posiblemente los chaces vertedores del agua, y con los llamados
hombres amarillos. Al acabar esta edad sobrevino otra catédstrofe por un diluvio
y al surgir la tercera generacién del mundo, la actual al parecer, nacié el maiz y
los dioses asociados a su cuidado, pero el fin de esta edad césmica estd, asimismo,
anunciado en los chilames,”® y de ese final se habla, hoy dia, entre los mayas del
centro de Quintana Roo. Al igual que el Popol Vuh, el Chilam Balam de Chu-
mayel registra las edades césmicas y la creacién y renovacién del mundo, aunque
sin la riqueza de informacién de esa primera fuente. Se consigna que del abismo
nacié la tierra y la Divinidad labré la gran Piedra de Gracia, de la que surgieron
siete piedras sagradas, siete guerreros o siete llamas elegidas. La magnitud de estos
ciclos de larga duracién se expresa con elocuencia de la manera siguiente: “Pri-
mera, segunda, tercera, tres veces cuatrocientas épocas, miles de épocas y desperté
la tierra de Dios el Verbo, él solo por si mismo”.”!

Vaticinios de mediano y largo plazo se mezclaban en la rueda los katunes, como
se demuestra por un escrito antiguo que se halla en el Cddlice Pérez y por los frag-
mentos que Barrera Vizquez y Rendén llamaron de katunes aislados. En conjunto,
en esos textos existen versiones de los katunes 13, 11 y 8, pero es plausible suponer
que existieran para los otros. Asi, esos corchetes de 20 anos no sélo jugaban su
papel en la rueda de 260 afos sino que, a la vez, tenian un valor por si mismos
como contenedores transversales de un conocimiento muy antiguo. Se puede decir
que se proyectaban hacia atrds para traer a la memoria la sintesis (la carga) mds
elaborada de los hechos y la cosmovisién. Contienen relatos de la creacién y de las
deidades entreverados con informacién histérica de reyes y reinos y, desde luego,
vaticinios. Es légico suponer que los gobernantes mayas estuvieran interesados en
conocer, lo mds profundamente posible, el sentido de los katunes especificos para
normar sus decisiones y buscar que éstas fuesen aceptadas y compartidas por sus
subditos. Tomaré ejemplos del Cédice Pérez para ilustrar ese papel de los katunes
aislados. Un escriba maya, Ah Kauil Dchel, relata una reunién celebrada en “Uay-

# Ledén-Portilla, 1986, pp. 81.
0 Garza, 1988, pp. 44-50.
U Chilam Balam de Chumayel, pp. 73-76.

116



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

mitun dzala” con distintos sefiores, un sacerdote y su sefior Tutul Xiu “de la villa de
Uxmal de la provincia de Mayapdn”, para discernir lo acaecido precisamente en los
katunes 13, 11 y 8. El escriba tuvo que explicar en esa junta la sucesion de los katu-
nes desde el primero en el origen de la historia de los itzaes, “desde que se quitaron
de las alturas y bajaron a la llanura”, en clara relacién a la migraciéon de ese grupo
hacia Yucatdn. Asegurd transmitir la palabra del sacerdote Chilambalam y su relato
a los asistentes se remonté a la creacién del hombre por el poder del Gran Rey, a
la estancia inicial del grupo en Bacalar —que también denomina por su nombre
castellano, Salamanca— y en Chetumal, fechando su escrito el 15 de febrero de
1544. Estos sucesos se asocian a katunes aislados que, por su contenido unitario
en el largo plazo, vinculan, en la explicacién, los mitos de la creacién del hombre
y de la fundacién y reconstruccién de los reinos. Pero esos katunes también estdn
ubicados por su orden en las ruedas katiinicas, de manera que vinculan asimismo
estos grandes acontecimientos con los augurios generados por la sintesis realizada
por acumulacién de conocimiento durante sus recurrencias. Una muestra mds del
anclaje del pensamiento maya en la experiencia pasada, y de que, al sedimentarse la
memoria histdrica, se busca la interpretacién de la realidad vivida y se obtienen las
proyecciones del futuro.>?

Los ciclos de 20 anos y el doblez de los 13 katunes, cada unidad con su propia
carga, se entreveraban de una manera compleja en la que los vaticinios quedaban
asimismo entretejidos, abriendo un espacio para el manejo ideolégico en manos de
los especialistas. Al analizar la funcién de las deidades kattnicas, Barrera Vizquez
explica que el idolo de un katdn particular era colocado en el templo y empezaba
a regirlo desde 10 afios antes de iniciar su corchete de 20 afios y terminaba de
regir en el décimo ano de su duracién, cuando era retirado. Era substituido por
la deidad del katin que le seguia en la rueda, que comenzaba a regir asimismo
desde el undécimo afio del anterior y segufa imperando hasta el afo 10 del katiin
posterior. Asi superpuestos, cada katiin permanecia 20 afios en el templo pero
s6lo 10 de ellos correspondian a su propio periodo. Sin embargo los prondsticos
de cada kattin regian a lo largo de su corchete temporal. De manera similar, en
el ciclo del cuceb el idolo del kattin se colocaba en el ano nimero 16 de la vigen-
cia del anterior y permanecia hasta el ano 15 de su propio periodo.”®* Podemos
suponer, entonces, por la confluencia de los idolos de dos katunes en un mismo
lapso, que necesariamente se sobreponian sus cargas y vaticinios, ya para refor-
zarse, ya para compensarse mutuamente. De esta manera el pensamiento maya
toma distancia de un determinismo mecdnico pues, por el contrario, permite un
amplio margen para la interpretacién de vaticinios tan sélidamente construidos,
interpretacién que otorgaba a los poseedores del conocimiento especializado y a
los gobernantes una base consistente de poder ideoldgico. Ya advertia Mercedes

52 Cddice Pérez, op. cit., pp. 225-231.
53 El libro de los libros, op. cit., p. 47.

117



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

de la Garza que la vision ciclica de la historia de los mayas no hace referencia a
fatalismo sino a la libertad como una especie de “conciencia activa del destino”,
que permitfa prepararse para enfrentar el futuro e incluso conformarlo.**
Distintos pasajes contenidos en los chilames permiten conjeturar que el estudio
de la astronomia y la visién del tiempo ciclico originaron también en el pensa-
miento maya cierto tipo de augurios que se articulaban con la observacién directa
de los astros y con la influencia del clima. Cada planeta regia un tiempo y ofrecian
sefales a veces ominosas.” Los eclipses y cada uno de los dias de la semana trafan,
asimismo, cargas por lo general muy negativas.’® Conjunto articulado de mitos,
religién y elaboracién proto-cientifica, en el pensamiento maya se construfan tam-
bién augurios desprovistos de temporalidad objetivada, basados en circunstancias
que las personas debian tener en cuenta en su conducta cotidiana para evitar males
y enfermedades y que, en caso de incidir, podian ser revertidos por medio de
conjuros y sacrificios. La adivinacién y echar la suerte formaba parte de ese grupo
de predicciones ya establecidas que se tenfan por ciertas. Lopez Cogolludo reunié
para 1656 algunos de esos augurios y maneras de adivinar que tomé de los escri-
tos de Sdnchez de Aguilar y Bernardo Lizana, entre otros, y las llamé abusiones y
supersticiones que los indios heredaron de sus padres registrdndolos para “que los

curas las reprueben y reprendan en sus sermones y pldticas”.”

EN EL PROCESO DE OCCIDENTALIZACION

El modelo de régimen colonial que se establecié en Yucatdn, basado en el binomio
encomienda y pueblos de indios, otorgé a la sociedad maya importantes espacios
de autonomia politica, territorial y cultural que posibilitaron la continuidad de su
estructura de pensamiento. Pero esos espacios se comenzaron a reducir entrado el
siglo xv111 por la influencia del pensamiento ilustrado en el gobierno colonial. Tie-
rras corporativas, empresas colectivas, cajas de comunidades y el mismo gobierno
étnico de los pueblos fueron cuestionados. La provincia recibié el impulso de una
nueva concepcidn en la educacién, que dejaba de enfocarse en el adoctrinamiento
religioso para transformarse en un motor del progreso econdémico.’® Los cambios
resultaron determinantes. Se puede pensar en ellos en dos momentos histéricos,
el de anulacién del Estado de antiguo régimen e instauracion del Estado nacional
y el mds reciente articulado a la modernizacién socioecondémica yucateca desde
mediados del siglo xx. Pero en los dos momentos se impuso una politica del inte-
gracionismo que tendi6 a la homogeneizacién cultural, una politica que afectd,
de forma radical, las bases de sustentacién del pensamiento maya. Frente a la

> Garza, 1975, p. 128.

% Cddice Pérez, op. cit., p. 57.

> Cédice Pérez, op. cit., pp. 57-59.

Lépez Cogolludo, ap. cit., vwwol. I, pp. 331-335.

El proceso de instauracién de escuelas se puede consultar en Solis, 2008, pp. 67-84.

118



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

nacién, se debilitaron atin m4s las instituciones y la organizacién social nativas y
los mayas quedaron enmarcados en un conjunto de nuevas instituciones sociales
(de educacién, de gobierno, de justicia) promotoras del cambio cultural y del
pensamiento occidental.

Frente a esas transformaciones, el pensamiento maya antiguo, con sus cédigos
de tiempo ciclico y vaticinios, estd dejando de corresponder a las nuevas experien-
cias de vida social derivadas del desarrollo socioeconémico articulado en el trabajo
libre, el avance en el sistema educativo, la influencia de ciencia y la tecnologia y
la destruccién de los pardmetros de la politica tradicional, entre otros fenémenos.
En algin momento, entre 1750 y 1850, las creencias en la rueda de los katunes
se desdibujaron. Pero el desplazamiento de esos contenidos de la estructura de
ese estilo de pensar se polarizé en dos dmbitos, en sus extremos: en los ciclos
de corta y de mayor duracidn, para los que ain se mantiene la renovacién de
los vaticinios.”® Para decirlo con otras palabras, la existencia de predicciones y
augurios es prueba de que, de alguna manera, sobrevive la percepcién de que el
tiempo se mueve en ciclos que se repiten, aun cuando no se recuerde la duracién
de esos ciclos ni sus caracteristicas originales. Significa que el pensamiento maya
no ha sido desplazado del todo por el impacto del pensamiento racionalista.
Pero también hay que decir que el olvido de la duracién de los ciclos es sefal de
algo mds profundo y grave; una tendencia a la desaparicién del procedimiento
social de construccién del conocimiento de estilo maya.®

Un repaso de la historia reciente nos muestra que si bien en algiin momento
del siglo x1x se dejé de usar el calendario maya, atin pervivian ciertas “profecias”
que demostrarfan la vigencia del tiempo ciclico en la mediania de esa centuria.
El obispo Carrillo y Ancona consigné algunas que, dice, hacen referencia a la
prediccién de la sublevacién maya de 1847 y entre ellas apunta la siguiente:
"Habrd de volver el blanco la vista al Occidente”.®! Pero los indicios més claros
de la continuidad del tiempo ciclico entre los mayas tradicionales se hallan en
las proclamas del ordculo Juan de la Cruz de los mayas rebeldes del centro de

% En 1968 el etndgrafo Alfonso Villa Rojas realizd una evaluacién sobre la permanencia de
los conceptos antiguos de tiempo y espacio entre los mayas de Yucatdn, Chiapas y Guatemala.
Concluyé que, en lo que al tiempo corresponde, por la aculturacién se habia perdido el manejo de
los conceptos de largo plazo y en algunos grupos mayances apenas quedaban reminiscencias en el
manejo de los dias y de los afios. Para los mayas de la Peninsula de Yucatdn, apuntd, ya casi habia
desaparecido toda memoria de su antiguo calendario (Villa Rojas, 1986, p. 147). Pero la etnografia
ha reportado la creencia acerca de un préximo cambio de era.

¢ En 1980, Paul Sullivan advirtié que entre los mayas de Tuzic sélo permanecian vigentes los
ciclos, las “profecias” y los signos del afio y de las eras o edades. La era actual terminard pronto y el
ser humano como lo conocemos desaparecerd pero para dar origen a otro tipo de personas en un
cambio stbito y radical. A ese cambio se le denomina wutzs’. Advierte que los vaticinios sobre el fin
del mundo conforman una especie de marco conceptual dentro del cual los habitantes de ese lugar
interpretan su existencia. Sullivan, 1980, pp. 59-65.

' Carrillo y Ancona, 1937, pp. 435-436.

119



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

Quintana Roo. Afortunadamente se conservan algunos de los mensajes que, ela-
borados por el ordculo a través de su secretario Manuel Nahuat, fueron enviados
a los pueblos rebeldes.®* El 15 de octubre de 1850 el ordculo dicté sus orde-
nanzas en las cuales se atiende a las circunstancias del momento por la guerra
contra los blancos pero también expresan un proyecto de mucho mds largo plazo.
Dice Juan de la Cruz “les pido a todas mis tropas que [...] aunque escuchen el
estruendo de la escopeta del enemigo encima de sus cabezas, a nadie le pasard nada,
porque ya llegé otra vez la hora de la incitacién en contra de los blancos, asi como
cuando empezd. Sabrdn, cristianos, que ando con ustedes a todas horas, voy delante
de ustedes, protegiéndoles de los enemigos para que nada les pase, mis criaturas
indigenas”.*®> Adn hoy, en los pueblos de mayas libres originados durante la Guerra
de Castas en el oriente de la Peninsula existen evidencias claras de que se espera
un tiempo en el que se reiniciard la guerra por la libertad y que el mundo actual
desaparecerd para dar inicio a otro. Recordemos otra vez que la destruccién del
mundo es nodal en la mitologia maya, en la creacién del hombre y en su renova-
cién. En el Chilam Balam de Tuzic se ubica un pasaje muy ilustrativo que incluye
15 sefiales que anunciardn esa destruccién, una por dfa.* Todo ello precederd a
la llegada de Jesucristo.

Los registros etnograficos y etnohistéricos del siglo xx demuestran la pervi-
vencia de la actividad augural en ciclos de corta duracién entre los mayas de
las comunidades tradicionales. Como ejemplos baste apuntar el xoc kin y el
tamaxchi’. El primero es un sistema empleado por los /-menes mayas y la misma
poblacién para pronosticar el estado de las lluvias del ano que se inicia, un cono-
cimiento imprescindible como sabemos para el cultivo del maiz. Es probable
que esta manera de pronosticar el clima esté abiertamente influida por la cultura
europea o que simplemente sea una adopcién y adaptacién creadora de un con-
tenido de esa cultura, pero eso no importa. Aun si se tratara de una adopcién
debemos entender que su integracién a la cultura local sélo pudo ser factible
por la existencia previa de ese estilo de pensamiento articulado en el tiempo
ciclico.® De manera que puede afirmarse que entre los mayas tradicionales la

2 La primera misiva estd fechada el 1° de febrero de 1850 en el pueblo de Chan Santa Cruz,
refugio y capital rebelde, y la tltima el 26 de septiembre del afo siguiente en Balamnd, el templo
que fue erigido a la Cruz Parlante en el centro de ese mismo pueblo. Quintal Marin tradujo al
castellano y publicé ocho de los mensajes de Juan de la Cruz. Ver Correspondencia, 1991, pp.
68-69, 86-91, 93-99, 101-103, 111-113.

9 15 de octubre de 1850.

% Chilam Balam de Tuzik, pp. 25-29. Una traduccién de esta parte se encuentra en Sullivan,
1991, pp. 221-225.

¢ Ese sistema de vaticinar se divide en cuatro partes. En la primera (hunualak xoc), los 12 dias
iniciales del mes de enero corresponden a un mes correlativo del afo siguiente, de manera que si
llueve el 1 de enero, lloverd en enero del préximo afo. En la segunda (caualac xoc), se empieza con
el dia 13 y termina con el dia 24 de enero. La prediccidn es, sin embargo, en sentido contrario en
los meses del ano a predecir. Asi, si llueve el 13 de enero lloverd en diciembre del afio siguiente.

120



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

vida cotidiana adn estd intimamente asociada a los augurios y a ciertos suefos
que los ayudan a guiar su comportamiento y a enfrentar males y enfermedades;
ofrecen sefiales que deben ser socialmente asimiladas para poderse interpretar
cuando aparecen, ya sea en el mundo material o en los mismos suenos. Algunas
de esas consejas y augurios se ponen de relieve en el siguiente fragmento de una
entrevista que explica al ramaxchi’:

El tamaxchi’ ;Sabes lo que es tamaxchi? Algo que no es bueno, expresa que sucederd
algo doloroso (malo). Algo que es ramaxchi’, si se ve que una serpiente, una culebra
se mete las narices en la tierra y no se ve por dénde se metid, entonces es tamaxchi’.
Al igual que ver un cangrejo, al cual se le caen las patas, no tardard en morir una per-
sona. También si se ve al yaaj [un pdjaro, aunque el vocablo también expresa dolor],
él dice su nombre pero mds sufrimiento es el que expresa. Si se estd yendo y él viene
detrés siguiendo a uno, yaaj, yaaj se acerca el momento de algin suceso sobre alguna
persona. Te digo la verdad, una vez me sucedid, estaba yendo a la milpa, cuando
me di cuenta que el yagj me seguia y luego en una loma zumbé mi oido, me dije
entonces: —mejor regreso, algo pasard o me sucederd algtin mal o algo. Cuando llegué
(a mi casa) mi hermanito ya habfa muerto. Avisa, yaaj es su nombre, y dolor expresa.
Es tamaxchi’®

Al mismo tiempo, los vaticinios de largo plazo son todavia populares en las
comunidades tradicionales. El fragmento de los signos de la llegada del cataclismo
y de la renovacién, contenido en el Chilam de Tuzic, ha permanecido con vigen-
cia en la zona de asentamientos rebeldes y en las comunidades tradicionales hasta
nuestros dias. A veces los relatos de los campesinos apenas y se pueden diferenciar
de las profecias cristianas pues la cosmovisién ha asimilado el contenido de esa
doctrina desde el origen del hombre y del mundo hasta el juicio final. Pero en
ocasiones, el mensaje es mucho mds claro y la estructura del pensamiento maya
aflora aunque revestido con la nueva religiosidad. Es el caso de un relato sobre
el fin del mundo que el antropdlogo Jests Lizama recogié en 1994, asimismo
en Tuzic, que habla del tiempo que viene, de los signos, de los vaticinios y de
una renovacién. Le fue comunicado por el hijo de un anciano rezador quien era
pariente de uno de los jefes de las companias militares del pueblo de Tixcacal
Guardia. He aqui un fragmento:

Esta era ya estd por terminar. Hace tres mil afios vivian en el mundo los puso0b, hom-
bres que se habian pasado inventando cosas, tal como ahora sucede con los quimicos,

La tercera parte (oxualak xoc), abarca del 25 al 30 de enero y cada uno corresponde a dos meses del
afio siguiente, por ejemplo el 25 de enero significa a enero y febrero del afio entrante. Por dltimo,
la cuarta parte (canualak xoc) abarca las 12 horas diurnas del 31 de enero, cada una representando
a un mes del afio posterior (Rubel, 1965, pp. 391-395).

¢ Entrevista a don Maximiliano Chan Couoh por Miguel Oscar Chan Dzul, Popol4, Vallado-
lid, 29 de diciembre de 2008.

121



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

que te pueden decir muchas cosas. Serd la guerra o la inundacién las que acaben con
el mundo, aunque también puede venir una quemazdn, cuando se volteard la tierra
como si fuera también un temblor. Y el mundo se va a poblar de otros hombres.®”

El relato se mueve en el contexto histdrico de la rebelidn indigena de 1847-
1901, de la modernizacién socioeconémica de la peninsula yucateca que inicié
hacia 1970 e incluy6 grandes inversiones en el desarrollo turistico del Caribe
peninsular y de las crisis econémicas recurrentes de la economia mexicana desde
1980 que también impactaron, por la inflacién y el deterioro de los salarios,
a la economia crecientemente monetarizada de los mayas. Queda resguardado,
el relato, por las estructuras tradicionales (militares y religiosas) y por el con-
trol territorial y social de los dirigentes que ofrecen espacios de preservacién y
recreacién del pensamiento propio. Pero los cambios se hacen sentir. Para cuando
Lizama realizé su trabajo de campo en Tuzic, en 1994, la migracién era apenas
inicial, pero ahora es un fendmeno comun entre los jévenes, quienes acuden a
laborar a hoteles de la Riviera Maya. En visitas mds recientes (2006) Lizama pudo
constatar la pervivencia de los vaticinios, a pesar de los cambios econémicos.®
No es de extrafar, entonces, que los vaticinios contintien en el eje de la vida y en
el futuro.

PENSAMIENTO ANTIGUO Y REDISTRIBUCION

El andlisis de las condiciones de vida es una buena base para contrastar la
estructura del pensamiento maya con los patrones de la modernidad socioeco-
ndémica que afectan a ese pueblo y reflexionar, entonces, sobre el presente, tanto
de los mayas tradicionales como de aquellos que se desplazan, por necesidad o
por voluntad, hacia los cdnones de la vida occidentalizada. Es ficil suponer que
el pensamiento maya antiguo no encaja con la modernidad y con el concepto

¢ Comunicacién personal Jests Lizama Quijano.

¢ DPara el tiempo largo se conservan, entre los tradicionalistas, estructuras de periodos recurren-
tes que advierten el retorno del hombre-dios en la figura de Kukulcdn. Quizd sea, como dije antes,
un recuerdo de lapsos de 260 afios, lo que coincidiria aproximadamente con la tltima manifesta-
cién de la serpiente emplumada en Yucatdn en la persona de Jacinto Canek en 1761. En este tenor,
un relato recogido en el pueblo de Xocén acerca del “Rey indio y la expulsién de los espafoles” hace
gala del sincretismo que actualmente se puede encontrar entre los mayas, entre las cosmovisiones
originaria y cristiana, pero esa adaptacién cultural se estructura sobre cdnones de tiempo ciclico y
elaboracién de vaticinios. Xocén es un pueblo en el que sobreviven relatos acerca de la creacién
del hombre maya y de la conquista. Sus habitantes se consideran descendientes de los itzaes con
antiguos vinculos con Chichén Itz4, la ciudad monumental erigida a Quetzalcoatl, y creen que la
Cruz Parlante que dirigié a los rebeldes de la Guerra de Castas salié de ese pueblo y un dia regresard.
En Xocén permanece una cruz de piedra que es denominada “Santisima Cruz Tun Tres Personas”
porque tiene dos hermanas que pronto se reunirdn con ella. Como la cruz, se cree, aparecié en ese
lugar al inicio del mundo, su santuario es llamado precisamente el Centro del Mundo (Terdn y
Rasmussen, 2005, pp. 31-51).

122



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

de desarrollo que ha sido construido por académicos y gobernantes; pero lo que
si encaja es la aplicacién del esfuerzo productivo de los portadores de ese pensa-
miento en los objetivos de la modernizacién capitalista. En general se concibe
que el pueblo maya sélo puede desarrollarse en la medida que adopte los patrones
socioeconémicos de la modernidad (escolaridad, trabajo asalariado y profesional,
abandono de la vida corporativa, consumo de bienes industriales, castellanizacién
e inglés como segunda lengua). También es fécil advertir que la pervivencia de la
realidad que armoniza con el pensamiento maya, pues se cred y se transformé con
él, va perdiendo sus principales espacios de reproduccién, en especial la milpa y
la vida comunitaria.

Algo mucho mis dificil de analizar es el proceso de cambio, en los portado-
res de la cultura maya del pensamiento tradicional al moderno, transicién que
pasa por fases inacabadas de resocializacién y de socializacién de las generaciones
siguientes en el contexto de una nueva realidad objetiva. Un estudio realizado
en Cancin en 1999 a migrantes trabajadores de origen maya demuestra que la
trasculturacion, aunque lenta, es perceptible si se atiende a los procesos de reso-
cializacién por medio de la capacitacién laboral de los migrantes adultos y de la
escolaridad en las generaciones que nacen y crecen en ese espacio urbano de ser-
vicios turisticos.®” En el municipio de Mérida, con su zona urbana, es mds alto el
desplazamiento lingiiistico segiin encuestas realizadas en 2004 y 2008 (vid infra).
Para el corto plazo, no es dificil suponer que el término inacabado del proceso
expresa una dualidad en la que la persona queda, como en un cuento de Aguilar
Camin, atrapada en un pliegue de la historia. Por una parte, el sedimento del
conocimiento antiguo adquirido no sirve para guiar la accién en el nuevo mundo
de la vida real en los espacios de la modernidad y del sistema de pensamiento
dominante y, por la otra, lo inconsistente y fragmentario del pensamiento hege-
monico aprendido en la escuela no alcanza tampoco para ese propdsito. Lo peor
es que la occidentalizacién representa una ruptura que, en mayor o menor
medida, dificulta o impide el retorno a la estructura del pensamiento antiguo
que ya no tiene correlato con el contexto socioeconémico. Se trata de un proceso
de aculturacién excluyente, de sustitucién lingiiistica incompleta y de generacién de
marginados sociales. El tinico camino viable resulta ser la occidentalizacién gere-
nacional, la huida del estigma étnico por el camino de la aculturacién.

Desde el siglo xv1, los diccionarios mayas han incluido distintos conceptos o
vocablos que ofrecen una idea acerca de la visién de este pueblo sobre la riqueza
material, su distribucién, el progreso, el bienestar material y espiritual y otras
nociones que, en lo general, parecieran asociadas al concepto contempordneo de
desarrollo tal y como se usa cominmente en los dmbitos académicos y guber-
namentales. Veamos alguna de esa terminologia. En lengua yucateca Ki'kiias,
por ejemplo, significa “el que estd muy contento, consolado y gustoso, sin pena

 Sierra Sosa, 2007, pp. 285-299.

123



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

ni trabajo y que no le falta nada”.”® Ayik'al expresa, entre otras cosas, ser “rico
de bienes”, “rico, poderoso en dinero”, “opulento, adinerado” y “hombre rico o
que tiene mucha familia”.”" Para la prosperidad, entendida como abundancia,
se tiene el vocablo especifico de kaaknakil.”*> Tales términos se pueden emplear,
de manera indistinta, al individuo, a un grupo o a la colectividad. En contraste,
otros conceptos del habla maya de la peninsula yucateca hacen clara referencia
a la situacién de penuria, pobreza y alejamiento del bienestar socioeconémico.
Se le llama etmenbail a quién es “pobre con otro, compafiero en pobreza y bajeza
de estado”.”® El ah hochob es el “buscavida o pobre mendigo que va a donde
estdn comiendo para que lo conviden”.”* Existe un término que abarca un
amplio campo semdntico para manifestar la condicién de desventura econémica.
Numya se emplea para denotar tribulacién, trabajo, miseria, “penuria, afliccién,
fatiga, molestia, adversidad” y también necesidad, de manera que ha numya es la
palabra usada para hablar del “pobre, miserable, necesitado”.”

Tales términos, los que implican riqueza y prosperidad y, en contraparte,
aquellos que refieren miseria y desventura, tienen valor para el andlisis del pensa-
miento maya relativo al bienestar material y espiritual -eso que conocemos como
desarrollo- sélo cuando se les mira en su contexto cultural y en el entorno de
una estructura social, pero, sobre todo, en su dimensién histérica. Esto significa
que para comprenderlos se debe atender, de manera mds general, a la visién del
Mundo de ese pueblo, una perspectiva que se contiene en su literatura oral y
escrita, en donde, como hemos visto, se plasman los conceptos interrelacionados
de tiempo y espacio, que atienden al ideal de la trascendencia y del futuro colec-
tivo con la intervencién de los vaticinios. Se puede concluir que esas nociones
antagénicas que estdn registradas en los diccionarios mayas hacen referencia, en el
contexto de la concepcién del tiempo ciclico, a estados de la vida social que, en
buena medida, son dependientes de las cargas de las divisiones de los ciclos que
se repiten, a la manera de expectativas y de explicaciones ideolégicas realizadas
por los sabios y gobernantes, y refrendadas por medio de los complejos rituales.
De modo que, por ejemplo, como hemos visto, por los vaticinios diarios, quien
nacié en un dia aciago y cuya carga, que define la personalidad, resulta negativa,
quedard impelido a sobrellevarla a lo largo de la vida. Pero, por otra parte, se
puede inferir que el desplazamiento de la visién profunda del tiempo ciclico por
la idea occidental del tiempo lineal, que es un hecho méds o menos reciente en la
historia maya producto de la aculturacién obligada, debe implicar la resignifica-

 DMC, p. 313.
I DMC, p. 20.
7 DMC, p. 364.
7 DMC, p. 161.
7 DMC, p. 218.
7> DMC, pp. 567-588.

124



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

cién de esos conceptos bajo los pardmetros de la sociedad de consumo desligando
a la persona de las cargas sobrenaturales que definen de antemano su futuro.

En el pensamiento maya antiguo, las ideas acerca de riqueza/pobreza, bienes-
tar/desventura, quedaron articuladas al eje de la cosmovisién del tiempo ciclico.
En ese tejido, el crecimiento o la prosperidad econémica no se concibe como
un objetivo independiente a perseguir sino que forma parte del pensamiento
totalizador que explica la existencia por los mitos, la religién y la aplicacién de
tecnologias ancestrales en un tnico concepto integrado. Dicho de otro modo,
que el crecimiento econdémico es una funcién de un objetivo distinto y no una
meta por si misma. Asi, el trabajo se utilizaba en el Yucatdn prehispdnico para la
construccién de grandes obras que comunicaran el plano terrenal con el celeste y
el inframundo, antes que para acumular excedentes e incrementar el consumo, asi
fuera de la élite. Asi, Chichén Itzd fue portentosamente reedificado para el culto
a Kukulkédn, con esplendorosas manifestaciones arquitectdnicas y artisticas, pero
no soporté un colapso generado por una prolongada sequia y la exaccién a los
campesinos.”® De nuevo, la milpa es el mejor de los ejemplos del sentido de
la economia antigua pues involucra un sistema tecnoldgico de produccién ali-
mentaria perfeccionado por siglos, pero ha sido mucho mds que eso; un espacio
de comunicacién con las deidades, con los sefiores duefios de la naturaleza por
medio de los continuos rituales, y su principal ceremonial el chachaac es la esce-
nificacién misma de la visién del cosmos. Es decir, la funcién econémica de la
milpa queda atrapada en las otras esferas de la realidad social. La produccién de
maiz es, claro, indispensable para la sobrevivencia y para el engrandecimiento
de la sociedad pero con la milpa se logran también otros fines de igual o mayor
significacién. Lo mismo se puede decir del consumo, como necesidad humana,
que no se entiende como una actividad aislada o independiente en el contexto de
la vida cotidiana, y lo mismo vale para la acumulacién de satisfactores materiales.
El padre Landa lo percibi6 con toda nitidez en el siglo xv1, y lo expresé de la
siguiente manera, al decir de los mayas que:

muchas veces gastaban en un banquete lo que en muchos dias, mercadeando y trom-
peando, ganaban; y que tienen dos maneras de hacer estas fiestas. La primera que es de
los sefiores y gente principal, obliga a cada uno de los convidados a que hagan otro tal
convite y que den a cada uno de los convidados un ave asada, pan y bebida de cacao
en abundancia y al fin del convite suelen dar a cada uno una manta para cubrirse y
un banquillo y el vaso mds galano que pueden, y si muere alguno de ellos es obligada

7¢ Richardson, pp. 154-159, ha analizado este fenémeno en términos de racionalidad cam-
pesina frente a racionalidad de agricultores. Mientras en la primera la perspectiva es lograr la
subsistencia con el menor trabajo posible, en la segunda los cultivos se expanden e intensifican
para obtenerse ganancias por medio del mercado. Pero no es claro que los campesinos milperos
mayas trabajen ahora menos que otros grupos sociales portadores de la racionalidad capitalista.
Los milperos, de acuerdo con nuestras encuestas, por ejemplo, laboran hasta edades muy avanzadas.
Ver EMPIMAYA, 2004 y 2008.

125



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

la casa o sus parientes a pagar el convite. La otra manera es entre parentelas, cuando
casan a sus hijos o hacen memoria de las cosas de sus antepasados; y ésta no obliga a
restitucion, salvo que si cuando han convidado a un indio a una fiesta asi, él convida
a todos cuando hace fiesta o casa a sus hijos. 77

Convites redistributivos y carencia de acumulacién de bienes de consumo para
capitalizar suponen una idea especifica acerca de la riqueza y del bienestar y no
la carencia de ella. Pero son conceptos enmarcados en el sistema de pensamiento
con fuerte estructura en los mitos que norman la conducta humana.

En 2008 aplicamos la Segunda Encuesta sobre Marginalidad, Pobreza e Identi-
dad del Pueblo Maya de Yucatdn, utilizando como base los resultados estadisticos
del conteo de poblacién de 2005, en el que se hallaron 538,355 hablantes de
lengua indigena en Yucatdn, dato que significa una disminucién del 2% res-
pecto del censo de 2000. El resultado confirmé las tendencias encontradas
en la primera encuesta realizada en 2004, las que se apuntan a continuacién:
a) un proceso dlgido de treciarizacién del empleo y de la economia indigena, es
decir, un desplazamiento de la poblacién maya-hablante del sector primario hacia
los sectores secundario y especialmente el terciario de la economia regional, b) un
crecimiento en el nivel de escolaridad que resulta mds visible en los mayas que
viven en los dmbitos urbanos y en contextos de socializacién de menor represen-
tatividad demogréfica maya, ¢) un desplazamiento del uso de la lengua original y
pérdida de costumbres y rituales, aunque con una marcada tendencia a mantener
la adscripcién o identidad étnica, d) niveles muy bajos de ingresos al grado de
dependerse de programas gubernamentales para la sobrevivencia, y €) un claro
incremento, a pesar de la pobreza econémica, en el consumo de bienes indus-
triales y mayor inclusién en espacios de vida ciudadana, como son los partidos
politicos. En conjunto, la informacién de las dos encuestas (2004 y 2008) mues-
tra un panorama de cambio acelerado de la realidad que viven los mayas, pues
quedan inmersos en los dmbitos de la modernidad. Tal proceso, se puede colegir
de la misma informacidn, estd generando profundos cambios de mentalidad y
terminando de fracturar la estructura del pensamiento antiguo para dar cauce al
pensamiento occidentalizado.

Los cambios en la mentalidad son evidentes en la estrecha relacién entre esco-
laridad y envejecimiento y sustitucién lingiiistica que es obvia en la gréfica en
la que se correlaciona la capacidad de entender la maya con los niveles de esco-
laridad, de acuerdo con los resultados de la misma encuesta de 2008. Quienes
en los hogares en los que el jefe de familia es maya-hablante dejan de hablar o
entender la lengua original tienen relativamente mayor posibilidad de un com-
portamiento ascendente en los grados de escolaridad. Otra manera de ejemplificar
el desplazamiento de la estructura del pensamiento antiguo en la sociedad maya

77 Landa, op. cit., p. 38.

126



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

contempordnea es atendiendo a la ensefanza de la lengua original a los recién
nacidos en el hogar. Atiin cuando los padres maya-hablantes reconocen el valor
de su lengua original tienden a preferir la ensefianza del castellano a los menores
para conseguir un mejor desempefio en la escuela y, en el futuro, para ocupar un
sitio en los mercados laborales de la regién.”

Fuente: EMPIMAYA, 2008.

Con base en los datos de la encuesta de 2004, y para lograr un acercamiento a
la gradacién de la pobreza asignada socialmente al grupo maya, elegimos tres indi-
cadores que consideramos bdsicos, cuya correlacién permitiera agrupar a los jefes
de familia, de manera operativa, en ciertos niveles de acceso a satisfactores y, por
contraste, de carencias. Tales indicadores son: nivel de ingreso monetario, nivel de
escolaridad y ndmero de bienes industriales en el interior de la vivienda.”” Con la
informacién de 2008 aplicamos el mismo ejercicio con resultados similares a los
encontrados cuatro anos atrds, como se expresa en el histograma que sigue.®
Hay que aclarar que la intencién no ha sido medir la pobreza, sino nada mds
ofrecer un acercamiento a las condiciones de penuria de la poblacién maya.

78 En la EMPIMAYA de 2008 el 45.73% de quienes respondieron a la interrogante sobre qué
lengua ensefian primero a los hijos respondieron que el castellano, el 47.56% dijo que castellano y
maya y sdlo el 6.71% expres6 preferir el maya.

7 Los resultados se pueden consultar en Bracamonte, 2007, pp. 290-292.

8 Los indicadores se formaron considerando como BAJA la correlacién Salario minimo muy
bajo (hasta 1) + escolaridad baja (hasta primaria completa) + muy escasos bienes (hasta 4); como
MEDIA la correlacién entre Salario minimo bajo (de 1 a 3) + escolaridad media (secundaria com-
pleta) + escasos bienes (de 5 a 8) y como ALTA la correlacion entre Salario minimo medio (superior
a 3) + escolaridad alta (preparatoria incompleta y mds) + bienes suficientes (9 o mds).

127



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

La correlacién de esos indices arroja tres grupos muy claros de insercién en el
binomio bienestar/carencias, que se ajustan a los distintos contextos de socia-
bilidad. En términos generales en este ejercicio sélo un 4.4% de las familias
que tienen jefes maya-hablantes puede ser tipificado con un nivel aceptable de
bienestar, pues es obvio que mayor ingreso y escolaridad del jefe asi como la
incidencia de alto nimero de satisfactores reflejan mejores condiciones en la
reproduccién de la familia, en alimentacién, vivienda, acceso a salud y educacién,
entre otros indicadores. Ademis, un 11% de las familias se encuentra en una
situacion que puede ser calificada en el limite entre un minimo de bienestar y la
carencia, debido a que con seguridad enfrentan problemas para su reproduccion,
al menos en algunas de las variables antes citadas. El 84.6% de las familias, en
contraste, conjuga condiciones de carencia que son suficientes para hablar de
franca pobreza, con minima capacidad del jefe de familia para encontrar trabajo
estable por su baja escolaridad y con acceso muy restringido a los satisfactores
para la reproduccién de la fuerza de trabajo del grupo doméstico. El mismo his-
tograma demuestra que la pobreza de los mayas tiende a disminuir en el contexto
urbano y moderno de la economia y llega a sus niveles mds dlgidos en los tipos
municipales 4 y 5 de franca mayoria maya, en las localidades pequefias entre
los que mds del 87.7% pude ser calificado de pobre, si nos cefiimos a las variables
consideradas para esta clasificacién.

El anilisis hasta aqui planteado permite colegir que la estructura del pensa-
miento maya antiguo o tradicional atiin estd presente en los portadores de esa
lengua y cultura, a pesar de los cambios dindmicos producidos por la occidenta-
lizacién y modernizacién socioeconémica. Esa visién del Mundo posee su propia
légica en la apreciacién de los pardmetros de riqueza y pobreza que se explican
como una totalidad del comportamiento social frente al futuro. Asi, el desarrollo
se entiende de manera integral, es decir, en forma corporativa y en analogfa con
el entorno. Pero en el inicio del tercer milenio, es claro que la misma estructura
del tiempo ciclico va perdiendo coherencia en la medida que se impone una forma
distinta de construccidn de la realidad, en la que la escolaridad es central y tiende
a la homogeneizacién de un estilo occidental de entender el Mundo, y tal cambio
debe implicar nuevas concepciones acerca del binomio pobreza-riqueza y sobre
el concepto de progreso o desarrollo. Hay que aclarar, por otra parte, que vida
corporativa y redistribucién de bienes que acompanan al sistema de pensamiento
maya antiguo no conducen, como requisito, a pobreza socioecondémica aun
cuando no resulten mecanismos apropiados para la capitalizacién empresarial e
impongan un limite al ahorro familiar. La pobreza, en el contexto de los pueblos
indigenas, es antes que nada un resultado directo del papel subordinado y asi-
métrico que les fue asignado desde la conquista, como productores de ingentes
excedentes econdmicos enajenables. Pero, sin duda, la falta de simetria entre
pensamiento antiguo y contexto de modernizacién produce una colisidn, esto es,
una ruptura en la construccién social de la realidad pues el pensamiento maya no

128



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

encaja en los requerimientos de la estructura socioeconémica de mercado. Asi se
explica, entonces, que los mayas que abandonan el mundo coherente de la milpa
y de la comunidad sélo puedan encontrar refugio en calidad de albadiles en la
industria de la construccién, en los puestos menos calificados de las manufacturas
y especialmente en el sector de los servicios, la mayoria con ingresos menores a
un salario minimo.

Fuente: EMPIMAYA, 2008. Los tipos municipales corresponden al porcentaje de
representacién de hablantes de lengua indigena respecto del total de habitantes de 5 afios y mds
de los municipios de Yucatdn. Se eligieron cinco niveles de representacién por rangos de 20%.

129



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

BiBLIOGRAFiA

AcuRa, René (ed.)
1995 Devocionario de Nuestra Seriora de Izamal. México, UNAM.

AcurRa, René y David BoLLEs

1999 “Cinco textos oraculares mayas”, Estudios de cultura maya, Volumen XX: 230-
253. México, UNAM.

Arvarez, Cristina
1980  Diccionario etnolingiiistico del idioma maya yucateco colonial. México, UNAM.

Avent, Anthony E
1993 Observadores del cielo en el México antiguo. México, FCE.

BARRERA VAZQUEZ, Alfredo
1981 “Horéscopos mayas”, Estudios lingiiisticos, Tomo II. Mérida, Fondo Editorial de
Yucatan.

BarrERA VAzQUEZ, Alfredo y Sylvanus G. Morley
1949 The Maya Chronicles. Washington, Carnegie Institution of Washington.

BARRERA VAZQUEZ, Alfredo y Silvia RENDON (trads.)
1985  El libro de los libros de Chilam Balam. México, FCE.

Baupkez, Claude-Francois
2004 Una historia de la religion de los antiguos mayas. México, UNAM.

BRACAMONTE Y S0sa, Pedro
2004  La encarnacion de la profecia. Canek en Quisteil. México, CIESAS, ICY y M. A.
Porraa.

2007 Una deuda histérica. Ensayo sobre las condiciones de pobreza secular entre los mayas
de Yucatdin. México, CIESAS y M. A. Porrda.

BRACAMONTE Y S0sa, Pedro y Jests Lizama Quijano
2006 Tocando fondo. Resultados bdsicos de la encuesta sobre marginalidad, pobreza e
identidad del pueblo maya (EMPIMAYA, 2004). Mérida, CIESAS.

BourbiN, Gabriel
2002 “El cuerpo y la persona humana en el léxico del maya yucateco” (tesis de maes-

tria). México, UNAM, FFL.

BrinTON, Daniel G.
1969 The Maya Chronicles. New York, AMS Press.

130



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

CARRILLO Y ANCONA4, Crescencio
1937 Historia Antigua de Yucatdn. Mérida, Compania Tipogrifica Yucateca.

Cédice Pérez
1949  Ermilo Solis Alcald (trad.). Mérida, Edicién de la Liga de Accién Social.

CHAvEZ GuzMAN, Carmen Ménica
2009  “Medicina maya en el Yucatdn colonial (siglos XVI-XVIII)”, tesis de doctorado
en Estudios Mesoamericanos, México, UNAM.

Chilam Balam de Chumayel
1973 Prélogo y traduccién de Antonio Mediz Bolio. México, UNAM.

Chilam Balam de Tuzik
1996 México, Grupo Dzibil.

Diccionario Maya Cordemex
1980  Alfredo Barrera Vdzquez (dir.). Mérida, Ediciones Cordemex.

Drew, David
2002 Las crénicas perdidas de los reyes mayas. México, Siglo XXI.

EpmonsoN, Murno S.
1995  Sistemas calenddricos mesoamericanos. El libro del ario solar. México, FCE.

FaGan, Brian
1999 Floods, famines and emperors. El nifio and the fate civilizations. New York, Basic
Books.

Farriss, Nancy
1992 La sociedad maya bajo el dominio colonial. La empresa colectiva de la superviven-
cia. Madrid, Alianza Editorial.

Garza, Mercedes de la
1975 La conciencia histdrica de los antiguos mayas. México, UNAM.
1988  Rostros de lo sagrado en el mundo maya. México, Paidés.

Knorosov, Yury Valentinov

1997  “Desciframiento de la escritura maya 17, Edicidn ¢ integracion de Agueda Ruiz,
mecanuscrito, México.

1999 Compendio Xcaret de la escritura jeroglifica maya. México, UQROO-Promotora
Xcaret.

Lanpa, Diego de
1973 Relacién de las cosas de Yucatin. México, Editorial Porraa.

131



PEDRO BRACAMONTE Y SOSA

LedN-Porrirra, Miguel
1986 Tiempo y realidad en el pensamiento maya. México, UNAM.
1988  “Nuevas aportaciones sobre el tema del tiempo entre los mayas”, Estudios de

Cultura Maya, vol. XVII: 445-467.

Lizama Quijano, Jests
s/f “Las sefiales del fin del mundo: Una aproximacidn a la tradicién profética de los
cruzoob” (manuscrito).

Lérez Cocorrupo, Diego
1954  Historia de Yucatdn. Campeche, Comisiéon de Historia, 3 Tomos.

LuckmannN, Thomas
1996 Teoria de la accién social. Barcelona, Paidés.

MannHEIM, Karl
1987  Ideologia y utopia. México, FCE.
1990  El problema de una sociologia del saber. Madrid, Tecnos.

Manuscrito de Chan Cah
1982  México, Grupo Dzibil.

MagrrTIN, Simon y Nikolai GRUBE
2002 Crdnica de los reyes y reinas mayas. La primera historia de las dinastias mayas,
México, Planeta.

QuinTAL MaRiN, Fidelio
1991 Correspondencia de la Guerra de Castas. Mérida, UADY.

Ricuarbson B., Gill
2008  Las grandes sequias mayas. Agua, vida y muerte. México, FCE.

Roys, Ralph L.
1967  The Book of Chilam Balam of Chumayel. Norman, University of Oklahoma
Press.

RuseL, Arthur J.
1965  “Un vistazo al xoc kin de los mayas de hoy”, Estudios de Cultura Maya V: 391-
395.

SIERRA S0s4, Ligia Aurora
2007  Mayas migrantes en Canciin, Quintana Roo. México, Plaza y Valdés.

SoLts RoBLEDA, Gabriela

2003 Bajo el signo de la compulsion. El trabajo forzoso indigena en el sistema colonial
yucateco, 1540-1570. México, CIESAS, M. A. Porriia, INAH e ICY.

132



SISTEMA DE PENSAMIENTO MAYA Y POBREZA SOCIOECONOMICA

2008  Las primeras letras en Yucatdn. La instruccion bdsica entre la conquista y el segundo
imperio. México, CIESAS y M. A. Porrta.

SULLIVAN, Paul

1980  “Algunos problemas en el estudio de la cosmovisién”, Yucatdn: historia y econo-
mia. Afo 4 (21): 59-65. sept-oct.

1983  “Contemporary Yucatec Maya Apocalyptic profhecy. The Etnographic and His-
torical Context”, tesis doctoral Johns Hopkins University. Baltimore.

1991 Conversaciones inconclusas. Mayas y extranjeros entre dos guerras. México, Gedisa.

TeerLE, John D.
1937  Astronomia Maya, versién castellana y notas de César Lizardi Ramos. México,
Talleres Gréficos de la Nacién.

TerAN CONTRERAS, Silvia, y Christian H. RasmMussen
2005  Xocén. El pueblo en el Centro del mundo. Mérida, UADY.

ViLLa Rojas, Alfonso

1986  “Los conceptos de espacio y tiempo entre los grupos mayances contempord-
neos”, Ledn-Portilla, Miguel, Tiempo y realidad en el pensamiento maya. México,
UNAM.

133





