
Península
vol. IV, núm. 2

otoño de 2009

fecha de recepción: 12 de febrero de 2010
fecha de dictamen: 4 de junio de 2009

Sistema de pensamiento maya 
y pobreza socioeconómica

Pedro Bracamonte y Sosa
CIESAS-Peninsular

La estrecha relación entre pobreza y condición étnica en el Yucatán del siglo xxi 
tiene sus orígenes en una prolongada historia, en la que la conquista europea 
es un momento de cambio trascendental. Pobreza económica e identidad étnica 
quedan, a partir de entonces, indisolublemente vinculadas. Distintos estudios 
acerca de la vida colonial y decimonónica han explorado los círculos de la 
explotación sobre los indios en la región maya peninsular y han demostrado 
la ingente producción de excedentes enajenables que se obtenían de sus familias 
y comunidades.1 He planteado que la entrega de esos excedentes por las vías de la 
tributación, los repartimientos, los servicios personales y el trabajo asalariado se 
situó, en el largo plazo, por debajo de la capacidad de reproducción familiar con 
graves consecuencias en la vida indígena.2 Por otra parte, la historiografía sobre 
Yucatán ha debatido acerca de la identidad de su población indígena, un grupo 
más o menos homogéneo en términos lingüísticos, culturales y de organización 
social. De manera que, con los avances alcanzados en la explicación del problema, 
no resulta difícil establecer correspondencia entre casusas histórico-estructurales 
de carácter socioeconómico y el vínculo entre pobreza e identidad étnica. Pero, 
como un fenómeno complejo, en grupos indígenas la pobreza y la desigualdad 
social como se entienden en el mundo occidental, no tienen únicamente ese tipo 
de causas y se hace necesario buscar sus condicionamientos, a la vez, en el nivel 
del pensamiento y la cultura o, para hablar con mayor propiedad, en la manera 
como grupos sociales distintos construyen su realidad3 a pesar de compartir el 
mismo espacio y quedar encuadrados en un mismo sistema sociopolítico. El obje-
tivo de este artículo es, precisamente, analizar el pensamiento maya, su estructura 
y contenidos, y su determinación en las dos variables de la ecuación pobreza e 
identidad étnica en la región de estudio. Aquí, las causas estructurales de la pobreza 
quedarán sólo como explicación de fondo.

1  Ver, por ejemplo, Farriss, 2002; Solís, 2003.
2  Bracamonte, 2007.
3 A quí hago referencia a los planteamientos de Mannheim, 1987, 1990.



104

pedro bracamonte y sosa

El tiempo cíclico en el pensamiento

El eje que en apariencia articula al pensamiento maya es el concepto de tiempo, 
al que se denomina kin. Este concepto es, como en las sociedades tradiciona-
les o antiguas —incluyendo las mesoamericanas—, cíclico y permanece atado 
al movimiento de la naturaleza y del cosmos, de ahí que se pueda decir con 
propiedad que el maya tiene las características de un pensamiento mítico, pues se 
desenvuelve por analogías. Pero es más que mítico, es un pensamiento que desde 
la antigüedad del Preclásico (2000 a. C. - 250 d. C.) trascendió al religioso, al 
filosófico y a la proto-ciencia con el inicio de la escritura y el uso del calendario 
de cuenta larga entre otros adelantos.4

La recurrencia de los fenómenos de la naturaleza y del cosmos se refleja en la 
manera como los mayas construyeron su visión del tiempo en constante renova-
ción por medio de ciclos de distinta duración. Por citar un ejemplo, a lo largo de 
milenios, el sistema productivo de la milpa se articuló con el conocimiento deta-
llado de los ciclos climáticos y los tipos de suelo y vegetación. Se domesticó el 
maíz y el hombre maya se domesticó con él; se inventó una tecnología apropiada 
con conocimientos rigurosos para alcanzar el objetivo básico de la subsistencia 
alimentaria. La producción de la milpa es anual pero conforma un ciclo mucho 
más amplio, por la necesidad de rotación de las parcelas para garantizar la ferti-
lidad del suelo al quemase la vegetación. De manera que la milpa no sólo resulta 
itinerante en el espacio sino que, lo más importante, su ciclo en el tiempo es más 
amplio por el requisito de alternancia de las parcelas.

De hecho, el análisis de ciclos productivos y climáticos en el largo plazo ha 
servido para explicar el colapso maya de la época Clásica que se asocia con el aban-
dono de las grandes ciudades alrededor del siglo ix d. C., por la existencia de un 
desequilibrio entre el crecimiento de la población y la capacidad productiva de 
su agricultura debido al agotamiento de las selvas y al cambio climático, aunados 
estos dos fenómenos a la exigencia de excedentes a los campesinos por el Estado.5 
Pero las causas no son sólo humanas. La sequía, y en particular el fenómeno de 
El Niño, son parte de la explicación, asociados a la combinación de los factores 
sociales y políticos.6 Incluso se achaca a la mayor sequía registrada en los últimos 
7000 años, entre 800 y 922 d. C., ser la causa fundamental del colapso.7 En la 
literatura nativa —códices prehispánicos y chilames coloniales— existe evidencia 
de una profunda preocupación por las sequías y, a la vez, los registros históricos de 

4  Martin y Grube, 2002, p. 8.
5  Drew, 2002, pp. 366-381.
6  Fagan, 1999, cap. 8.
7  Richardson, 2008, pp. 461-465. Este autor también explica el abandono de ciudades en el 

final del Posclásico (Mayapán, Chichen Itzá, Uxmal y Cobá), alrededor de 1451, por cambios 
climáticos y en particular por una sequía.



105

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

la época colonial consignan numerosos años de esos fenómenos.8 Otro hecho cli-
matológico que ha afectado de manera recurrente a los mayas y a sus cultivos son 
los huracanes y tormentas.9 Las plagas de langosta han sido, a la vez, una especie 
de condena endémica para las comunidades mayas, citadas en los chilames y en 
documentos coloniales y del siglo xix.10

Otra fuente de hechos, vinculada a los factores de riesgo cotidiano, que alimen-
taría la visión cíclica del tiempo fueron las enfermedades. Los chilames contienen 
información acerca de ellas y la manera de curarlas y también de los augurios sobre 
dolencias relacionados con los periodos de corta duración del tiempo cíclico.11 
Con la llegada de los primeros conquistadores a Centroamérica y de náufragos 
europeos a Yucatán en 1511 se abrió un ciclo distinto, el de las nuevas enfermeda-
des que causaron un impresionante descenso demográfico. Los chilames consignan 
esta fatalidad que debilitó a los señoríos mayas al enfrentar la guerra de conquista 
y diezmó a la población nativa. La Crónica Matichu reza que en el katún 2 ahau 
(1500-1520) “hubo epidemia de viruela grande”.12 El katún 5 ahau contiene la 
siguiente frase: “Grandes serán los montones de calaveras y habrá Ixpom kakil, 
Viruelas gruesas”.13

Al enfrentar esa realidad del mundo objetivo, el pensamiento maya se moldeó 
sustentado en el cultivo de diversas “ciencias” como la astrología, la numerología, 
el diseño de calendarios y la escritura. En la construcción social de su realidad, por 
analogía, el concepto del tiempo cíclico se fue perfeccionando con el registro de 
observaciones en el largo plazo, y se hizo necesario apuntar la medición más exacta 
posible de los ciclos y periodos astronómicos (por ejemplo de Venus, la Luna, los 
eclipses), consignar los hechos históricos de manera sistemática y plasmar los resul-
tados de ambas tareas para conservar su memoria. Para preservar el conocimiento 
la deidad del tiempo fue quedando dividida en distintas unidades, desde el día hasta la 
era cósmica, que tenían la peculiaridad de repetirse, es decir, de quedar asentadas en 
ciclos de distinta duración. Cada unidad, aun la más larga, debía, por tanto, retor-
nar tarde o temprano, al igual que lo hacían los astros y los fenómenos naturales.

8 S e reportaron sequías en 1535-41, 1564, 1575-76 y 1650-54, 1669, 1765-1768, 1769-
1774, 1795, 1800-1804, 1805, 1807, 1817, 1822-1823, 1834-1836. Farriss, 1992, pp. 105, 108; 
Richardson, 2008, pp. 371-373.

9 L anda, en su descripción de las calamidades del siglo previo a la conquista incluye los efectos 
de un huracán “de cuatro vientos” que derribó árboles y casas y provocó muertes e incendios. Landa, 
1973, pp. 19-20. En diversos documentos coloniales se citan eventos de este tipo. Hubo huracán 
o tormenta en los siguientes lapsos 1627-31, 1692-93, 1765-68, 1769-74. Farriss, 1992, pp. 105, 
108; Richardson, 2008, pp. 371-373.

10 E n 1533, cuando los mayas enfrentaban el periodo de la conquista militar, apareció una 
plaga de langosta. Knorosov, 1997, p. 34.

11 E n 1516 habría aparecido una epidemia de viruela, que es probablemente a la que se refiere 
Landa al informar de una “peste de grandes granos que les pudría el cuerpo con gran hedor, de 
manera que se les caían los miembros a pedazos en tres o cuatro días”. Landa, op. cit., p. 20.

12  El libro de los libros, 1995, p. 41.
13  El libro de los libros, op. cit., p. 75.



106

pedro bracamonte y sosa

Es así que los sabios mayas dedicaron mucho tiempo a la astronomía en la bús-
queda de regularidades para entender el mundo. Lograron una gran precisión en la 
medición del tiempo gracias a tres grandes descubrimientos: el conocimiento del 
año trópico, el de la revolución sinódica de Venus y el del periodo de lunación.14 
Teeple concluyó que por 522 años los mayas “anotaron la edad de la Luna en 
muchísimas fechas intermedias”. En cuanto a la duración del año trópico escribió: 
“En Palenque se recoge la impresión de que los mayas ponderaban los méritos 
relativos de un número de fórmulas sucesivas, entre las cuales hay una que casi 
corresponde a nuestro año juliano”. Sobre los eclipses, en el Códice Dresde hay 
pruebas de un corto pero sistematizado registro de estos fenómenos y también se 
contienen referencias a cuatro tablas de movimientos de Venus, que abarcan un 
periodo de 384 años.15 La observación de cada astro y de sus ciclos particulares 
permitió relacionarlos entre sí y con los acontecimientos del mundo natural, 
creándose el concepto de los “tiempos”, como el tiempo de lluvia o de seca, cono-
cimiento indispensable para las actividades humanas, como el tiempo de sembrar 
o de cosechar. Así, las funciones primordiales de los sacerdotes-astrónomos mayas 
contemplaban llevar la cuenta del ciclo de cada astro, determinar las actividades 
agrícolas y productivas que debían realizarse en cada “tiempo”, predecir y conju-
rar el tiempo, hacer los rituales para cada astro según su ciclo y hacer los rituales 
para la vida y muerte del grupo y de sus integrantes.16

Los mayas desarrollaron un sistema vigesimal de numeración que les permitió 
realizar complicadas operaciones matemáticas y cálculos.17 En documentos indí-
genas y españoles coloniales se identifican algunas continuidades de esa forma 
de contar por múltiplos de veinte. El Chilam Balam de Chumayel consigna algu-
nas muestras al expresar uno de sus escribas “He aquí la memoria que escribí. 
Hace veinte katunes más de que las pirámides fueron construidas por los herejes 
[…]. Durante trece katunes y seis años más estuvieron levantando las pirámides, 
los que las hacían en el antiguo tiempo. Desde el principio de las pirámides hicie-
ron quince veces cuatrocientas veintenas de ellas y quince más, en su cuenta en 
conjunto”.18

En lo que respecta al calendario, más allá de las variaciones que operaron en el 
área maya y su evolución, en su estructura se identifican las siguientes unidades 
y ciclos. La unidad más básica era el día o sol (kin), y le seguían en duración y 
complejidad la luna o mes (u, ik), el mes de la piedra (uinal), la cuenta de los 
260 días (tzolkín), el año o piedra de 360 días (tun), el año (haab), el ciclo o pila 
de piedras de 20 tunes (katún), la rueda del calendario de 52 años (hunab), el 
ciclo de 13 katunes (may) y un ciclo de 20 katunes (baktún). Para la astronomía 

14 L eón-Portilla, 1986, pp. 25-28.
15  Teeple, 1937, pp. 103-105.
16 Á lvarez, 1980, pp. 37-38.
17 P ara el sistema de numeración maya ver Brinton, 1969, pp. 37-50.
18  Chilam Balam de Chumayel, pp. 21-22.



107

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

y otros cómputos mayores se usaban múltiplos superiores al baktún, como era el 
pictún formado por 20 baktunes; el calabtún igual a 20 pictunes; el kinichiltún 
equivalente a 20 calabactunes y el alautún similar a 20 kinichiltunes. Como en 
los kinichiltunes el final del ciclo de trece baktunes corresponde al solsticio de 
invierno de 2012 d. C. se dice que ésta será la fecha del final de una era maya.19

El calendario es la representación funcional del sistema de pensamiento 
articulado en el tiempo en sus distintos ciclos y unidades. Estas unidades formaban 
los ciclos al repetirse periódicamente, a diferencia del calendario cristiano cuyas 
unidades no se renuevan ni sobreponen, pues el día y el mes que son recurrentes 
aparecen en el interior de las unidades mayores, como el año, el siglo y el milenio, 
que siempre son distintos en una permanente evolución lineal hasta el fin de la 
humanidad, un final único. Para los hombres del Mayab, empero, el tiempo está 
acompañado de un prolijo panteón de deidades cargadoras a las que asignaron el 
poder de ejercer gran influencia de acuerdo a su duración; deidades que acompasa-
ban el devenir de la sociedad y de la persona.20

La escritura abrió el cauce para la expresión más acabada del pensamiento 
maya y para su reproducción, trascendiendo el estricto ámbito de lo mitológico 
sustentado en la mera reproducción oral del conocimiento. De acuerdo con 
Knorozov, en la escritura maya la unidad lingüística es el signo, que puede estar 
representado por uno o varios grafemas. En los textos de los códices aparecen 355 
grafemas y 287 signos y en las inscripciones monumentales se ubican alrededor 
de 100 grafemas distintos a los anteriores. Según su análisis, los mayas poseían 
un alfabeto morfema-silábico, en el que el signo representa una combinación, 
generalmente, de dos fonemas que forman parte de un morfema; pero por la 
cantidad de signos existentes, es lógico que una parte de ellos represente sílabas 
y la otra parte morfemas. Es el tipo de escritura más antigua capaz de reproducir 
la lengua hablada.21 Resulta obvia la importancia que la escritura antigua tuvo 
para la consolidación y reproducción del estilo de pensamiento que tratamos pues 
facilitó el registro y la transmisión de la información y de los conceptos a las 
nuevas generaciones. Pero aseguró mucho más que eso: el empleo de un método 
tanto general como regional para inducir, de los datos específicos de la observa-
ción directa, abstracciones cada vez más elevadas que fueron plasmadas por los 
especialistas en los códices, estelas, dinteles y otros vehículos de comunicación 
social. Se puede decir entonces que es el invento de la escritura lo que permitió 
a los mayas trascender el mero pensamiento mítico y religioso e integrar aspectos 
de conocimiento proto-científico, obtenido por el análisis de las regularidades de 
los fenómenos. El valor de ese avance radica, precisamente, en su asertividad y 
demostrabilidad.

19 E dmonson, 1995, pp. 129-144, 177-181, 256-257, 312-313.
20 E l Kin es una realidad “sin límites” que se presenta con distintos rostros de deidades específi-

cas configurando las unidades y periodos (León-Portilla, 1986, pp. 47-63).
21 K norozov, 1999, pp. 37-54.



108

pedro bracamonte y sosa

El concepto

Los estudiosos de los mayas han enfatizado el concepto del tiempo cíclico como 
un elemento nodal de su cultura, que vincula estrechamente el pasado con el 
porvenir por medio de los distintos ciclos que se repiten subsecuentemente. 
Estos ciclos, al sobreponerse en espiral, generan la posibilidad de augurar acon-
tecimientos futuros, de acuerdo con el conocimiento de los sucesos anteriores 
que fueron sintetizados y registrados en textos que deben ser interpretados por 
especialistas. Se trata de una forma de construcción del conocimiento enca-
minado a comprender el mundo y prever el porvenir de forma metódica que 
entreteje conciencia y realidad. El proyectar es fundamental para el futuro siem-
pre incierto. Pero hay que destacar que los proyectos se sustentan en la historia, 
“en los sedimentos enterrados de las experiencias pasadas en la historia global de 
la vida del agente”.22 A eso se debe que la definición más común y más acertada 
de la historia sea, precisamente, la del estudio del pasado para prever el futuro. 
Entre los mayas, el proyectar, con base en la experiencia, se convirtió en una espe-
cialidad necesaria que caracterizó la interpretación que hicieron de su devenir.

En el pensamiento maya que analizamos, la experiencia relevante y repetitiva 
se integra a las unidades en las que se divide el tiempo las veces que éstas se renue-
van y, así, al sedimentarse en cada unidad las experiencias pasadas se perciben las 
regularidades acumuladas sintetizadas en grandes abstracciones (bueno, aciago, 
hambre, guerra, enfermedad, sequía, muerte, plaga, destrucción, por ejemplo). 
Esta es quizá la causa por la que la palabra tuklah, que en lengua maya yucateca 
significa pensar y que también es usual para imaginación, intención y propósito, 
tenga un paralelo con la acción de la palabra tukul que es “amontonar”, esto es, 
examinar las cosas agrupándolas en un mismo conjunto, con un sentido sintéti-
co.23 Las elaboraciones obtenidas de las experiencias históricas son tomadas como 
las cargas o los signos de las unidades, marcando su tendencia cuando vuelven 
a aparecer de acuerdo con el calendario. Es usual que las cargas se anuncien por 
medio de señales que sólo conocen y pueden interpretar los especialistas. Por esta 
razón fray Diego de Landa, al consignar las ciencias que cultivaban los mayas 
poco antes de la conquista, reportó “la cuenta de los años, meses y días”, “los 
días y meses fatales” y “sus maneras de adivinar”, a más de leer y escribir en sus 
caracteres.24 Pero habría que insistir en que, en realidad, no se trata de adivina-
ción, sino de la construcción metódica de conocimiento y de proyectar la acción 
para el futuro. La distinción con nuestro pensamiento occidental radica en dos 

22 E n su teoría sobre la acción social, Luckmann plantea tres elementos en la relación, en el 
tiempo, entre la conciencia y la realidad: a) los proyectos, como experiencias anticipadas, b) la 
acción, como las corrientes de experiencias que corresponden a una acción y, por último, c) el acto, 
que es la acción consumada. Luckmann, 1996, pp. 37, 51-69.

23  Ver Chávez, 2009, p. 95, quien cita a Bourdin, 2002, pp. 114-116, 144; DMC, pp. 815,816.
24 L anda, op. cit., p. 15.



109

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

elementos sustanciales: a) la interpretación del tiempo en corchetes de distinta 
duración que se renuevan y b) la elaboración de especies de proyectos para cada 
uno de esos corchetes. Es en estos proyectos, con la forma de vaticinios, en los 
que se graba de manera sintética la experiencia acumulada, el tiempo específico 
en el que se repetirá esa experiencia y la mejor manera (los rituales) de afrontar 
sus consecuencias.

Frente al pensamiento maya, como frente a cualquier otro, hay que distinguir 
entre su estructura y su contenido. La primera procede por acumulación, síntesis en 
unidades, abstracción de regularidades, creación de cargas y, por último, en el 
nivel más elevado, generación de proyectos (vaticinios) o conocimiento adelan-
tado del futuro. En cambio, el contenido es histórico pues resulta del registro 
de la experiencia factual de la sociedad y, por consiguiente, es necesariamente 
cambiante en el largo plazo. Está conformado por las particularidades vividas 
cotidianamente que son integradas a nuevas realidades o cambiadas por otras. 
Conforme la sociedad se transforma también se renueva la construcción social 
de la “realidad”. Por esta razón podemos decir que en los códices se contienen 
las vivencias de la sociedad maya antigua, en los escritos en caracteres latinos 
relativos a la época colonial se deja sentir la dura experiencia de la conquista espa-
ñola, en tanto que en relatos más recientes se hace referencia a la sociedad que 
emergió de la Guerra de Castas de 1847. Aunque en los tres casos el contenido 
histórico es distinto, la estructura del pensamiento es prácticamente la misma. 
Dentro de ese contenido, sin embargo, también están largas continuidades que 
son precisamente las abstracciones mayores, como aquellas relativas al mito de la 
creación y renovación del mundo. Podemos inferir que cada tipo de ciclo llega a un 
cierto nivel de abstracción, transformando contenidos referentes a la vida práctica 
y manteniendo en buena medida los mitos y la cosmovisión. Pero a pesar de la 
importancia que tienen los vaticinios como el nivel más abstracto en este sistema 
cognoscitivo, no todo el pensamiento en torno del tiempo cíclico alcanza este 
nivel; una parte queda únicamente como registro de datos.25

El tiempo cíclico en los libros de Chilam Balam

Los libros de Chilam Balam del periodo colonial, y otros escritos del siglo xix, 
dan cuenta de la construcción de los augurios, predicciones y vaticinios que 
implicaban la adopción de determinadas conductas en distintos espacios de la 
vida individual y colectiva de los mayas. Los chilames tienen la misma estructura 
lógica que los códices de los que son continuidad. Aunque, de hecho, la práctica 
augural abarcaba todas las esferas de la vida, las predicciones inherentes a las uni-

25 E l relato de la historia, como el de las migraciones o poblamiento de los xiues y de los itzaes 
consignadas en la Crónica Matichú, por ejemplo, está estructurado en unidades temporales (los 
katunes) sólo, al parecer, para ser preservado en la memoria colectiva, para garantizar la preeminen-
cia de los linajes nobles. La crónica se puede consultar en El libro de los libros, op. cit., pp. 35-43.



110

pedro bracamonte y sosa

dades del tiempo maya de las que se puede hablar con cierta certeza gracias a los 
chilames son las de los 20 días (kines), de los 18 meses (uinales), del año (tun) y de 
los 20 años, el (katún). Pero es muy segura la existencia de “profecías” para ciclos 
de más largo plazo: las asociadas al cambio de religión y el retorno de Kukulcán 
así como las del cambio de era o del final del mundo y nacimiento de otro.26

De acuerdo con el mayista Alfredo Barrera Vázquez, la unidad más corta, el 
kin, daba origen a dos tipos de vaticinios. En el primero, o de la cuenta diaria, 
sólo se auguraba si el día resultaba bueno o malo para normar las actividades 
humanas y en el segundo, llamado del artificio diario de los días, se predecía 
—a la manera de un horóscopo— teniendo en cuenta los atributos del nombre 
de cada uno de ellos. El signo del día pronosticaba el carácter, el oficio y otras 
particularidades futuras de los recién nacidos y es posible que expresara también 
el nagualismo, o la relación con un determinado animal, y en ocasiones con una 
planta.27 Así, por citar un ejemplo, quienes nacían en un día kan serían ricos, 
maestros de todas las artes y sabios.28 Conocer esa carga derivada del signo del día 
desde el momento mismo del nacimiento resultaba una especie de aviso y alertaba 
sobre la posible necesidad de tratar de influir en el destino a través de rogativas, 
ofrendas y rituales y quizás también por medio de su educación. Los vaticinios del 
nacimiento quedaban vinculados, como lo demuestra el Manuscrito Chan Kah, a 
las cuatro partes del mundo, pues de ellas se derivaban cargas específicas que 
influían en la personalidad. Los veinte días del mes (uinal) se dividían en cua-
tro series de a 5 días para las predicciones por cada punto cardinal, en el orden 
natural de concebir el espacio maya: oriente, norte, poniente y sur. Así, cada día 
tenía su agüero, por ejemplo, para los que nacieran con influencia del oriente en 
la fecha cuatro manic (los cuatro amaneceres) “De borracho será su camino, su 
humanidad no será buena”.29

El recuento que ofrece Landa de las fiestas de los meses es reiterativo en ligar la 
profusa vida ritual con los requerimientos de la producción y con el embate de 
las continuas contingencias naturales y políticas. Las fiestas se adelantaban a tales 
acontecimientos para propiciar la buena voluntad de las deidades involucradas, 
y de esta manera conformaban una unidad indisoluble con el sistema produc-
tivo y político. Los vaticinios eran la constante en tales celebraciones, como la 

26 S e ha planteado que las denominadas profecías elaboradas en los escritos mayas en caracteres 
latinos se podían agrupar en cuatro clases: las cotidianas, las del tun o año, las del katún o del 
período de 20 años y las que aseguraban el retorno de Kukulcán o el advenimiento de una nueva 
religión, y que mientras las tres primeras clases de profecías eran muy claras, en cambio, la que se 
refiere al mito de Kukulcán no se presenta con suficiente nitidez, pues su lectura se desdibuja con 
la estrategia empleada por los misioneros de retomar y adecuar las ideas y conceptos de los mayas 
para impulsar su labor de conversión. Roys, 1967, Apéndice D, pp. 182, 185-186; Barrera Vázquez 
y Morley, 1949, p. 12.

27  Barrera Vázquez, 1981, pp. 88-114.
28  El libro de los libros, op. cit., pp. 48, 121, 124, 185, 188-189.
29  Manuscrito Chan Kah, pp. 1-2



111

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

realizada en los meses Chen y Yax llamada Ocná “que quiere decir renovación 
del templo” y se ofrecía a los chaces “que tenían por dioses de los maizales, y en 
ella miraban los pronósticos de los bacabes”, los cuatro cargadores del cielo.30

Con la conquista europea se dio un proceso de adaptación creativa de las fies-
tas y de las unidades temporales en las cuales se ubicaban los vaticinios, como 
sucedió evidentemente con los días y los meses. En el Códice Pérez se consigna 
una relación de los doce meses cristianos en los que se ofrecen las equivalencias 
con los meses y días mayas con sus cargas (positivas o negativas) específicas, pero, 
además, en esta relación la idea de que el tiempo es un ciclo que se renueva y que 
está regido por deidades y cargas ajenas a la voluntad de los hombres se extiende 
a los signos del zodiaco,31 una adaptación temprana de los mayas a la cultura 
introducida por los colonos españoles. De manera que, por ejemplo, se dice que 
en enero el sol entra al signo Acuario y los hombres que naciesen en el tiempo 
regido por este signo vivirían 58 años y las mujeres 56.32 El mismo Códice con-
tiene un escrito cuyo editor llamó “Copia de un almanaque del archivo de Maní” 
que fue reproducido por un escriba maya y concluido probablemente el 12 de 
mayo de 1755, en el cual se correlaciona el inicio de los meses mayas (de veinte 
días) con los meses del calendario cristiano. Así por ejemplo, el mes Yaax, décimo 
de los mayas, comienza el 12 de enero y termina el 31.33 Establecer esta correla-
ción permitió que los vaticinios de los días y meses mayas fuesen aplicables a los 
días y meses cristianos y tal síntesis facilitó la continuidad del ejercicio augural.

Acerca de los vaticinios de los años mayas, Landa describió los nombres y gli-
fos de los 20 días (que llamaban unial huenekeh) de los 18 meses que formaban el 
año, más los cinco días aciagos sin nombre. Y explicó que contaban de cinco en 
cinco y de cuatro cincos forman veinte, sacaban entonces “los primeros [nombres] 
de los cuatro cincos de los 20”, dándoles uso de letras dominicales para comenzar 
los primeros días de los meses (Kan, Muluc, Ix y Cauac). Este esquema trasciende 
a la rueda de los katunes pues en cada katún (20 años), los meses, comenzando 
por el Kan, se rotaban para iniciar los años, de manera que aparecían cinco veces 
en cada rueda. Explica también Landa que en cada una de las cuatro esquinas 
del mundo existía una deidad denominada bacab deteniendo el cielo, a las que 
correspondía, asimismo, cada una de las cuatro letras dominicales. Tal relación 
de tiempo y espacio, que para los mayas eran unidad, servía para predecir y para 
buscar la aquiescencia de los dioses, pues en los rituales de cada año y rumbo 
“tienen señaladas las miserias o felices sucesos que decían habían de suceder en el 
año de cada uno de estos y de las letras con ellos.” Esa información se utilizaba 
para adelantarse a padecimientos y calamidades, como lo asegura el mismo fraile 

30 L anda, op. cit., pp. 73.
31 L os mayas, al parecer, tenían su propio zodiaco formado por 13 constelaciones de acuerdo 

con la cantidad de los meses de 28 días del año. Knorosov, 1999, T. III, p. 275.
32  Códice Pérez, 1949, p. 3.
33  Códice Pérez, op. cit., pp. 100-129.



112

pedro bracamonte y sosa

al consignar que “el demonio, que en esto como en las demás cosas los engañaba, 
les señaló los servicios y ofrendas que para evadirse de las miserias le habían de 
hacer. Y así, si no les venían, decían (que) era por los servicios que le hacían; y si 
venían, los sacerdotes hacían entender y creer al pueblo (que) era por alguna culpa 
o falta de los servicios o de quienes los hacían”.34 Los nombres del agüero y de las 
deidades asociadas incluían el color distintivo, el rumbo y a los bacabes (cargado-
res del cielo), pauahtunes (deidades del viento) y chaces (deidades de la lluvia).

La estrecha vinculación entre calendario, ceremonial y vaticinios a que hemos 
hecho referencia se expresa en los rituales de año nuevo descritos por el mismo 
Landa. Asegura que los cinco días aciagos previos al primer día del año se 
empleaban para hacer grandes fiestas a los bacabes y a las deidades Kanuuayab, 
Chacuuayab, Zacuuayab y Ekuuayab,35 en clara referencia a los cinco días comple-
mentarios (wayab ch’ab o uayeb) asociados con los cuatro rumbos y sus colores. En el 
año iniciado con la letra Kan reinaban sus deidades junto con su agüero Hobnil, y 
entonces se colocaban dos montones de piedras en cada una de las cuatro entradas 
del pueblo, la principal al sur, y se hacía una figura de la deidad Kanuuayab para 
ubicarla en ese sitio. También se hacía una imagen de Bolonzacab36 y se colocaba 
en la casa de un principal en lugar público, haciéndole ofrendas y sacrificios. 
Según el fraile, los mayas creían “que si no hacían estas ceremonias habían de 
tener ciertas enfermedades que ellos tienen en este año”. Al concluir los rituales 
se trasladaba la imagen de Kanuuayab a la entrada del oriente en un sistema 
de rotación de las deidades de los días aciagos. Consideraban bueno este año 
pues no les “vendrían miserias en él”, pero cuando sí las había se mandaba hacer 
un “ídolo” llamado Yzamna-kauil para darle ofrendas y sacrificios de animales u 
hombres por extracción del corazón.37

Cuando el año comenzaba con la letra dominical Muluc la imagen de Cha-
cuuayab era llevada a las piedras del lado oriente y se formaba una figura de la deidad 
Kinchahau para colocarla en la casa de un principal en donde se le hacían rituales 
y sacrificios especiales así como bailes de guerra. También consideraban bueno este 
año y en caso contrario se hacía un “ídolo” denominado Yaxcocahmut para ofre-
cerle sacrificios. Al concluir, Chacuuayab era trasladado a las piedras del norte. 
En cambio, cuando la letra dominical del año era Ix se entendía sería de mal 
agüero. La imagen de Zacuuayab se llevaba a las piedras del norte y se preparaba 
una imagen de Yzamná para, igual que las de los años anteriores, hacerle ofrendas 
y sacrificios. Según Landa, este año iniciado en Ix lo tenían los mayas “por ruin 
año porque decían que habían de tener en él muchas miserias como gran falta de 
agua y muchos soles”.38 El año que comenzaba por la letra dominical Cauac era 

34 L anda, op. cit., pp. 60-63.
35 L anda, op. cit., p. 63.
36 S eguramente Bolom ts’ akab (nueve generaciones). DMC, p. 63.
37 L anda, op. cit., pp. 63-64.
38 L anda, op. cit., pp. 65-68.



113

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

tenido, asimismo, por malo. Ekuuayab era trasladado a las piedras de ese rumbo 
y se hacía la imagen de la deidad Uacmiyunahau para ser ofrendada durante los 
días aciagos. Los mayas pensaban que en este tipo de año habría mortandad “pues 
decían que los muchos soles les habrían de matar los maizales, y las muchas hormi-
gas y los pájaros comerse lo que sembrasen; y como esto no sería en todas partes, 
en algunas, con gran trabajo, habría comida”. Para remediar tales peligros se 
construían cuatro “ídolos”, Chicacchob, Ekbalamchac, Ahcanuolcab y Abu-
lucbalam para situarlos en el templo y ofrendarles sacrificios.39 Con el traslado 
de Zacuuayab al rumbo del sur concluía un ciclo ritual en el que se entreveraban 
tiempo, espacio y pronósticos anuales, acompasados de los rituales obligados para 
mitigar los aciagos pronósticos y obtener de las divinidades favores para la subsis-
tencia, la salud y la prosperidad social y política.

El ciclo largo mejor estudiado en la concepción del tiempo de los mayas es la 
rueda, guerra o doblez de los katunes pues se conocen dos series completas conte-
nidas en los chilames y, como se dijo, están formadas por 13 de estos periodos de 
20 años para un total de 260 años, lapso que se conoce como ahau katún.40 En la 
rueda de los katunes, los años del calendario cristiano de la conquista de la Penín-
sula de Yucatán (1526-1542) coinciden, en parte, con los años de una aparición 
del katún 11 ahau (1539-1559) en la cuenta del tiempo de los mayas. De hecho, 
ya bajo el dominio español los escribas mayas modificaron la rueda de los katu-
nes de su calendario para hacerlo coincidir con la fecha de la conquista. Existen 
indicios sólidos para suponer que las ruedas de los katunes que aparecen en los 
chilames son traducciones de las “páginas” con escritura jeroglífica de los códices 
antiguos, pues el contenido de cada katún en estos libros queda conformado, al 
igual que los códices, por distintos elementos entre los cuales las llamadas profe-
cías son una parte central aunque no la única. Otras partes equiparables con los 
escritos antiguos son: el asiento, la cara o el rostro del katún, las deidades que 
bajan, sucintas explicaciones del calendario y datos históricos específicos.

El asiento establece la conexión con el espacio. En el asiento reinaba el katún; 
era el lugar de su estera escogido por algún acontecimiento histórico. Con estera 
se expresaba, entre los mayas, el dominio político. Por ello el lugar elegido para el 
asiento del katún 11 ahau después de la conquista fue precisamente Ichcaansiho, 
esto es, el sitio en el que se fundó Mérida, la capital española de la provincia. 
El rostro de los katunes es una deidad, por lo general celeste, de la que emanan 
las fuerzas sobrenaturales que dirigen el periodo41 más allá de la voluntad de 
los hombres y su imagen se ponía en el templo. En la rueda de los katunes no 
se busca escribir la síntesis del pasado, sino que, por el contrario, esta síntesis se 
emplea para alcanzar un conocimiento nuevo, generalizador, universal, aplicable al 

39 L anda, op. cit., pp. 68-69.
40 E l análisis del término ahau katún se puede ver en Brinton, op. cit., pp. 57-59.
41  El libro de los libros, op. cit., pp. 157-158.



114

pedro bracamonte y sosa

mismo corchete temporal cada vez que éste regresa. El discurso de los katunes no 
deja dudas acerca de la existencia de una estructura de pensamiento que entreteje 
tiempo y espacio con deidades actuantes y con una escueta información histórica 
que apenas y permite discernir sobre acontecimientos particulares del pasado.

Los vaticinios, a los que se dedica el espacio más amplio y que conforman el 
contenido privilegiado de cada katún, son un resultado de siglos de observación 
y medición, abstracciones enfocadas a adelantarse al futuro con la función de 
prevenir los males y las calamidades y así se explica su carga predominantemente 
negativa. Pero el contenido de los vaticinios es más dinámico pues deviene de la 
experiencia en la historia y así se entiende que también se augure padecimiento 
para los colonizadores europeos e incluso se anuncie la liberación. Así, se advierte 
que en un próximo katún 11 ahau habrá que prepararse para “soportar la carga 
de la miseria porque este katún que se asienta es katún de miseria”.42 Los tres 
siguientes katunes (el 9, el 7 y el 5) también reflejan pasajes de pesadumbre, pero 
en el tercero (1618-1638) de hecho se habla de una gran conflagración que invo-
lucraría también a los colonos europeos y a su dominio político, al augurar que 
de “frutos del árbol ramón será su pan porque estériles serán sus años en que sólo 
el viento pasará y sólo se verá en el cielo la majestad venerada de Buluc Ch’abtan, 
Once-ayunador […] Sufrimientos y gemidos quedarán tras de ellos, y tristeza 
de las Moscas por los caminos vecinales.” Pero asimismo se asienta que vendrá 
“la miseria para los perversos rojos, para los perversos blancos que no respetan 
a los Señores, que desprecian a su madre y a su padre; será el fin de su codicia 
[…] Por toda la tierra habrá relajamiento y se dispersarán los pueblos”. Continúa 
asegurando que muy “dulce, muy sabroso fue aquello que tragaron pero lo vomi-
tarán los codiciosos usurpadores, los extorsionadores que cobran los tributos, los 
intrusos”.43

El estudio de los pronósticos o vaticinios mayas ha delineado un ciclo de mayor 
duración marcado por el anuncio del cambio de religión y que en un trabajo 
anterior sobre la rebelión maya de 1761 he asociado con el mito del retorno de 
Kukulcán.44 De la información contenida en los denominados textos oraculares 
mayas se puede deducir la existencia de este ciclo. Son cinco escritos que aparecen 
en los chilames y que se han publicado en distintas fechas desde la Colonia. En su 
redacción se advierte la asimilación de componentes cristianos, pero no parece 
haber duda de su origen prehispánico, de manera que, con seguridad, fueron rees-
critos con nuevos contenidos después de la colonización, al igual que las demás 
textos que componen los chilames. El origen de estos textos oraculares se ubica 
en el katún 13 ahau, más específicamente en noviembre de 1510, que coincidía 
con la fecha maya del mes Xul del año 11 Ix, precisamente el momento en el 

42  El libro de los libros, op. cit., p. 69.
43  El libro de los libros, op. cit., pp. 53-56.
44  Bracamonte, 2004, Introducción. Esta asociación con Kukulcán está sustentada en Acuña y 

Bolles, 1999, p. 232.



115

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

que se esperaba la bajada o el retorno de Kukulcán a la tierra del Mayab desde el 
oriente.45 Los religiosos, en particular Bernardo Lizana y Diego López Cogolludo, 
que escribieron historias de la conquista y evangelización de la península yuca-
teca, supieron del tiempo cíclico entre los mayas e indagaron acerca de su historia 
antigua y así incorporaron a sus escritos los llamados textos proféticos del katún 
13 ahau. Desde luego los interpretaron con su óptica evangelizadora pues los uti-
lizaron como evidencia de que los señores de la tierra sabían ya que se aproximaba 
la conquista y el inexcusable cambio de religión, e incluso apelan a estos escritos 
para postular la presencia de evangelizadores en Yucatán antes del descubrimiento 
de América.

Por último, el ciclo mayor generado por el pensamiento maya trata del trans-
currir de la humanidad en el tiempo y concibe la existencia de edades cósmicas 
o largos periodos de creación, desaparición y re-creación del hombre y de su per-
feccionamiento. Sin duda a eso se refirió López Cogolludo al decir que los indios 
tenían “fábulas muy perjudiciales de la creación del mundo, algunos (después 
que supieron) las hicieron escribir, y guardaban, aun ya cristianos bautizados, y 
las leían en sus juntas”.46 Esas edades muy probablemente estaban asociadas a la 
cuenta larga del tiempo formada por un ciclo de 13 baktunes (1,872,000 días 
o 5,128 años aproximadamente) por medio de los cuales los mayas del Clásico 
situaban un acontecimiento en el pasado. Un ciclo así, el actual, habría comen-
zado en el año 3114 a. C., tomado como año 0, y debería concluir por tanto en 
el año 2012 d. C. Se ha planteado que este lapso representa una expresión del 
tiempo lineal, que establece un equilibrio con el tiempo cíclico de corta duración 
y que se abandonó aproximadamente en el año 1000 d. C. para ser sustituido por 
la rueda de los katunes.47

Si la expresión aritmética de la cuenta larga del tiempo dejó de utilizarse en 
monumentos y códices, sí sobrevivió en el pensamiento maya una visión de larga 
duración que no puede reducirse a la rueda de los katunes, sino que se remonta 
al origen del mundo y de los hombres. Landa fue testigo de que los mayas usaban 
de cuentas muy largas “ad infinitum” y que las hacían en el suelo o cosa llana48 
que bien pudieron ser aplicadas a las unidades del tiempo. Como fuere, esta 
visión de largo plazo, que todavía se mantiene vigente entre los mayas de Yucatán 
de acuerdo con la etnografía, es asimismo cíclica y contiene explicaciones y vati-
cinios más profundos y determinantes, aunque desprovistos de fechas precisas.

Algunos de los mensajes de los vaticinios de larga duración se encuentran en 
los mismos chilames que recogen contenidos que hablan de un cambio de era. 
León-Portilla encuentra en los vaticinios del katún 11 ahau la descripción de la 
lucha dramática entre las 13 deidades celestes y las 9 del inframundo. Con base 

45 A cuña, René y David Bolles, op. cit., pp. 230-232.
46 L ópez Cogolludo, 1954, p. T. I., p. 347.
47  Baudez, 2004, pp. 293-294; Aveni, 1993, pp. 163-165.
48 L anda, op. cit., p. 41.



116

pedro bracamonte y sosa

en el Chilam Balam de Chumayel propone que la carga de este katún provoca un 
cataclismo que involucra los tres planos del Universo de los mayas. Plantea que 
después de este suceso “las ceibas primigenias renacen por los cinco rumbos de la 
tierra como señal y memoria del choque violento de las fuerzas divinas que destru-
yen y vuelven a crear el universo a través de los ‘soles´ que son también ciclos de 
tiempo”.49 En su interpretación del origen del cosmos, para los mayas de los siglos 
coloniales hubo una primera creación en la que se ordenó el mundo en cuatro 
sectores a los cuales correspondía un color, cosa que trascendió en textos y rituales 
como se ha mencionado. Pero esta edad terminó a causa de una gran inundación 
o un cataclismo. Una segunda creación permitió reconstruir el mundo con sus 
cuatro bacabes, posiblemente los chaces vertedores del agua, y con los llamados 
hombres amarillos. Al acabar esta edad sobrevino otra catástrofe por un diluvio 
y al surgir la tercera generación del mundo, la actual al parecer, nació el maíz y 
los dioses asociados a su cuidado, pero el fin de esta edad cósmica está, asimismo, 
anunciado en los chilames,50 y de ese final se habla, hoy día, entre los mayas del 
centro de Quintana Roo. Al igual que el Popol Vuh, el Chilam Balam de Chu-
mayel registra las edades cósmicas y la creación y renovación del mundo, aunque 
sin la riqueza de información de esa primera fuente. Se consigna que del abismo 
nació la tierra y la Divinidad labró la gran Piedra de Gracia, de la que surgieron 
siete piedras sagradas, siete guerreros o siete llamas elegidas. La magnitud de estos 
ciclos de larga duración se expresa con elocuencia de la manera siguiente: “Pri-
mera, segunda, tercera, tres veces cuatrocientas épocas, miles de épocas y despertó 
la tierra de Dios el Verbo, él solo por sí mismo”.51

Vaticinios de mediano y largo plazo se mezclaban en la rueda los katunes, como 
se demuestra por un escrito antiguo que se halla en el Códice Pérez y por los frag-
mentos que Barrera Vázquez y Rendón llamaron de katunes aislados. En conjunto, 
en esos textos existen versiones de los katunes 13, 11 y 8, pero es plausible suponer 
que existieran para los otros. Así, esos corchetes de 20 años no sólo jugaban su 
papel en la rueda de 260 años sino que, a la vez, tenían un valor por sí mismos 
como contenedores transversales de un conocimiento muy antiguo. Se puede decir 
que se proyectaban hacia atrás para traer a la memoria la síntesis (la carga) más 
elaborada de los hechos y la cosmovisión. Contienen relatos de la creación y de las 
deidades entreverados con información histórica de reyes y reinos y, desde luego, 
vaticinios. Es lógico suponer que los gobernantes mayas estuvieran interesados en 
conocer, lo más profundamente posible, el sentido de los katunes específicos para 
normar sus decisiones y buscar que éstas fuesen aceptadas y compartidas por sus 
súbditos. Tomaré ejemplos del Códice Pérez para ilustrar ese papel de los katunes 
aislados. Un escriba maya, Ah Kauil Dchel, relata una reunión celebrada en “Uay-

49 L eón-Portilla, 1986, pp. 81.
50  Garza, 1988, pp. 44-50.
51  Chilam Balam de Chumayel, pp. 73-76.



117

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

mitun dzala” con distintos señores, un sacerdote y su señor Tutul Xiu “de la villa de 
Uxmal de la provincia de Mayapán”, para discernir lo acaecido precisamente en los 
katunes 13, 11 y 8. El escriba tuvo que explicar en esa junta la sucesión de los katu-
nes desde el primero en el origen de la historia de los itzaes, “desde que se quitaron 
de las alturas y bajaron a la llanura”, en clara relación a la migración de ese grupo 
hacia Yucatán. Aseguró transmitir la palabra del sacerdote Chilambalam y su relato 
a los asistentes se remontó a la creación del hombre por el poder del Gran Rey, a 
la estancia inicial del grupo en Bacalar —que también denomina por su nombre 
castellano, Salamanca— y en Chetumal, fechando su escrito el 15 de febrero de 
1544. Estos sucesos se asocian a katunes aislados que, por su contenido unitario 
en el largo plazo, vinculan, en la explicación, los mitos de la creación del hombre 
y de la fundación y reconstrucción de los reinos. Pero esos katunes también están 
ubicados por su orden en las ruedas katúnicas, de manera que vinculan asimismo 
estos grandes acontecimientos con los augurios generados por la síntesis realizada 
por acumulación de conocimiento durante sus recurrencias. Una muestra más del 
anclaje del pensamiento maya en la experiencia pasada, y de que, al sedimentarse la 
memoria histórica, se busca la interpretación de la realidad vivida y se obtienen las 
proyecciones del futuro.52

Los ciclos de 20 años y el doblez de los 13 katunes, cada unidad con su propia 
carga, se entreveraban de una manera compleja en la que los vaticinios quedaban 
asimismo entretejidos, abriendo un espacio para el manejo ideológico en manos de 
los especialistas. Al analizar la función de las deidades katúnicas, Barrera Vázquez 
explica que el ídolo de un katún particular era colocado en el templo y empezaba 
a regirlo desde 10 años antes de iniciar su corchete de 20 años y terminaba de 
regir en el décimo año de su duración, cuando era retirado. Era substituido por 
la deidad del katún que le seguía en la rueda, que comenzaba a regir asimismo 
desde el undécimo año del anterior y seguía imperando hasta el año 10 del katún 
posterior. Así superpuestos, cada katún permanecía 20 años en el templo pero 
sólo 10 de ellos correspondían a su propio periodo. Sin embargo los pronósticos 
de cada katún regían a lo largo de su corchete temporal. De manera similar, en 
el ciclo del cuceb el ídolo del katún se colocaba en el año número 16 de la vigen-
cia del anterior y permanecía hasta el año 15 de su propio periodo.53 Podemos 
suponer, entonces, por la confluencia de los ídolos de dos katunes en un mismo 
lapso, que necesariamente se sobreponían sus cargas y vaticinios, ya para refor-
zarse, ya para compensarse mutuamente. De esta manera el pensamiento maya 
toma distancia de un determinismo mecánico pues, por el contrario, permite un 
amplio margen para la interpretación de vaticinios tan sólidamente construidos, 
interpretación que otorgaba a los poseedores del conocimiento especializado y a 
los gobernantes una base consistente de poder ideológico. Ya advertía Mercedes 

52  Códice Pérez, op. cit., pp. 225-231.
53  El libro de los libros, op. cit., p. 47.



118

pedro bracamonte y sosa

de la Garza que la visión cíclica de la historia de los mayas no hace referencia a 
fatalismo sino a la libertad como una especie de “conciencia activa del destino”, 
que permitía prepararse para enfrentar el futuro e incluso conformarlo.54

Distintos pasajes contenidos en los chilames permiten conjeturar que el estudio 
de la astronomía y la visión del tiempo cíclico originaron también en el pensa-
miento maya cierto tipo de augurios que se articulaban con la observación directa 
de los astros y con la influencia del clima. Cada planeta regía un tiempo y ofrecían 
señales a veces ominosas.55 Los eclipses y cada uno de los días de la semana traían, 
asimismo, cargas por lo general muy negativas.56 Conjunto articulado de mitos, 
religión y elaboración proto-científica, en el pensamiento maya se construían tam-
bién augurios desprovistos de temporalidad objetivada, basados en circunstancias 
que las personas debían tener en cuenta en su conducta cotidiana para evitar males 
y enfermedades y que, en caso de incidir, podían ser revertidos por medio de 
conjuros y sacrificios. La adivinación y echar la suerte formaba parte de ese grupo 
de predicciones ya establecidas que se tenían por ciertas. López Cogolludo reunió 
para 1656 algunos de esos augurios y maneras de adivinar que tomó de los escri-
tos de Sánchez de Aguilar y Bernardo Lizana, entre otros, y las llamó abusiones y 
supersticiones que los indios heredaron de sus padres registrándolos para “que los 
curas las reprueben y reprendan en sus sermones y pláticas”.57

En el proceso de occidentalización

El modelo de régimen colonial que se estableció en Yucatán, basado en el binomio 
encomienda y pueblos de indios, otorgó a la sociedad maya importantes espacios 
de autonomía política, territorial y cultural que posibilitaron la continuidad de su 
estructura de pensamiento. Pero esos espacios se comenzaron a reducir entrado el 
siglo xviii por la influencia del pensamiento ilustrado en el gobierno colonial. Tie-
rras corporativas, empresas colectivas, cajas de comunidades y el mismo gobierno 
étnico de los pueblos fueron cuestionados. La provincia recibió el impulso de una 
nueva concepción en la educación, que dejaba de enfocarse en el adoctrinamiento 
religioso para transformarse en un motor del progreso económico.58 Los cambios 
resultaron determinantes. Se puede pensar en ellos en dos momentos históricos, 
el de anulación del Estado de antiguo régimen e instauración del Estado nacional 
y el más reciente articulado a la modernización socioeconómica yucateca desde 
mediados del siglo xx. Pero en los dos momentos se impuso una política del inte-
gracionismo que tendió a la homogeneización cultural, una política que afectó, 
de forma radical, las bases de sustentación del pensamiento maya. Frente a la 

54  Garza, 1975, p. 128.
55  Códice Pérez, op. cit., p. 57.
56  Códice Pérez, op. cit., pp. 57-59.
57 L ópez Cogolludo, op. cit., vvwol. I, pp. 331-335.
58 E l proceso de instauración de escuelas se puede consultar en Solís, 2008, pp. 67-84.



119

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

nación, se debilitaron aún más las instituciones y la organización social nativas y 
los mayas quedaron enmarcados en un conjunto de nuevas instituciones sociales 
(de educación, de gobierno, de justicia) promotoras del cambio cultural y del 
pensamiento occidental.

Frente a esas transformaciones, el pensamiento maya antiguo, con sus códigos 
de tiempo cíclico y vaticinios, está dejando de corresponder a las nuevas experien-
cias de vida social derivadas del desarrollo socioeconómico articulado en el trabajo 
libre, el avance en el sistema educativo, la influencia de ciencia y la tecnología y 
la destrucción de los parámetros de la política tradicional, entre otros fenómenos. 
En algún momento, entre 1750 y 1850, las creencias en la rueda de los katunes 
se desdibujaron. Pero el desplazamiento de esos contenidos de la estructura de 
ese estilo de pensar se polarizó en dos ámbitos, en sus extremos: en los ciclos 
de corta y de mayor duración, para los que aún se mantiene la renovación de 
los vaticinios.59 Para decirlo con otras palabras, la existencia de predicciones y 
augurios es prueba de que, de alguna manera, sobrevive la percepción de que el 
tiempo se mueve en ciclos que se repiten, aun cuando no se recuerde la duración 
de esos ciclos ni sus características originales. Significa que el pensamiento maya 
no ha sido desplazado del todo por el impacto del pensamiento racionalista. 
Pero también hay que decir que el olvido de la duración de los ciclos es señal de 
algo más profundo y grave; una tendencia a la desaparición del procedimiento 
social de construcción del conocimiento de estilo maya.60

Un repaso de la historia reciente nos muestra que si bien en algún momento 
del siglo xix se dejó de usar el calendario maya, aún pervivían ciertas “profecías” 
que demostrarían la vigencia del tiempo cíclico en la medianía de esa centuria. 
El obispo Carrillo y Ancona consignó algunas que, dice, hacen referencia a la 
predicción de la sublevación maya de 1847 y entre ellas apunta la siguiente: 
”Habrá de volver el blanco la vista al Occidente”.61 Pero los indicios más claros 
de la continuidad del tiempo cíclico entre los mayas tradicionales se hallan en 
las proclamas del oráculo Juan de la Cruz de los mayas rebeldes del centro de 

59 E n 1968 el etnógrafo Alfonso Villa Rojas realizó una evaluación sobre la permanencia de 
los conceptos antiguos de tiempo y espacio entre los mayas de Yucatán, Chiapas y Guatemala. 
Concluyó que, en lo que al tiempo corresponde, por la aculturación se había perdido el manejo de 
los conceptos de largo plazo y en algunos grupos mayances apenas quedaban reminiscencias en el 
manejo de los días y de los años. Para los mayas de la Península de Yucatán, apuntó, ya casi había 
desaparecido toda memoria de su antiguo calendario (Villa Rojas, 1986, p. 147). Pero la etnografía 
ha reportado la creencia acerca de un próximo cambio de era.

60 E n 1980, Paul Sullivan advirtió que entre los mayas de Tuzic sólo permanecían vigentes los 
ciclos, las “profecías” y los signos del año y de las eras o edades. La era actual terminará pronto y el 
ser humano como lo conocemos desaparecerá pero para dar origen a otro tipo de personas en un 
cambio súbito y radical. A ese cambio se le denomina wuts’. Advierte que los vaticinios sobre el fin 
del mundo conforman una especie de marco conceptual dentro del cual los habitantes de ese lugar 
interpretan su existencia. Sullivan, 1980, pp. 59-65.

61  Carrillo y Ancona, 1937, pp. 435-436.



120

pedro bracamonte y sosa

Quintana Roo. Afortunadamente se conservan algunos de los mensajes que, ela-
borados por el oráculo a través de su secretario Manuel Nahuat, fueron enviados 
a los pueblos rebeldes.62 El 15 de octubre de 1850 el oráculo dictó sus orde-
nanzas en las cuales se atiende a las circunstancias del momento por la guerra 
contra los blancos pero también expresan un proyecto de mucho más largo plazo. 
Dice Juan de la Cruz “les pido a todas mis tropas que […] aunque escuchen el 
estruendo de la escopeta del enemigo encima de sus cabezas, a nadie le pasará nada, 
porque ya llegó otra vez la hora de la incitación en contra de los blancos, así como 
cuando empezó. Sabrán, cristianos, que ando con ustedes a todas horas, voy delante 
de ustedes, protegiéndoles de los enemigos para que nada les pase, mis criaturas 
indígenas”.63 Aún hoy, en los pueblos de mayas libres originados durante la Guerra 
de Castas en el oriente de la Península existen evidencias claras de que se espera 
un tiempo en el que se reiniciará la guerra por la libertad y que el mundo actual 
desaparecerá para dar inicio a otro. Recordemos otra vez que la destrucción del 
mundo es nodal en la mitología maya, en la creación del hombre y en su renova-
ción. En el Chilam Balam de Tuzic se ubica un pasaje muy ilustrativo que incluye 
15 señales que anunciarán esa destrucción, una por día.64 Todo ello precederá a 
la llegada de Jesucristo.

Los registros etnográficos y etnohistóricos del siglo xx demuestran la pervi-
vencia de la actividad augural en ciclos de corta duración entre los mayas de 
las comunidades tradicionales. Como ejemplos baste apuntar el xoc kin y el 
tamaxchi’. El primero es un sistema empleado por los h-menes mayas y la misma 
población para pronosticar el estado de las lluvias del año que se inicia, un cono-
cimiento imprescindible como sabemos para el cultivo del maíz. Es probable 
que esta manera de pronosticar el clima esté abiertamente influida por la cultura 
europea o que simplemente sea una adopción y adaptación creadora de un con-
tenido de esa cultura, pero eso no importa. Aun si se tratara de una adopción 
debemos entender que su integración a la cultura local sólo pudo ser factible 
por la existencia previa de ese estilo de pensamiento articulado en el tiempo 
cíclico.65 De manera que puede afirmarse que entre los mayas tradicionales la 

62 L a primera misiva está fechada el 1° de febrero de 1850 en el pueblo de Chan Santa Cruz, 
refugio y capital rebelde, y la última el 26 de septiembre del año siguiente en Balamná, el templo 
que fue erigido a la Cruz Parlante en el centro de ese mismo pueblo. Quintal Marín tradujo al 
castellano y publicó ocho de los mensajes de Juan de la Cruz. Ver Correspondencia, 1991, pp. 
68-69, 86-91, 93-99, 101-103, 111-113.

63  15 de octubre de 1850.
64  Chilam Balam de Tuzik, pp. 25-29. Una traducción de esta parte se encuentra en Sullivan, 

1991, pp. 221-225.
65 E se sistema de vaticinar se divide en cuatro partes. En la primera (hunualak xoc), los 12 días 

iniciales del mes de enero corresponden a un mes correlativo del año siguiente, de manera que si 
llueve el 1 de enero, lloverá en enero del próximo año. En la segunda (caualac xoc), se empieza con 
el día 13 y termina con el día 24 de enero. La predicción es, sin embargo, en sentido contrario en 
los meses del año a predecir. Así, si llueve el 13 de enero lloverá en diciembre del año siguiente. 



121

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

vida cotidiana aún está íntimamente asociada a los augurios y a ciertos sueños 
que los ayudan a guiar su comportamiento y a enfrentar males y enfermedades; 
ofrecen señales que deben ser socialmente asimiladas para poderse interpretar 
cuando aparecen, ya sea en el mundo material o en los mismos sueños. Algunas 
de esas consejas y augurios se ponen de relieve en el siguiente fragmento de una 
entrevista que explica al tamaxchi’:

El tamaxchi’ ¿Sabes lo que es tamaxchi’? Algo que no es bueno, expresa que sucederá 
algo doloroso (malo). Algo que es tamaxchi’, si se ve que una serpiente, una culebra 
se mete las narices en la tierra y no se ve por dónde se metió, entonces es tamaxchi’. 
Al igual que ver un cangrejo, al cual se le caen las patas, no tardará en morir una per-
sona. También si se ve al yaaj [un pájaro, aunque el vocablo también expresa dolor], 
él dice su nombre pero más sufrimiento es el que expresa. Si se está yendo y él viene 
detrás siguiendo a uno, yaaj, yaaj se acerca el momento de algún suceso sobre alguna 
persona. Te digo la verdad, una vez me sucedió, estaba yendo a la milpa, cuando 
me di cuenta que el yaaj me seguía y luego en una loma zumbó mi oído, me dije 
entonces: –mejor regreso, algo pasará o me sucederá algún mal o algo. Cuando llegué 
(a mi casa) mi hermanito ya había muerto. Avisa, yaaj es su nombre, y dolor expresa. 
Es tamaxchi’.66

Al mismo tiempo, los vaticinios de largo plazo son todavía populares en las 
comunidades tradicionales. El fragmento de los signos de la llegada del cataclismo 
y de la renovación, contenido en el Chilam de Tuzic, ha permanecido con vigen-
cia en la zona de asentamientos rebeldes y en las comunidades tradicionales hasta 
nuestros días. A veces los relatos de los campesinos apenas y se pueden diferenciar 
de las profecías cristianas pues la cosmovisión ha asimilado el contenido de esa 
doctrina desde el origen del hombre y del mundo hasta el juicio final. Pero en 
ocasiones, el mensaje es mucho más claro y la estructura del pensamiento maya 
aflora aunque revestido con la nueva religiosidad. Es el caso de un relato sobre 
el fin del mundo que el antropólogo Jesús Lizama recogió en 1994, asimismo 
en Tuzic, que habla del tiempo que viene, de los signos, de los vaticinios y de 
una renovación. Le fue comunicado por el hijo de un anciano rezador quien era 
pariente de uno de los jefes de las compañías militares del pueblo de Tixcacal 
Guardia. He aquí un fragmento:

Esta era ya está por terminar. Hace tres mil años vivían en el mundo los puso’ob, hom-
bres que se habían pasado inventando cosas, tal como ahora sucede con los químicos, 

La tercera parte (oxualak xoc), abarca del 25 al 30 de enero y cada uno corresponde a dos meses del 
año siguiente, por ejemplo el 25 de enero significa a enero y febrero del año entrante. Por último, 
la cuarta parte (canualak xoc) abarca las 12 horas diurnas del 31 de enero, cada una representando 
a un mes del año posterior (Rubel, 1965, pp. 391-395).

66 E ntrevista a don Maximiliano Chan Couoh por Miguel Oscar Chan Dzul, Popolá, Vallado-
lid, 29 de diciembre de 2008.



122

pedro bracamonte y sosa

que te pueden decir muchas cosas. Será la guerra o la inundación las que acaben con 
el mundo, aunque también puede venir una quemazón, cuando se volteará la tierra 
como si fuera también un temblor. Y el mundo se va a poblar de otros hombres.67

El relato se mueve en el contexto histórico de la rebelión indígena de 1847-
1901, de la modernización socioeconómica de la península yucateca que inició 
hacia 1970 e incluyó grandes inversiones en el desarrollo turístico del Caribe 
peninsular y de las crisis económicas recurrentes de la economía mexicana desde 
1980 que también impactaron, por la inflación y el deterioro de los salarios, 
a la economía crecientemente monetarizada de los mayas. Queda resguardado, 
el relato, por las estructuras tradicionales (militares y religiosas) y por el con-
trol territorial y social de los dirigentes que ofrecen espacios de preservación y 
recreación del pensamiento propio. Pero los cambios se hacen sentir. Para cuando 
Lizama realizó su trabajo de campo en Tuzic, en 1994, la migración era apenas 
inicial, pero ahora es un fenómeno común entre los jóvenes, quienes acuden a 
laborar a hoteles de la Riviera Maya. En visitas más recientes (2006) Lizama pudo 
constatar la pervivencia de los vaticinios, a pesar de los cambios económicos.68 
No es de extrañar, entonces, que los vaticinios continúen en el eje de la vida y en 
el futuro.

Pensamiento antiguo y redistribución

El análisis de las condiciones de vida es una buena base para contrastar la 
estructura del pensamiento maya con los patrones de la modernidad socioeco-
nómica que afectan a ese pueblo y reflexionar, entonces, sobre el presente, tanto 
de los mayas tradicionales como de aquellos que se desplazan, por necesidad o 
por voluntad, hacia los cánones de la vida occidentalizada. Es fácil suponer que 
el pensamiento maya antiguo no encaja con la modernidad y con el concepto 

67  Comunicación personal Jesús Lizama Quijano.
68 P ara el tiempo largo se conservan, entre los tradicionalistas, estructuras de periodos recurren-

tes que advierten el retorno del hombre-dios en la figura de Kukulcán. Quizá sea, como dije antes, 
un recuerdo de lapsos de 260 años, lo que coincidiría aproximadamente con la última manifesta-
ción de la serpiente emplumada en Yucatán en la persona de Jacinto Canek en 1761. En este tenor, 
un relato recogido en el pueblo de Xocén acerca del “Rey indio y la expulsión de los españoles” hace 
gala del sincretismo que actualmente se puede encontrar entre los mayas, entre las cosmovisiones 
originaria y cristiana, pero esa adaptación cultural se estructura sobre cánones de tiempo cíclico y 
elaboración de vaticinios. Xocén es un pueblo en el que sobreviven relatos acerca de la creación 
del hombre maya y de la conquista. Sus habitantes se consideran descendientes de los itzaes con 
antiguos vínculos con Chichén Itzá, la ciudad monumental erigida a Quetzalcoatl, y creen que la 
Cruz Parlante que dirigió a los rebeldes de la Guerra de Castas salió de ese pueblo y un día regresará. 
En Xocén permanece una cruz de piedra que es denominada “Santísima Cruz Tun Tres Personas” 
porque tiene dos hermanas que pronto se reunirán con ella. Como la cruz, se cree, apareció en ese 
lugar al inicio del mundo, su santuario es llamado precisamente el Centro del Mundo (Terán y 
Rasmussen, 2005, pp. 31-51).



123

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

de desarrollo que ha sido construido por académicos y gobernantes; pero lo que 
sí encaja es la aplicación del esfuerzo productivo de los portadores de ese pensa-
miento en los objetivos de la modernización capitalista. En general se concibe 
que el pueblo maya sólo puede desarrollarse en la medida que adopte los patrones 
socioeconómicos de la modernidad (escolaridad, trabajo asalariado y profesional, 
abandono de la vida corporativa, consumo de bienes industriales, castellanización 
e inglés como segunda lengua). También es fácil advertir que la pervivencia de la 
realidad que armoniza con el pensamiento maya, pues se creó y se transformó con 
él, va perdiendo sus principales espacios de reproducción, en especial la milpa y 
la vida comunitaria.

Algo mucho más difícil de analizar es el proceso de cambio, en los portado-
res de la cultura maya del pensamiento tradicional al moderno, transición que 
pasa por fases inacabadas de resocialización y de socialización de las generaciones 
siguientes en el contexto de una nueva realidad objetiva. Un estudio realizado 
en Cancún en 1999 a migrantes trabajadores de origen maya demuestra que la 
trasculturación, aunque lenta, es perceptible si se atiende a los procesos de reso-
cialización por medio de la capacitación laboral de los migrantes adultos y de la 
escolaridad en las generaciones que nacen y crecen en ese espacio urbano de ser-
vicios turísticos.69 En el municipio de Mérida, con su zona urbana, es más alto el 
desplazamiento lingüístico según encuestas realizadas en 2004 y 2008 (vid infra). 
Para el corto plazo, no es difícil suponer que el término inacabado del proceso 
expresa una dualidad en la que la persona queda, como en un cuento de Aguilar 
Camín,  atrapada en un pliegue de la historia. Por una parte, el sedimento del 
conocimiento antiguo adquirido no sirve para guiar la acción en el nuevo mundo 
de la vida real en los espacios de la modernidad y del sistema de pensamiento 
dominante y, por la otra, lo inconsistente y fragmentario del pensamiento hege-
mónico aprendido en la escuela no alcanza tampoco para ese propósito. Lo peor 
es que la occidentalización representa una ruptura que, en mayor o menor 
medida, dificulta o impide el retorno a la estructura del pensamiento antiguo 
que ya no tiene correlato con el contexto socioeconómico. Se trata de un proceso 
de aculturación excluyente, de sustitución lingüística incompleta y de generación de 
marginados sociales. El único camino viable resulta ser la occidentalización gere-
nacional, la huida del estigma étnico por el camino de la aculturación.

Desde el siglo xvi, los diccionarios mayas han incluido distintos conceptos o 
vocablos que ofrecen una idea acerca de la visión de este pueblo sobre la riqueza 
material, su distribución, el progreso, el bienestar material y espiritual y otras 
nociones que, en lo general, parecieran asociadas al concepto contemporáneo de 
desarrollo tal y como se usa comúnmente en los ámbitos académicos y guber-
namentales. Veamos alguna de esa terminología. En lengua yucateca Ki’kii’as, 
por ejemplo, significa “el que está muy contento, consolado y gustoso, sin pena 

69 S ierra Sosa, 2007, pp. 285-299.



124

pedro bracamonte y sosa

ni trabajo y que no le falta nada”.70 Ayik’al expresa, entre otras cosas, ser “rico 
de bienes”, “rico, poderoso en dinero”, “opulento, adinerado” y “hombre rico o 
que tiene mucha familia”.71 Para la prosperidad, entendida como abundancia, 
se tiene el vocablo específico de k’aaknakil.72 Tales términos se pueden emplear, 
de manera indistinta, al individuo, a un grupo o a la colectividad. En contraste, 
otros conceptos del habla maya de la península yucateca hacen clara referencia 
a la situación de penuria, pobreza y alejamiento del bienestar socioeconómico. 
Se le llama etmenbail a quién es “pobre con otro, compañero en pobreza y bajeza 
de estado”.73 El ah hoch’ob es el “buscavida o pobre mendigo que va a donde 
están comiendo para que lo conviden”.74 Existe un término que abarca un 
amplio campo semántico para manifestar la condición de desventura económica. 
Numya se emplea para denotar tribulación, trabajo, miseria, “penuria, aflicción, 
fatiga, molestia, adversidad” y también necesidad, de manera que ha numya es la 
palabra usada para hablar del “pobre, miserable, necesitado”.75

Tales términos, los que implican riqueza y prosperidad y, en contraparte, 
aquellos que refieren miseria y desventura, tienen valor para el análisis del pensa-
miento maya relativo al bienestar material y espiritual -eso que conocemos como 
desarrollo- sólo cuando se les mira en su contexto cultural y en el entorno de 
una estructura social, pero, sobre todo, en su dimensión histórica. Esto significa 
que para comprenderlos se debe atender, de manera más general, a la visión del 
Mundo de ese pueblo, una perspectiva que se contiene en su literatura oral y 
escrita, en donde, como hemos visto, se plasman los conceptos interrelacionados 
de tiempo y espacio, que atienden al ideal de la trascendencia y del futuro colec-
tivo con la intervención de los vaticinios. Se puede concluir que esas nociones 
antagónicas que están registradas en los diccionarios mayas hacen referencia, en el 
contexto de la concepción del tiempo cíclico, a estados de la vida social que, en 
buena medida, son dependientes de las cargas de las divisiones de los ciclos que 
se repiten, a la manera de expectativas y de explicaciones ideológicas realizadas 
por los sabios y gobernantes, y refrendadas por medio de los complejos rituales. 
De modo que, por ejemplo, como hemos visto, por los vaticinios diarios, quien 
nació en un día aciago y cuya carga, que define la personalidad, resulta negativa, 
quedará impelido a sobrellevarla a lo largo de la vida. Pero, por otra parte, se 
puede inferir que el desplazamiento de la visión profunda del tiempo cíclico por 
la idea occidental del tiempo lineal, que es un hecho más o menos reciente en la 
historia maya producto de la aculturación obligada, debe implicar la resignifica-

70  DMC, p. 313.
71  DMC, p. 20.
72  DMC, p. 364.
73  DMC, p. 161.
74  DMC, p. 218.
75  DMC, pp. 567-588.



125

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

ción de esos conceptos bajo los parámetros de la sociedad de consumo desligando 
a la persona de las cargas sobrenaturales que definen de antemano su futuro.

En el pensamiento maya antiguo, las ideas acerca de riqueza/pobreza, bienes-
tar/desventura, quedaron articuladas al eje de la cosmovisión del tiempo cíclico. 
En ese tejido, el crecimiento o la prosperidad económica no se concibe como 
un objetivo independiente a perseguir sino que forma parte del pensamiento 
totalizador que explica la existencia por los mitos, la religión y la aplicación de 
tecnologías ancestrales en un único concepto integrado. Dicho de otro modo, 
que el crecimiento económico es una función de un objetivo distinto y no una 
meta por sí misma. Así, el trabajo se utilizaba en el Yucatán prehispánico para la 
construcción de grandes obras que comunicaran el plano terrenal con el celeste y 
el inframundo, antes que para acumular excedentes e incrementar el consumo, así 
fuera de la élite. Así, Chichén Itzá fue portentosamente reedificado para el culto 
a Kukulkán, con esplendorosas manifestaciones arquitectónicas y artísticas, pero 
no soportó un colapso generado por una prolongada sequía y la exacción a los 
campesinos.76 De nuevo, la milpa es el mejor de los ejemplos del sentido de 
la economía antigua pues involucra un sistema tecnológico de producción ali-
mentaria perfeccionado por siglos, pero ha sido mucho más que eso; un espacio 
de comunicación con las deidades, con los señores dueños de la naturaleza por 
medio de los continuos rituales, y su principal ceremonial el chachaac es la esce-
nificación misma de la visión del cosmos. Es decir, la función económica de la 
milpa queda atrapada en las otras esferas de la realidad social. La producción de 
maíz es, claro, indispensable para la sobrevivencia y para el engrandecimiento 
de la sociedad pero con la milpa se logran también otros fines de igual o mayor 
significación. Lo mismo se puede decir del consumo, como necesidad humana, 
que no se entiende como una actividad aislada o independiente en el contexto de 
la vida cotidiana, y lo mismo vale para la acumulación de satisfactores materiales. 
El padre Landa lo percibió con toda nitidez en el siglo xvi, y lo expresó de la 
siguiente manera, al decir de los mayas que:

muchas veces gastaban en un banquete lo que en muchos días, mercadeando y trom-
peando, ganaban; y que tienen dos maneras de hacer estas fiestas. La primera que es de 
los señores y gente principal, obliga a cada uno de los convidados a que hagan otro tal 
convite y que den a cada uno de los convidados un ave asada, pan y bebida de cacao 
en abundancia y al fin del convite suelen dar a cada uno una manta para cubrirse y 
un banquillo y el vaso más galano que pueden, y si muere alguno de ellos es obligada 

76  Richardson, pp. 154-159, ha analizado este fenómeno en términos de racionalidad cam-
pesina frente a racionalidad de agricultores. Mientras en la primera la perspectiva es lograr la 
subsistencia con el menor trabajo posible, en la segunda los cultivos se expanden e intensifican 
para obtenerse ganancias por medio del mercado. Pero no es claro que los campesinos milperos 
mayas trabajen ahora menos que otros grupos sociales portadores de la racionalidad capitalista. 
Los milperos, de acuerdo con nuestras encuestas, por ejemplo, laboran hasta edades muy avanzadas. 
Ver EMPIMAYA, 2004 y 2008.



126

pedro bracamonte y sosa

la casa o sus parientes a pagar el convite. La otra manera es entre parentelas, cuando 
casan a sus hijos o hacen memoria de las cosas de sus antepasados; y ésta no obliga a 
restitución, salvo que si cuando han convidado a un indio a una fiesta así, él convida 
a todos cuando hace fiesta o casa a sus hijos. 77

Convites redistributivos y carencia de acumulación de bienes de consumo para 
capitalizar suponen una idea específica acerca de la riqueza y del bienestar y no 
la carencia de ella. Pero son conceptos enmarcados en el sistema de pensamiento 
con fuerte estructura en los mitos que norman la conducta humana.

En 2008 aplicamos la Segunda Encuesta sobre Marginalidad, Pobreza e Identi-
dad del Pueblo Maya de Yucatán, utilizando como base los resultados estadísticos 
del conteo de población de 2005, en el que se hallaron 538,355 hablantes de 
lengua indígena en Yucatán, dato que significa una disminución del 2% res-
pecto del censo de 2000. El resultado confirmó las tendencias encontradas 
en la primera encuesta realizada en 2004, las que se apuntan a continuación: 
a) un proceso álgido de treciarización del empleo y de la economía indígena, es 
decir, un desplazamiento de la población maya-hablante del sector primario hacia 
los sectores secundario y especialmente el terciario de la economía regional, b) un 
crecimiento en el nivel de escolaridad que resulta más visible en los mayas que 
viven en los ámbitos urbanos y en contextos de socialización de menor represen-
tatividad demográfica maya, c) un desplazamiento del uso de la lengua original y 
pérdida de costumbres y rituales, aunque con una marcada tendencia a mantener 
la adscripción o identidad étnica, d) niveles muy bajos de ingresos al grado de 
dependerse de programas gubernamentales para la sobrevivencia, y e) un claro 
incremento, a pesar de la pobreza económica, en el consumo de bienes indus-
triales y mayor inclusión en espacios de vida ciudadana, como son los partidos 
políticos. En conjunto, la información de las dos encuestas (2004 y 2008) mues-
tra un panorama de cambio acelerado de la realidad que viven los mayas, pues 
quedan inmersos en los ámbitos de la modernidad. Tal proceso, se puede colegir 
de la misma información, está generando profundos cambios de mentalidad y 
terminando de fracturar la estructura del pensamiento antiguo para dar cauce al 
pensamiento occidentalizado.

Los cambios en la mentalidad son evidentes en la estrecha relación entre esco-
laridad y envejecimiento y sustitución lingüística que es obvia en la gráfica en 
la que se correlaciona la capacidad de entender la maya con los niveles de esco-
laridad, de acuerdo con los resultados de la misma encuesta de 2008. Quienes 
en los hogares en los que el jefe de familia es maya-hablante dejan de hablar o 
entender la lengua original tienen relativamente mayor posibilidad de un com-
portamiento ascendente en los grados de escolaridad. Otra manera de ejemplificar 
el desplazamiento de la estructura del pensamiento antiguo en la sociedad maya 

77 L anda, op. cit., p. 38.



127

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

contemporánea es atendiendo a la enseñanza de la lengua original a los recién 
nacidos en el hogar. Aún cuando los padres maya-hablantes reconocen el valor 
de su lengua original tienden a preferir la enseñanza del castellano a los menores 
para conseguir un mejor desempeño en la escuela y, en el futuro, para ocupar un 
sitio en los mercados laborales de la región.78

Con base en los datos de la encuesta de 2004, y para lograr un acercamiento a 
la gradación de la pobreza asignada socialmente al grupo maya, elegimos tres indi-
cadores que consideramos básicos, cuya correlación permitiera agrupar a los jefes 
de familia, de manera operativa, en ciertos niveles de acceso a satisfactores y, por 
contraste, de carencias. Tales indicadores son: nivel de ingreso monetario, nivel de 
escolaridad y número de bienes industriales en el interior de la vivienda.79 Con la 
información de 2008 aplicamos el mismo ejercicio con resultados similares a los 
encontrados cuatro años atrás, como se expresa en el histograma que sigue.80 
Hay que aclarar que la intención no ha sido medir la pobreza, sino nada más 
ofrecer un acercamiento a las condiciones de penuria de la población maya. 

78 E n la EMPIMAYA de 2008 el 45.73% de quienes respondieron a la interrogante sobre qué 
lengua enseñan primero a los hijos respondieron que el castellano, el 47.56% dijo que castellano y 
maya y sólo el 6.71% expresó preferir el maya.

79 L os resultados se pueden consultar en Bracamonte, 2007, pp. 290-292.
80 L os indicadores se formaron considerando como BAJA la correlación Salario mínimo muy 

bajo (hasta 1) + escolaridad baja (hasta primaria completa) + muy escasos bienes (hasta 4); como 
MEDIA la correlación entre Salario mínimo bajo (de 1 a 3) + escolaridad media (secundaria com-
pleta) + escasos bienes (de 5 a 8) y como ALTA la correlación entre Salario mínimo medio (superior 
a 3) + escolaridad alta (preparatoria incompleta y más) + bienes suficientes (9 o más).

Fuente: EMPIMAYA, 2008.



128

pedro bracamonte y sosa

La correlación de esos índices arroja tres grupos muy claros de inserción en el 
binomio bienestar/carencias, que se ajustan a los distintos contextos de socia-
bilidad. En términos generales en este ejercicio sólo un 4.4% de las familias 
que tienen jefes maya-hablantes puede ser tipificado con un nivel aceptable de 
bienestar, pues es obvio que mayor ingreso y escolaridad del jefe así como la 
incidencia de alto número de satisfactores reflejan mejores condiciones en la 
reproducción de la familia, en alimentación, vivienda, acceso a salud y educación, 
entre otros indicadores. Además, un 11% de las familias se encuentra en una 
situación que puede ser calificada en el límite entre un mínimo de bienestar y la 
carencia, debido a que con seguridad enfrentan problemas para su reproducción, 
al menos en algunas de las variables antes citadas. El 84.6% de las familias, en 
contraste, conjuga condiciones de carencia que son suficientes para hablar de 
franca pobreza, con mínima capacidad del jefe de familia para encontrar trabajo 
estable por su baja escolaridad y con acceso muy restringido a los satisfactores 
para la reproducción de la fuerza de trabajo del grupo doméstico. El mismo his-
tograma demuestra que la pobreza de los mayas tiende a disminuir en el contexto 
urbano y moderno de la economía y llega a sus niveles más álgidos en los tipos 
municipales 4 y 5 de franca mayoría maya, en las localidades pequeñas entre 
los que más del 87.7% pude ser calificado de pobre, si nos ceñimos a las variables 
consideradas para esta clasificación.

El análisis hasta aquí planteado permite colegir que la estructura del pensa-
miento maya antiguo o tradicional aún está presente en los portadores de esa 
lengua y cultura, a pesar de los cambios dinámicos producidos por la occidenta-
lización y modernización socioeconómica. Esa visión del Mundo posee su propia 
lógica en la apreciación de los parámetros de riqueza y pobreza que se explican 
como una totalidad del comportamiento social frente al futuro. Así, el desarrollo 
se entiende de manera integral, es decir, en forma corporativa y en analogía con 
el entorno. Pero en el inicio del tercer milenio, es claro que la misma estructura 
del tiempo cíclico va perdiendo coherencia en la medida que se impone una forma 
distinta de construcción de la realidad, en la que la escolaridad es central y tiende 
a la homogeneización de un estilo occidental de entender el Mundo, y tal cambio 
debe implicar nuevas concepciones acerca del binomio pobreza-riqueza y sobre 
el concepto de progreso o desarrollo. Hay que aclarar, por otra parte, que vida 
corporativa y redistribución de bienes que acompañan al sistema de pensamiento 
maya antiguo no conducen, como requisito, a pobreza socioeconómica aun 
cuando no resulten mecanismos apropiados para la capitalización empresarial e 
impongan un límite al ahorro familiar. La pobreza, en el contexto de los pueblos 
indígenas, es antes que nada un resultado directo del papel subordinado y asi-
métrico que les fue asignado desde la conquista, como productores de ingentes 
excedentes económicos enajenables. Pero, sin duda, la falta de simetría entre 
pensamiento antiguo y contexto de modernización produce una colisión, esto es, 
una ruptura en la construcción social de la realidad pues el pensamiento maya no 



129

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

encaja en los requerimientos de la estructura socioeconómica de mercado. Así se 
explica, entonces, que los mayas que abandonan el mundo coherente de la milpa 
y de la comunidad sólo puedan encontrar refugio en calidad de albañiles en la 
industria de la construcción, en los puestos menos calificados de las manufacturas 
y especialmente en el sector de los servicios, la mayoría con ingresos menores a 
un salario mínimo.

Fuente: EMPIMAYA, 2008. Los tipos municipales corresponden al porcentaje de 
representación de hablantes de lengua indígena respecto del total de habitantes de 5 años y más 
de los municipios de Yucatán. Se eligieron cinco niveles de representación por rangos de 20%.



130

pedro bracamonte y sosa

Bibliografía

Acuña, René (ed.)
1995	 Devocionario de Nuestra Señora de Izamal. México, UNAM.

Acuña, René y David Bolles
1999	 “Cinco textos oraculares mayas”, Estudios de cultura maya, Volumen XX: 230-

253. México, UNAM.

Álvarez, Cristina
1980	 Diccionario etnolingüístico del idioma maya yucateco colonial. México, UNAM.

Aveni, Anthony F.
1993	 Observadores del cielo en el México antiguo. México, FCE.

Barrera Vázquez, Alfredo
1981	 “Horóscopos mayas”, Estudios lingüísticos, Tomo II. Mérida, Fondo Editorial de 

Yucatán.

Barrera Vázquez, Alfredo y Sylvanus G. Morley
1949	 The Maya Chronicles. Washington, Carnegie Institution of Washington.

Barrera Vázquez, Alfredo y Silvia Rendón (trads.)
1985	 El libro de los libros de Chilam Balam. México, FCE.

Baudez, Claude-Francois
2004	 Una historia de la religión de los antiguos mayas. México, UNAM.

Bracamonte y Sosa, Pedro
2004	 La encarnación de la profecía. Canek en Quisteil. México, CIESAS, ICY y M. Á. 

Porrúa.
2007	 Una deuda histórica. Ensayo sobre las condiciones de pobreza secular entre los mayas 

de Yucatán. México, CIESAS y M. Á. Porrúa.

Bracamonte y Sosa, Pedro y Jesús Lizama Quijano
2006	 Tocando fondo. Resultados básicos de la encuesta sobre marginalidad, pobreza e 

identidad del pueblo maya (EMPIMAYA, 2004). Mérida, CIESAS.

Bourdin, Gabriel
2002	 “El cuerpo y la persona humana en el léxico del maya yucateco” (tesis de maes-

tría). México, UNAM, FFL.

Brinton, Daniel G.
1969	 The Maya Chronicles. New York, AMS Press.



131

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

Carrillo y Ancona, Crescencio
1937	 Historia Antigua de Yucatán. Mérida, Compañía Tipográfica Yucateca.

Códice Pérez
1949	E rmilo Solís Alcalá (trad.). Mérida, Edición de la Liga de Acción Social.

Chávez Guzmán, Carmen Mónica
2009	 “Medicina maya en el Yucatán colonial (siglos XVI-XVIII)”, tesis de doctorado 

en Estudios Mesoamericanos, México, UNAM.

Chilam Balam de Chumayel
1973	P rólogo y traducción de Antonio Mediz Bolio. México, UNAM.

Chilam Balam de Tuzik
1996	 México, Grupo Dzíbil.

Diccionario Maya Cordemex
1980	A lfredo Barrera Vázquez (dir.). Mérida, Ediciones Cordemex.

Drew, David
2002	 Las crónicas perdidas de los reyes mayas. México, Siglo XXI.

Edmonson, Murno S.
1995	 Sistemas calendáricos mesoamericanos. El libro del año solar. México, FCE.

Fagan, Brian
1999	 Floods, famines and emperors. El niño and the fate civilizations. New York, Basic 

Books.

Farriss, Nancy
1992	 La sociedad maya bajo el dominio colonial. La empresa colectiva de la superviven-

cia. Madrid, Alianza Editorial.

Garza, Mercedes de la
1975	 La conciencia histórica de los antiguos mayas. México, UNAM.
1988	 Rostros de lo sagrado en el mundo maya. México, Paidós.

Knorosov, Yury Valentinov
1997	 “Desciframiento de la escritura maya I”, Edición e integración de Agueda Ruiz, 

mecanuscrito, México.
1999	 Compendio Xcaret de la escritura jeroglífica maya. México, UQROO-Promotora 

Xcaret.

Landa, Diego de
1973	 Relación de las cosas de Yucatán. México, Editorial Porrúa.



132

pedro bracamonte y sosa

León-Portilla, Miguel
1986	 Tiempo y realidad en el pensamiento maya. México, UNAM.
1988	 “Nuevas aportaciones sobre el tema del tiempo entre los mayas”, Estudios de 

Cultura Maya, vol. XVII: 445-467.

Lizama Quijano, Jesús
s/f	 “Las señales del fin del mundo: Una aproximación a la tradición profética de los 

cruzoob” (manuscrito).

López Cogolludo, Diego
1954	 Historia de Yucatán. Campeche, Comisión de Historia, 3 Tomos.

Luckmann, Thomas
1996	 Teoría de la acción social. Barcelona, Paidós.

Mannheim, Karl
1987	 Ideología y utopía. México, FCE.
1990	 El problema de una sociología del saber. Madrid, Tecnos.

Manuscrito de Chan Cah
1982	 México, Grupo Dzibil.

Martin, Simon y Nikolai Grube
2002	 Crónica de los reyes y reinas mayas. La primera historia de las dinastías mayas, 

México, Planeta.

Quintal Marín, Fidelio
1991	 Correspondencia de la Guerra de Castas. Mérida, UADY.

Richardson B., Gill
2008	 Las grandes sequías mayas. Agua, vida y muerte. México, FCE.

Roys, Ralph L.
1967	 The Book of Chilam Balam of Chumayel. Norman, University of Oklahoma 

Press.

Rubel, Arthur J.
1965	 “Un vistazo al xoc kin de los mayas de hoy”, Estudios de Cultura Maya V: 391-

395.

Sierra Sosa, Ligia Aurora
2007	 Mayas migrantes en Cancún, Quintana Roo. México, Plaza y Valdés.

Solís Robleda, Gabriela
2003	 Bajo el signo de la compulsión. El trabajo forzoso indígena en el sistema colonial 

yucateco, 1540-1570. México, CIESAS, M. Á. Porrúa, INAH e ICY.



133

sistema de pensamiento maya y pobreza socioeconómica

2008	 Las primeras letras en Yucatán. La instrucción básica entre la conquista y el segundo 
imperio. México, CIESAS y M. Á. Porrúa.

Sullivan, Paul
1980	 “Algunos problemas en el estudio de la cosmovisión”, Yucatán: historia y econo-

mía. Año 4 (21): 59-65. sept-oct.
1983	 “Contemporary Yucatec Maya Apocalyptic profhecy. The Etnographic and His-

torical Context”, tesis doctoral Johns Hopkins University. Baltimore.
1991	 Conversaciones inconclusas. Mayas y extranjeros entre dos guerras. México, Gedisa.

Teeple, John D.
1937	 Astronomía Maya, versión castellana y notas de César Lizardi Ramos. México, 

Talleres Gráficos de la Nación.

Terán Contreras, Silvia, y Christian H. Rasmussen
2005	 Xocén. El pueblo en el Centro del mundo. Mérida, UADY.

Villa Rojas, Alfonso
1986	 “Los conceptos de espacio y tiempo entre los grupos mayances contemporá-

neos”, León-Portilla, Miguel, Tiempo y realidad en el pensamiento maya. México, 
UNAM.




