Peninsula
vol. IV, ndm. 2
OTONO DE 2009

DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE
LA IDENTIDAD ZOQUE: LA VISION PRESENTE
EN DOS COMUNIDADES DE CHIAPAS!

MaRria Sirvia SANCHEZ-CORTES Y ELENA Lazos CHAVERO
Facultad de Ciencias e Instituto de Investigaciones Sociales, UNAM

Nos dicen zoques porque nuestros padres asi hablaban y no podian hablar el castellano,
por eso le llamaban aqui en Copoya zoque y una parte en Tuxtla Gutiérres.

Esa es nuestra naturaleza. Ya es asi como nacimos,

por nuestro papd y mamd, y es que hablamos igual

San Pablo Huacané

INTRODUCCION

Cuando iniciamos un estudio sobre las percepciones del cambio ambiental en
dos comunidades zoques, consideramos a ambas con un origen cultural comun,
aunque estuvieran distanciadas histérica y geogrificamente. Sin embargo, los
cuestionamientos planteados por Lisbona (2000) a los estudiosos de los zoques,
acerca de ;qué es lo zoque? ;Existe una cultura zoque y ;Cémo es que nos esta-
mos aproximando al estudio de la cultura zoque?, nos llevaron a contemplarlos
dentro de nuestra investigacién.

Cultura e identidad étnica, sin ser sinénimos, se encuentran estrechamente
interrelacionadas, y en ocasiones han sido estudiadas de manera similar en dis-
tintos trabajos con los zoques. De ahi que las reflexiones de Lisbona (op. ciz.: 19)
fueran muy sugerentes para este trabajo desarrollado en comunidades conside-
radas como zoques desde el punto de vista externo. En este sentido, buscamos
comprender los elementos utilizados por las personas para construir su identidad
étnica. Esta dltima se analiza como producto de una representacién dindmica y

' Este trabajo forma parte de los resultados de la investigacion Percepciones ambientales de la
naturaleza y su cambio en dos comunidades zoques de Chiapas, desarrollada durante 2006 y 2007.
Agradecemos al Posgrado en Ciencias Biolégicas de la UNAM y al CONACYT (beca de estudios
nimero 181674), a los habitantes de San Pablo Huacané y de Copoya que nos aportaron sus
puntos de vista y su valioso apoyo en el trabajo de campo, y al Dr. Laureano Reyes, de la UNACH,
quien enriquecié la primera idea de este trabajo.

FECHA DE RECEPCION: 30 DE JULIO DE 20I0

FECHA DE DICTAMEN: 22 DE AGOSTO DE 2010



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

cambiante en el discurso y prictica de las personas, quienes a partir de ella se
constituyen en relacién con los otros (Fabietti, 2005).

Para diferentes antropdlogos, el caso de los zoques es un ejemplo claro en
donde no se ajustan las definiciones inclusivas (Bdez-Jorge ez al., 1985) para
referirse a un grupo cultural en el sentido de organizacién que Barth propone
(Lisbona, op. cit.). Se considera que desde épocas prehispdnicas entre los zoques
existe heterogeneidad territorial y econémica (Velasco Toro, 1992; Fibregas,
1992) y la agrupacién actual de los distintos pueblos se realiza desde su paren-
tesco lingiiistico (mixe-zoque-popoluca), aun cuando el idioma zoque posee
diferentes variantes dialectales (Lisbona, 1995; 2004; 2006). Al respecto Lisbona,
refiriendo a Poullion (1993) indica que “los sujetos agrupados étnicamente por
la lengua, por ejemplo, no constituyen necesariamente una unidad politica, ni
tienen la misma historia, mds bien son parte de una cierta ideologfa de etnicidad
que en muchas ocasiones parece mas evidente para los fordneos que para los pro-
pios interesados...” (2006: 32).

De acuerdo con los senalamientos de Lisbona (2004; 2006) y Béez-Jorge ez
al. (op. cit.) podria argumentarse que la denominada cultura zoque con cardcter
inclusivo, responde a la construccién derivada de la corriente antropolégica cultu-
ralista que privilegia los rasgos culturales objetivos. A esta visién se unen las
instituciones que han mantenido en su discurso a lo indigena como simbolo
de diferencia cultural que debe rescatarse y mantenerse. El cardcter objetivo y
esencialista dado a la cultura para explicar la necesidad de la preservacién de la
identidad y tradiciones zoques ha privilegiado la visién de continuidad cultural
en lugar de percibir a la cultura como un proceso de creacién y transformacién
constante, dejando de lado el devenir histérico de los sujetos sociales (Lisbona
20006). Para trascender este enfoque es necesario estudiar la cultura e identidad
desde una perspectiva histérica y dindmica que considere también la subjetivi-
dad de los sujetos.

Al respecto, coincidimos en la necesidad de estudiar la identidad zoque como
construccion social inmersa en procesos histéricos y sociales dindmicos, ademds
de partir de la visién de los sujetos para conocer el significado de ser zoque en
comunidades tan distintas como Copoya y San Pablo Huacand. En este sentido,
las preguntas que nos guiaron se refieren a ;qué elementos presentes en su cotidia-
neidad consideran para identificarse o autodenominarse como zoques? ;De dénde
provienen estos elementos? y ;Cémo son contextualizados social e histéricamente
estos elementos en cada una de las comunidades denominadas zoques?

Partimos de la concepcién semidtica de la cultura de Clifford Geertz (1993),
reformulada por Giménez (2005; 2007) quien senala que la cultura es “la organi-
zacion social del sentido, definido como las pautas de significados e interiorizado
por los sujetos (individuales y colectivos) y objetivado en formas simbdlicas
(lenguaje, practicas sociales, vestido, alimentacién, vivienda, la organizacién del

56



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

espacio y del tiempo en ciclos festivos, etcétera), todo ello en contextos histérica-
mente especificos y socialmente estructurados...”.

De acuerdo con Giménez (2007), la concepcidn semidtica de la cultura vincula
los modelos simbélicos a los actores que los incorporan subjetivamente (modelos
de) y los expresan en sus practicas (modelos para), por lo que debe considerarse
a la cultura preferentemente desde la perspectiva de los sujetos y no de las cosas;
bajo sus formas interiorizadas y no bajo las objetivadas. En este sentido, la teoria
y enfoque de las representaciones sociales es una forma de acercarnos a conocer
la cultura interiorizada y en particular a la identidad étnica (Giménez, 2000).
Las representaciones sociales son conceptualizadas como sistemas de pensamiento
que sustentan las practicas sociales, en ellas se constituyen cognitivamente esque-
mas de percepcién de la realidad; figuran como espacio para la comunicacién
intersubjetiva; permiten definir la identidad social; explican, justifican o legi-
timan tomas de postura y comportamiento, por lo que funcionan como guias
orientadoras de la accién (Jodelet, 1984).

Las representaciones sociales se conforman a partir de la experiencia, la infor-
macién, el conocimiento o los modelos y esquemas de pensamiento. Contienen
elementos de informacidn, valores, opiniones, actitudes, normas y creencias y
se transmiten a través de una tradicién cultural, la educacién y los procesos de
comunicacion social. En las representaciones se expresa el pensamiento del sen-
tido comdn individual o de un grupo, el cual permite orientar posturas ante la
realidad asi como tomar diferentes decisiones de actuacién. Estudiar las repre-
sentaciones sociales de un grupo nos acerca a conocer por qué la gente piensa
de determinada manera en torno a la identidad social o étnica, la pobreza, el
ambiente, las enfermedades, etc.

En Chiapas no se han realizado estudios de representaciones sociales sobre la
identidad étnica zoque, pero si desde el acercamiento teérico y metodoldgico de
la auto y hetero percepcién, como la investigacién de Villasana (1995), quien
en su estudio incluyé comunidades de diferentes municipios zoques, considerando
poblacién indigena, mestiza, local y reubicada. El enfoque de la investigacién fue
dirigido a conocer la expresién de los elementos objetivos (lengua, toponimicos,
mito fundador, creencias) y subjetivos relacionados con lo que significa e implica
ser zoque (denominacidn, descripcién). Villasana (op. ciz.) ubica a la identidad
zoque en relaciones de poder econémico, social y politico que marginan lo étnico,
ademds de considerar un contexto dindmico, histérico y socialmente construido.

En este trabajo exponemos brevemente el enfoque tedrico de identidad étnica
desde el cual partimos, para después exponer el estudio de caso realizado, ini-
ciando con una descripcién general del origen étnico y la fundacién de cada
comunidad. Se prosigue con lo que es “ser zoque” desde la visién de las personas,
su autodenominacién y los elementos por ellos referidos, como son la lengua, los
antepasados, el territorio, la importancia y la valoracién de ser zoque.

57



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

LA IDENTIDAD ETNICA

El concepto de identidad tiene que ver con la representacién que tenemos de
nosotros mismos en relacién con los demds, e implica comparaciones entre las
personas para encontrar semejanzas y diferencias (Giménez, 2007). La identidad
puede definirse como la (auto y hetero) percepcién colectiva de un nosotros rela-
tivamente homogéneo y estabilizado en el tiempo, por oposicién a los otros en
funcién del (auto y hetero) reconocimiento de caracteres, marcas y rasgos compar-
tidos, asi como de una memoria colectiva comdn (Giménez, 2005: 90).

Cuando Barth (1976) plantea la perspectiva del actor social para considerar la
adscripcién e identificacién étnica, trasciende la concepcién clésica de grupo étnico
basado en rasgos objetivos y el contenido cultural, elementos de caracterizacién
de una poblacién compuesta por sujetos que se identifican y son identificables
por un observador externo (Fabietti, op. cit.). Desde la perspectiva de Barth los
propios actores manejan contextualmente las practicas y simbolos culturales para
definirse a si mismos, ademds de establecer o suprimir un limite en la confronta-
cién con otros. La identidad de los grupos étnicos se define por la continuidad
de sus fronteras, a través de procesos de interaccidn interétnica, y no por las dife-
rencias culturales que, en un momento determinado, marcan o definen dichas
fronteras (Giménez, 2007).

Al respecto Giménez (2006: 135), siguiendo a Lapierre (1995), propone como
rasgos culturales distintivos los que se formaron en el curso de una historia comdn
y que la memoria colectiva ha transmitido de manera selectiva, convirtiendo
ciertos acontecimientos o personajes en simbolos significativos de la identidad
étnica. Entre éstos se encuentra el remitirse a un origen supuestamente comun
(parentesco), expresado como “nuestros antepasados” o “la herencia de nuestros
mayores”. Giménez se basa en D’Andrea (2000) para sefalar que los vinculos de
parentesco pueden articularse con los elementos que parecen revelar un “pasado
compartido” como son los rasgos somadticos, lengua, cultura, tradiciones compar-
tidas, religién, mitos y memoria. Los “rasgos distintivos” pueden cobrar sentido
en la medida en que tnicamente se utilicen como “argumentos” para afirmar un
origen comun. En este sentido Giménez (2005: 97) sefiala como referencia a la
“consanguineidad imaginaria” para definir a la identidad étnica, coincidiendo asi
con D’Andrea, quien propone definir el grupo étnico como aquel grupo humano
en el que la pertenencia se funda en la representacién subjetiva de un vinculo de
parentesco, en la creencia de antepasados comunes, delimitdndose con respecto a
los demds grupos por un elemento “objetivo-natural” de nacimiento.

LA IDENTIDAD ETNICA ZOQUE DESDE SUS ACTORES

Para conocer qué elementos son considerados por las personas para denominar lo
que es para ellas ser zoque, se realizaron 100 entrevistas semiestructuradas e indivi-

58



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

duales, 55 en cada comunidad. Las preguntas sobre identidad étnica constituyeron
la parte final de una entrevista semiestructurada dirigida a conocer las percepciones
de la naturaleza y su cambio. Todas las entrevistas fueron realizadas en espanol y
grabadas en audiocassettes para su transcripcién posterior, lo que permitié procesar
su andlisis cualitativo con el apoyo del programa Atlas T1 v. 4.2, obteniendo una
codificacién a partir de las respuestas asi como una representacién grafica de los
codigos elegidos.

Las preguntas realizadas en las entrevistas fueron ;Para usted qué es ser zoque?
sQué significa ser zoque? ;Es importante ser zoque? ;Usted se considera zoque? ;Por
qué su comunidad es zoque? ;Cémo se nombran ustedes en su idioma? En los casos
en que no respondieron la primera o segunda pregunta porque no la entendfan o
porque expresaban no saber, se procedia a realizar la cuarta pregunta para volver
nuevamente a la primera. En ambas comunidades se presenté la misma situacién
en diferentes ocasiones.

Debido a que las representaciones sociales se relacionan con el género, edad,
ocupacién, lugar de origen, etcétera. se consideré que todos los entrevistados
hombres y sus esposas, fueran agricultores ejidatarios, poseedores o arrendatarios
de tierra para cultivar. En San Pablo Huacané todos son agricultores de temporal
que cultivan su milpa en terrenos propios, prestados o rentados. En Copoya, las
personas que cultivan la tierra y a su vez son ejidatarios, en su mayoria tienen mds
de 50 afos, mientras que los jévenes han abandonado el campo. Al respecto se
seleccionaron jovenes hijos de ejidatarios para ser entrevistados.

En ambas comunidades predomina la religién catélica; Gnicamente una pareja
entrevistada en San Pablo Huacané es adventista. La mayoria de adultos y ancia-
nos de ambas comunidades cursé pocos grados de educacién primaria y algunos
son analfabetas. Para el caso de los jévenes de las dos comunidades la escolaridad
es heterogénea, se encuentran desde personas con dos anos de educacién prima-
ria, hasta quienes han cursado la preparatoria. Ambos extremos poseen el menor
nimero de representantes.

Antecedentes histéricos de los zoques

Los zoques prehispdnicos ocuparon una superficie aproximada de 15 mil km?
localizada en la parte occidental de Chiapas, en la region costera del Soconusco y
zonas aledanas de Oaxaca y Tabasco (Bédez-Jorge ez al., op. cit.). En esta diversidad
de ambientes ecoldgicos se ubicaron tres regiones: la de cdlidas planicies del Golfo de
México y colindantes con Tabasco, con vegetacién de selvas tropicales; la Sierra
de Pantepec con clima frio y bosques templados, y la Depresién Central de Chia-
pas, con climas cdlidos y selva baja caducifolia (Villa Rojas ez /., 1990). Es muy
probable que en el pasado los zoques no formaran un territorio unificado. Se cree
que existian al menos cuatro cacicazgos principales relacionados entre si a través
del intercambio comercial y alianza entre tierras altas y bajas (Velasco Toro, 1992).

59



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

Histéricamente la region zoque tuvo constantes reconfiguraciones en superficie
y demografia, procesos iniciados en la conquista, continuando con las repercusio-
nes de las politicas de Estado a lo largo de la historia de México. A finales del
siglo xx diversos pueblos zoques fueron relocalizados por la construccién de presas
hidroeléctricas y por la erupcién del volcdn Chichén (o Chichonal) en 1982. A tra-
vés del devenir histérico y los procesos socioculturales implicados, las comunidades
y municipios zoques muestran entre si una gran heterogeneidad de territorios,
costumbres e identidades locales.

Actualmente se considera como regién zoque a los 12 municipios del noroeste
de Chiapas que concentran el mayor niimero de hablantes: Ocotepec, Tapilula,
Tapalapa, Rayén, Copainald, Chapultenango, Francisco Le6n, Ixhuatdn, Jitotol,
Ostuacdn, Pantepec y Tecpatén. En los municipios de Ocozocoautla y Tuxtla
Gutiérrez, algunas localidades son consideradas comunidades de origen zoque,
aunque en ninguna de ellas se habla la lengua desde décadas atrds (Viqueira,
2003; Villasana, 2006). De acuerdo con Kaufman (1964) las variantes dialectales
para Chiapas son: central (Copainald), del norte (Magdalena ahora Francisco
Leén), nordeste (Chapultenango y Ocotepec) y del sur (Tuxtla Gutiérrez y
Ocozocoautla).

Origen étnico y fundacién de San Pablo Huacané

San Pablo Huacané (17°11°45” N; 93°12°25” W) se ubica en el municipio de
Ocotepec. A principios del siglo xx algunas familias de la cabecera municipal
emigraban temporalmente durante la siembra y cosecha del maiz a las montafas
ahora ocupadas por San Pablo Huacand, las cuales constituian parte del territorio
de los zoques de Ocotepec. Pocos anos después se incorporaron mds zoques de
este municipio provenientes de las fincas de Pichucalco, Chapultenango y Fran-
cisco Ledn. Regresaban a su pueblo de origen o bien buscaban lugares en dénde
vivir luego de que en 1914 se decretd la Ley de libertad de mozos acasillados.

Mi pap4d, en tiempo de esclavitud, me contaron todavia que llegaron mis abuelos, lo
llevaron hasta alld delante de Pichucalco... los castigaron con el calabozo, tres dias,
tres noches de encierro, cuando en tiempo de esclavitud ya lo habfan azotado por
alguna falta con el patrén. Habia ley asi, lo azotan, lo lastiman y lo van a vender [a]
otros, en Santa Marfa cerca de Cancin. De alld regresaron. Hubo libertad, entonces se
vinieron para acd mis abuelos, se huyeron, lo[s] llegaron a correr [perseguir] gente del
patrén, pero ya no los alcanzaron, se vinieron para aci...

Diferentes zoques de Ocotepec se establecieron en lo que ahora es San Pablo
Huacané, y lugares vecinos, San Antonio Buenavista y San Antonio Poyoné.
La cabecera municipal estuvo ocupada por las fuerzas del Coronel Rafael Cal y
Mayor (Pérez y Lépez, 1985) y Copainald por los mapachistas, que destruye-
ron y robaron cosechas, provocando la huida de los zoques hacia las montafas.

60



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

En esos afios también llegaron a la zona ahora ocupada por San Pablo Huacané
zoques del municipio colindante de Copainald. Convivieron por algin tiempo
haciendo uso comunal de los terrenos “nacionales” de las montafas. Los zoques
de Ocotepec asentados en ese lugar se enteraron de la posibilidad de comprar
estos terrenos y a su vez los de Copainald se interesaron en adquirirlos como
propiedad privada y extender sus limites. Esta situacién trajo conflictos por la
tierra, lo que motivé que algunas personas se fueran.

Los zoques de Ocotepec se unieron y solicitaron legalmente tierras de cultivo.
El 13 de marzo de 1922 se realizé la solicitud de dotacidn ejidal. La resolucién
presidencial del 18 de junio de 1934 otorgd 5,380 has de terrenos nacionales
(Registro Agrario Nacional). La ampliacién del ejido se solicité en octubre de
1952, y en el dictamen del 2 de marzo de 1954 se concedi6 a los solicitantes una
superficie de 2406 has de monte laborable, ubicadas en terrenos nacionales.

Una vez establecido el ejido y apaciguado el conflicto por las tierras en los
limites con Copainald, fueron llegando a la zona mds personas, en su mayoria
procedentes del municipio de Ocotepec o de riberas cercanas. Actualmente es
comun escuchar “la mayoria habla zoque de Ocotepec, y en menor proporcién
zoque de Copainald”. La fundacién de San Pablo Huacané se consolidé en los
afios cuarentas, cuando se concentraron las casas dispersas en un solo lugar para
conformar el poblado, una pequena iglesia y la escuela provisional.

Mis papds no sé de dénde vinieron...buscaban sus vidas, fuimos a vivir alld donde le
dicen Nascanan cerca de [la localidad llamada] Campeche... Estaban formando una
colonia alli, pero el representante lo mataron los de Campeche, asi se volvié a quedar
la colonia, no se hizo. Volvimos a venir aqui y mi papd como en Coapilla salié, iba
a regresar hasta all4, pero no regresé. Aqui nomds se quedd. [A] mi papd le permitié
el presidente de Ocotepec y de aqui. Era ribera, habia como cuatro, cinco casitas... y
vinieron de Ocotepec, porque los de Ocotepec aqui trabajaban. Y algunos quedaron
aqui, algunos regresaron. Por eso aqui producieron [sic], por eso no hay de otra mds
gente... Unos cuantos de Copainalé, este viejito [su esposo] pues son raza copainal—
teco y vinieron, aqui tiene su ranchito y cuando [se] hizo la medicién de este terreno
y no se fue a su pueblo y aqui se quedd.

En 2005 la poblacién era de 1278 personas (INEGI, 2005a; ver Fig. 1).
La principal actividad productiva es el cultivo de maiz y frijol; algunas personas
siembran café o practican la ganaderia extensiva. Todos los habitantes hablan
zoque, siendo la mayoria bilingiie, zoque y espafol. Los servicios bdsicos de agua
potable, drenaje y salud son precarios. En el municipio de Ocotepec el 60%
de viviendas no dispone de bienes (aparatos domésticos y electronicos) (INEGI,
2002: 170). San Pablo Huacané estd comunicado por dos carreteras de terraceria:
una hacia Copainald, construida en 1990. La mds reciente, de 2005, se dirige a la
cabecera de Ocotepec.

61



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

Habitantes

]
o - o o o o o o o Yo o [Te)
~ (o)) a2} < Yo} (e} N~ (o) [} (o2} o o
» » [0)} [0)) » [0)} » » o)) [0)} o o
— — — — — — — — — — N N
Censo/Conteo

& Total de habitantes B Hombres &l Mujeres

Figura 1. Crecimiento de la poblacién de San Pablo Huacané.
Fuente: Archivo Histérico de Localidades, INEGI (2005b).

Ser zoque en San Pablo Huacand: la autodenominacién

[Ser zoque] es el idioma zoque.
Ode [mi palabra] tzambac [lo digo], el que habla zoque.
Ode tzamba es lo mismo que Ode tzambaba. Yo hablo en zoque.

Los hombres® de San Pablo Huacano se consideran zoques de Ocotepec y se
autodenominan “Ove tzambac” u “Ode tzambabac” que expresa, de acuerdo con
su traduccidn, “persona de respeto que habla el idioma”, “Yo hablo mi palabra”,
“Yo hablo en zoque”. Las mujeres® hicieron alusién a “Ode yomo tzambac”.

El topénimo de Ocotepec en zoque es Cubima, por lo que algunas personas se
autodenominaron como “cubimanek’, “cubimoquio” y “quinbay Ode’; solamente
una anciana sefial que los zoques de Copainald se nombran como “su7i” (Fig. 2).
Reyes (2002) asienta que los zoques como grupo social se autodenominan O7e por:
“los auténticos, los verdaderos, los legitimos.” El término O%e hace referencia a lo
auténtico y pit es un distintivo del género humano, aunque también puede fungir
como un marcador etdreo del género masculino (entre 30 y 59 anos). Otro ejem-
plo es tsamo pit, correspondiente a la categoria etarea de hombre macizo (56 a 59
afos de edad). En el caso de la mujer se sustituye pdr por yomo. Otra autodenomi-
nacién que reporta Villasana (1995), en el ejido de Unién Hidalgo, Copainald, es
sunipd, “los hermosos”. La interpretacién de su significado, en un sentido amplio,
alude, mds que a la belleza fisica, a la relacién personal, la lengua y el territorio.

2 Hombres entre 25 y 79 afios.
> Mujeres entre 16 y 50 afios.

62



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

Ser zoque es hablar la lengua

Para la mayoria de los entrevistados hablar la lengua o idioma zoque estd estre-
chamente vinculado a lo que significa ser zoque: “Es zoque el que habla zoque”,
“Somos zoques porque hablamos la lengua, porque como nosotros hablamos
zoque desde que hablamos y asi vamos a hablar...”, “Lo que pasa que zoque le
dicen nada mds a lo que nosotros hablamos”. El idioma es un cardcter que marca
diferencias en tres niveles, entre lo local constituido por el territorio de Ocote-
pec, lo regional conformado por otros territorios zoques vecinos y lo nacional,
referido al resto de las localidades en donde no se habla esa lengua. El idioma no
es visualizado como un criterio que unifique a todos los territorios zoques y sus
variantes dialectales en un sentido de organizacién unico, pero si lo es para dife-
renciarse y autopercibirse como zoques con respecto a los no hablantes. La lengua
se vincula de manera importante con el territorio y proporciona referentes para la
diferenciacién entre los dialectos. Las percepciones de las semejanzas se refieren a
un idioma, el zoque, en tanto que las percepciones de las diferencias se enfocan al
espanol y las variantes en el idioma zoque (Fig. 2).

Los diferentes zoques

sQué es ser zoque?

“Es el idioma que le decimos, desde antes, como el de Ocotepec.

Es que, la verdad, cada quien tiene su zoque, pero cada lugar es dife-
rente, porque nos respetamos, pero no todo lo entendemos”

En San Pablo Huacané ser zoque es hablar diferente al castellano y a su vez implica
el reconocimiento de las variantes dialectales del zoque de acuerdo con el lugar

. en Tapalapa es otro zoque y de Magdalena es otro; yo no muy lo entiendo”,
“Yo entiendo el zoque [de Ocotepec] toditito pero no lo sé, yo hablo el zoque claro
de Copainald, porque mi familia son de la raza copainalteca pero es zoque claro,
pero el del municipio de Ocotepec no lo entiendo, mi esposa si lo sabe...”.

Las variaciones del idioma son asociadas a un territorio particular que los
vincula a su vez con una identidad en términos de diferenciacién lingiiistica:
“zoque de Ocotepec”, “zoque de Copainala”, “zoque de Tapalapa”, “zoque de Fran-
cisco Ledn”, etc. Los entrevistados de Ocotepec y de Copainald reconocen a otros
zoques como hablantes de un idioma similar pero a la vez diferente, lo cual explican
sefialando que los otros “Hablan rarito”, “No muy lo entiendo”, “No hablan claro
como nosotros . En diferentes autores este aspecto es referido como un etnocen-
trismo (Figueroa, 1992; Villasana, 1995; Reyes, 0p. cit.).

63



,

MARIA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

7

7

>S<<a0xwowm

"BIOUBWU ES 9P UOIEISAIUO0D anb sepeisiaanus seuosiad op orowmnu [e
apuodsa110d sisaupred anus eyId v "pepnuapi=(]] "onboz pepnuapr | € asir1ayo1
ered oueoeny] o[qeJ ueg op saruedqey sof 10d sopeajduwe sorusum3ry :z em3ig

SOQVSVd3ILINV VNONITT
OldOLlIdd3L

TIFNVIavH SO T13 -3n00Z-dl

{1} 3IND0OZ A0S ON ‘O1aVvH ON-AI
{1}anooz

30 SALNVIYVA ¥v1gvH OZILSIW-al

{1} vnoI v1avH 3S ON-I
{2} svnoNa1 01a soia-al
{r} v)40 3S ONN-QI {lung | ‘oequez)
{g} vaian3ddy vnoN31-al 8p,0 €1} NQIOVNIWONIAOLNV-al
{g} sOT3aNaVY SOYLSANN YOd-al {2} vnON31 V1 dviavH-al
{01} OLNTINIOYN-I {61} YVNONITNOIOVIONIHILIA-al
{6} sadanNLSOO -l {01} VIONZ™IH-QI {6} ordoLIMY3L-l
{1} o193 TIAIMd-ql JNODO0Z ¥3S

{1} ODIMQLSIH 0OVIVH-l

{1} 0dnNy¥9 NN vV ¥303N3LH3d-Al
{1} 07193Nnd NN "V.INISTHdIH-Al
{€} vwolal 13 "vaiA1o ON-al

{2} vnoN3T1 O0TIN9YOo-al

{21} svnoNa1l {2} 3s oN-al

SOQ ¥V 1aVvH VIONV.LHOdWI-Al

64



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

Ser zoque por los antepasados, abuelos y padres

Para denominarse como zoques se recurre a considerarse como descendientes de
los antepasados, los abuelos, los padres: “Como de por si me crié¢ de coémo habla
mi descendencia, pues el que le llaman el zoque, nosotros le decimos idioma...”.
“Pues somos zoques porque mi abuelito y mi abuelita hablan en zoque; no decfan
ni una palabra en espanol, no le entendian nada. Eran legitimos zoques...”.
“Para mi es pertenecer a un grupo de gente que viene desde hace mucho tiempo
formando un pueblo. Yo, al ser zoque, me siento muy orgulloso con la lengua
que me heredaron mis padres”. Subjetivamente se emplean argumentos de “raza’,
“de sangre” o “de origen” (Giménez, 2007).

Los entrevistados no fueron excluyentes para denominarse como zoques si son
hijos de madre zoque de Ocotepec y padre zoque de Copainald, o hijo de madre
hablante de zoque de Ocotepec y padre no hablante. Sin embargo, si resaltan las
diferencias de ser zoque de Ocotepec o de Copainald por las variantes dialectales y
los territorios de donde éstas provienen: “Nosotros somos mestizos: mi mamd es de
Ocotepec y mi papd de Copainald”, “Asi es que mi papd es hijo de uno de Ocote-
pec...mi mamd es raza copainalteca...”. Desde su visién de grupo y como el pueblo
que conformaron, se describen como zoques de Ocotepec, porque San Pablo Hua-
cand pertenece a ese municipio, ademds de que los fundadores de Ocotepec son
mayorfa. La denominacién de legitimos zoques hace alusién a que los antepasados
no sabfan ni mezclaban palabras en espanol como lo hace ahora la mayoria de las
personas en San Pablo Huacané (Fig. 2).

Vinculado con el pasado, aunque no con argumentos de nacimiento o de raza,
se encuentran los elementos religiosos para explicar el porqué son zoques, asi expre-
san que “Dios dio distintas lenguas” y a ellos les tocé hablar zoque de Ocotepec.
También remiten a aspectos como el siguiente: “Porque la historia de San Marcos
es zoque, hablaban de zoque anteriormente los santos apéstoles que estuvieron con
Cristo. Ellos lo dejaron anteriormente los antepasados, que los zoques que de por
si existian, los antepasados los viejitos ellos lo que dejaron ese zoque, dicen que
San Marcos sabia zoque; es patrén de Ocotepec”

Ser zoque de Ocotepec: el territorio

sQué es para usted ser zoque?

“Por lo mismo que Dios ha dado distintas lenguas, por eso y por la len-

gua materna que le podemos decir que somos ocotepecanos”

“Segtin los padres, son asi también los viejitos, porque aqui todos zona de Ocotepec
puro zoque, porque [a] nosotros nos dicen ocotepecanos porque somos zoques”

El pertenecer a Ocotepec y su variante dialectal es una referencia para adscribirse

como zoques de ese lugar y diferenciarse de otros. El idioma los une al territorio
vivido por los antepasados, los zoques de Ocotepec, a los zoques que fundaron

65



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

San Pablo Huacané en su mayoria de Ocotepec y a los descendientes. El idioma,
los antepasados y el territorio son los elementos que por lo general los entrevista-
dos expresan conjuntamente para denominarse como zoques (Fig. 2). El territorio
expresa mds que un espacio; es y sustenta una forma de vida, es el sitio de arraigo
y de intercambio constante de costumbres culturales afines, simboliza el pasado y
el presente compartido.

El territorio en dénde se desarrollan las pricticas cotidianas y se reproduce
la cultura estd constituido por diversos espacios sociales, simbélicos y naturales,
incluyendo los transformados por el humano. Al igual que lo senala Veldzquez
(2001) para los popolucas de Veracruz, el territorio de los zoques de Ocotepec
se organiza de manera similar y ha cambiado a través del tiempo repercutiendo
en ello la influencia externa de distintas politicas nacionales y regionales, como
son las agrarias y econémicas. El territorio de los zoques como lo reconocen en
San Pablo Huacané estd constituido por montafias ubicadas en lugares templa-
dos y cidlidos, distinguiendo los diferentes ecosistemas y sus limites territoriales.
Cuando a principios del siglo xx los de Ocotepec se asentaron en el lugar donde
se formaria San Pablo lo hicieron de manera dispersa y lejana al poblado de Oco-
tepec, pero cercana a su milpa. La 16gica de uso de las montafas y acahuales
corresponde al sistema agricola de roza, tumba y quema. La ocupacién agricola
de este territorio carecia de limites entre sus usuarios; no se reconocian duefios
de las parcelas aun anos después de la dotacién ejidal. Para ocupar las parcelas los
zoques siguieron el criterio de fertilidad de la tierra, desmontando lo que eran
capaces de cultivar, generalmente no més de una hectdrea. La movilidad espacial
en el territorio estaba representada por las actividades de caza, recoleccién y la
siembra en diferentes regiones climdticas.

La movilidad entre la regién zoque incluia su traslado para realizar activida-
des como el comercio de café, de frijol y de productos para la autosubsistencia.
Asimismo transitaban con motivos religiosos y sociales para convivir con otros
pueblos zoques (Tapalapa, Tecpatdn, Chapultenango, Copainald, Magdalena,
Coapilla). A principios de los setenta la légica del uso del territorio sin limites
tuvo un proceso de cambio debido a diversos factores como el aumento de la
poblacidn, el acaparamiento y parcelacién de tierras con su respectiva delimita-
cién y restriccién de uso. La introduccién de religiones protestantes al municipio
desde la década de los cuarentas (Lisbona, 1992: 53) también trajo cambios a sus
tradiciones culturales y religiosas.

La montafa atn es vista como un espacio social (Descola, 1992) y simbé-
lico en donde habitan los duendes de la montafa o Tzamakanan, los Duefios
del Cerro, los Duenos de los animales y otros seres sobrenaturales. Diferentes
adultos y ancianos mencionan al Duefio del Cerro como el ser que otorga los
permisos para sembrar en la montana o, en su caso, los castigos por transgredir
estos lugares. En cambio, los Duefios del Cerro o el Tzamakanan no llegan al
espacio del poblado ni a los solares adjuntos a las casas.

66



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

Importancia y valores de ser zoque

El valor de la lengua zoque en esta zona ha tenido un significado primordial para
la comunicacién en el interior del territorio. En la actualidad San Pablo Hua-
cand se caracteriza por ser una comunidad predominantemente bilingiie (zoque/
espafol) ademds de que diferentes personas hablan dos variantes dialectales del
zoque. Los zoques de San Pablo Huacan¢ valoran de manera importante el hablar
dos idiomas, aspecto de fundamental importancia para la comunicacién interna
y externa:

...Cuando te regafian ya sabes que te estdn diciendo [en espafol], y si no lo sabes,
nunca vas a saber qué te estdn diciendo, por eso es mejor y asf aprendemos un poco el
espafiol y un poco el zoque.

3%

Yo me crié por el Viejo Naranjo. Cosechaba la gente el café y la naranja [...] y pues
alld es diferente el zoque y para alld me iba y la gente que no sabia el zoque y pre-
guntaba algo, la gente no les abria y ni vendian ya que no le entienden y por eso el
hablar en distinta lengua si les hubiera ayudado, pero si va una persona que habla en
castellano y no sabe el zoque no venden nada porque no entendian, y por eso es bueno
aprender esa lengua.

Histéricamente, el hablar solo zoque tuvo repercusiones de marginacion social,
incluyendo a las mismas instituciones debido a que los zoques no podian comu-
nicarse en espafol para demandar diferentes apoyos. Los ancianos recuerdan
que algunos de los fundadores de San Pablo Huacané hablaban espafiol porque
aprendieron a hacerlo en las fincas donde fueron mozos, ademds de que salian a
vender su café y adquirir o revender otros productos en diferentes comunidades
zoques y mestizas, como Pichucalco. Por su movilidad justifican ser bilingiies,
caso contrario a lo que ellos perciben en la cabecera municipal de Ocotepec,
en donde se habla en menor grado el espafiol. San Pablo Huacané estd mejor
comunicado con el municipio de Copainald que con la cabecera municipal de
Ocotepec, relativamente mds aislada en cuanto a vias de comunicacién.

Por otra parte, la valoracién del idioma zoque varia de acuerdo con el género y
la generacién. Por ejemplo, son mds amplias las respuestas en los hombres jévenes
y adultos que emigran local y regionalmente en comparacién con las mujeres que
no han salido de la comunidad. Los hombres adultos y jévenes senalan que al
hablar un idioma indigena en dmbitos externos como Playa del Carmen, Cancin
y la ciudad de México, se les sefiala como indios e ignorantes. Prefieren no hablar
en zoque, tnicamente lo hacen con sus conocidos o paisanos. Entre generaciones,
los jévenes, hombres y mujeres, sefalan adjetivos de orgullo y herencia hacia ser
zoques. Los adultos y algunos ancianos reconocen que al ser indigenas reciben

67



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

apoyos gubernamentales, como los que se han presentado en los tltimos afios a
través de becas escolares para sus hijos y apoyos de infraestructura a su comunidad.

Origen étnico y fundacién de Copoya

La comunidad urbana de Copoya (17°11°45” N; 93°12°25” W) se ubica en el
municipio de Tuxtla Gutiérrez. Las investigaciones de Aramoni (1992, 1995)
sobre los zoques de Tuxtla senalan que los origenes de Copoya estdn ligados a las
cofradias* establecidas en los poblados indios de Chiapas. En 1794 Copoya era
una hacienda de ganado vacuno y entre 1798 y 1809 los zoques de Tuxtla fueron
despojados por el cura de las estancias de Santo Domingo y de Copoya, dedicada
a Nuestra Senora del Rosario, una parte de cuyas ganancias —derivadas de la cria
de ganado— las destinaban al comtn y la otra a la iglesia. Cuando esta situacién
fue descubierta por la Iglesia hubo conflictos y la hacienda pasé a ser adminis-
trada en 1821 por el Ayuntamiento Constitucional de Tuxtla. En 1839 Joaquin
Miguel Gutiérrez utilizé parte de ese ganado para financiar su lucha liberalista; el
restante fue vendido a particulares. La comunidad de Copoya, describe Aramoni
(1992), continué poblindose con indigenas zoques, probablemente despojados de
sus propiedades urbanas en Tuxtla. El 3 de octubre de 1892 se decret6 a Copoya
como poblado, considerando a la congregacién de familias establecidas en la anti-
gua hacienda de la Virgen del Rosario.

En 1900 la rancheria de Copoya contaba con 401 habitantes (INEGI, 2005b).
Los zoques posefan cuatro dreas con pequefios lotes de propiedad comunal, lo
que equivalia a 161 ha divididas en pequefias parcelas, una de éstas correspon-
dia al pueblo (Registro Agrario Nacional). En la segunda década del siglo xx
la migracién local al sitio se vio influida por el contexto politico posrevolucio-
nario. Los mozos zoques y mestizos de fincas cercanas, al quedar libres gracias
a la “Ley de la libertad de mozos”, buscaron lugares donde ubicarse para vivir
y cultivar. En la memoria de los ancianos ejidatarios de Copoya estdn presentes
acontecimientos de la época y las revueltas del movimiento mapachista-pinedista
vividas por sus padres y abuelos.

Vinieron cuando la Revolucién. Nos contaba mi papd que vinieron 10 o 12 perso-
nas cuando la libertad. Cuando ya vinieron repartiendo el ejido muchos patrones,
algunos finqueros todavia no querfan soltar su gente, sus trabajadores, los seguian
trabajando de mozos, entonces, esos cuantos sefiores que se dispusieron a arriesgar
sus vidas a salir de noche, salieron [a Copoya] porque ya se habian aburrido de estar,
ya ofan que habfa libertad y algunos sefiores [finqueros] todavia lo[s] querfan tener
bajo de dominio, entonces asi de esa forma es que se vinieron esos sefiores [en busca
de tierras].

# La funcién de esta institucién religiosa fue la de cohesionar a un grupo en torno al culto del
santo patrono del barrio (Aramoni, 1995).

68



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

La solicitud de tierras ejidales se realiz6 el 20 de agosto de 1919. De acuerdo
con el Registro Agrario Nacional, el pueblo de Copoya se componia de 370 habi-
tantes y 79 jefes de familia, todos agricultores y jornaleros. El 20 de julio de 1922
se realizé la dotacién provisional de 396 ha. La resolucién presidencial aparecié
el 14 de junio de 1923 y el 30 de enero del afio siguiente se realizé el deslinde
de la dotacién, que comprendié 800 ha. Se solicitaron y otorgaron dos amplia-
ciones mds: la primera en 1939 con una superficie de 2,277 ha y la segunda,
por 232.5 ha, en 1987. La dotaciéon y ampliaciones ejidales se realizaron a través
de superficies vecinas afectables. El ejido se comparte principalmente entre las
comunidades de Copoya y El Jobo.

En 2005 Copoya contaba con 6,655 personas (INEGI, 2005a). El Censo del
2000 registré6 como poblacién econémicamente activa a 1497 personas (Fig. 3),
de ellas 278 dedicadas al sector primario (ejidatarios que cultivan la milpa: maiz,
frijol y calabaza); 562 al secundario y 693 al terciario. En Copoya no se habla
el idioma zoque desde hace varias décadas. Los ancianos de 80 anos senalan que
s6lo algunos de ellos lo entienden. Desde 1990 el cambio de uso de suelo se rela-
ciona principalmente con la urbanizacién, debida al incremento de la poblacién
local y la proveniente de Tuxtla Gutiérrez, que busca vivienda en ese lugar.

Ser zoque es hablar la lengua

Los viejitos de antes [eran zoques], y los que no hablan ya no son zoques. Yo pienso
asi, no sé, mis abuelos si hablaban zoque pero a mis papds ya no le[s] ensefiaron

Con excepcién de dos personas, los entrevistados hicieron referencia al idioma
como el aspecto mds significativo para denominar qué es ser zoque. Desde el sen-
tido comun, el hablar distinto es una caracteristica que diferencia a las personas
(Fig. 4). En Copoya predomina la representacion de que los zoques era “la gente
que vivié antes, hablaba el idioma... los viejitos que hablaban esas palabras... los
viejitos [eran zoques] porque hablaban la lengua.... zoque es una raiz de gente
humilde y que habla distinta lengua que no es el espafol”. “Zoque es la gente de
tradicién, es gente natural, asi se les llamaba, que hablaban en lengua, en idioma
zoque, sus costumbres, también eso...”.

Diferentes personas consideraron que si ya no se habla el idioma ya no se es
zoque. Por otra parte, inicamente dos ancianos que se declararon entendedores de
la lengua reconocieron sus variantes dialectales, vinculadas a los territorios zoques:

Yo conozco el mero zoque de los indios, es Tuxtla Gutiérrez y Copoya, y de ahi
Copainald también es zoque, pero es cantadito y Tecpatdn, por lo consiguiente
Coita [Ocozocuautla] y Ocotepec... Nos ponemos a platicar pero es cantadito, si lo
entiendo, pero es un poco diferente.

69



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

3%

Asi es que cambia [el zoque] es que algunos lo hablan cantadito. Y una vez nos invi-
taron en una nacida de nifio y yo fui a cantar y dos muchachas habian paradas en la
puerta con su guitarra y después que terminamos, nos fuimos por la puerta y me dicen
las muchachas:

— “Oiga usted ;y ese canto que estd cantando es del zoque?”

— Y les dije “;De dénde son?”

— “De Copainald”

— “jAh! Con razén lo saben. También alld hay zoque, as es tan bonito, pero s cambia
un poco”.

Habitantes

o o -~ o o o o o o o Yo o Yo

S - NN ® ¥ H © K ©® & 9 & 9O

() ()] ()] () (o) (o)) (=) ()] (o) ()] (o) o o

- v ¥ v = = - ¥ ¥ - = & «
Censo/Conteo

E Total de habitantes @ Hombres & Mujeres

Figura 3. Crecimiento de la poblacién de Copoya.
Fuente: Archivo Histérico de Localidades, INEGI (2005b).

Ser zoque por los antepasados, abuelos y padres

Nos dicen zoques porque nuestros padres asi hablaban y no podian hablar el caste-
llano, por eso le llaman aqui en Copoya zoque y una parte de Tuxtla Gutiérrez

La segunda razén en importancia para senalar quién es zoque, es el haber nacido de
padres zoques o poseer ascendencia zoque. “Pues, ser zoque es por ser nativo de una
familia zoque y nacer en un pueblo que es zoque, porque Tuxtla también es zoque...
Los que fundaron el pueblo eran puros zoques segtin dicen que no hablaban espafol
puro zoque pero ya acabaron...”.

:Usted se considera zoque? “Pues si porque es de la misma sangre”, “Los pri-
meros pobladores eran puros zoques que no hablaban el espafol por ejemplo mis
abuelitos, ellos hablaban puro zoque...” (Fig. 4).

Con respecto a si se consideran zoques en la actualidad, sélo cuatro entrevista-
dos contestaron afirmativamente. De ellos, dos sefialaron serlo por la sangre o por
“la raza”. La mayoria no se considera zoque por no hablar esa lengua.

70



7

7

DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

>S<<a0xwm

"BIOUBW BSOS 9P UOILISAIUO0D anb SEPEISTAIIIUD seuosiod op orowmu Je

apuodsa1rod s1sarupred anus B BT PEPRUIP] =] onboz pepnuapr ey e

as1119a1 e1ed eLodopy op sayueiqey sof 10d sopesjdwa soyuswn3ry “§ em3rg

NIOIHO A SOAVSVdILNY

{1} NOIOIQV¥L NOOD 3LINID-l
{1} IvdN1VYN AOS ON-I
{G} IvdNLYN ¥3s-al

{1} olaNI 3a soriH -al

{1} 3aTINNH 31N3D 3a ZIvy -al

{1} 3YONVS YIWSIN-AI

{1} 3LN3™3H1a NvavIgvH-al

{2} vzvd v1dod -al

{¢} anDoz Nvav1avH 3NO s3¥avd-al
{r} T1ONVdS3

NVEVY19VH ON ‘SOAVSYdILINY-dl

{Z1} S3INV 30 SYNOSY3d-dI

OldOlIdd3l

{1} orgoLigyaL-al

{1} vAOdOO 3a
SVYNID|ANI SOWOS -al

{1} YAOdOO

V HIAIA VY NOYYOIT]

3ND SOYIANI mo._.Aow
!

N3O0 3a 0193Nd-al

VNON3TT

{r} v1avH 3S ONVA-al

{8} vinolal 13 vaviavH 3s-al

{01} 3INDOZ NVY1aVH 3INO SYNOSHId-I
{11} vwolal 13 ¥viavH-al

{1} vwolial 13 ¥3ay3d 393a 3s ON-dI
{1} ¥3aN3™dY ON3NG S3-AI

{1} OTdVIaVH JLINV.LYOdWI S3-al

{G} VIONV.LHOdIWI OWOL 37 ON-al

3IND0Z ¥3S

{1t} 3asonN-al

{1} savnol
SONOS soao.l-dl

71



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

Ser zoque de Tuxtla: el territorio

Mi mamd vino de Tuxtla Gutiérrez porque antes aqui

no habia mds gente. Era pura montafa.

Ellos hablaban puro zoque y se vestian de calzoncillo y las mujeres se

vestian de nagiiilla y de huipil, y otras de nagiia de costal...

Cuando ellos se vinieron, se vinieron mds gentes y como aqui nadie mandaba en

los terrenos [pues] era nacional, agarraban su terrenito donde ellos quisieron...

Asi empezaron a vivir y ya se quedaron aqui, y de Tuxtla vinieron y los que vinieron
tenfan mucha familia y ya después vinieron puros que hablaban puro zoque...

A decir de Aramoni (1992), Copoya ha representado histéricamente un refugio
y una extension del territorio y cultura de los zoques de Tuxtla. En este trabajo,
las personas ubican a éstos como los fundadores de Copoya: “alld aprendieron
a hablar”. Los adultos de mds de 50 afios y los ancianos entrevistados no mani-
fiestaron un reconocimiento territorial de asumirse plenamente como zoques de
Copoya, pero si como descendientes de los zoques de Tuxtla que vivian en Copoya
y es en este sentido que se hace alusién histérica al territorio zoque. En cambio,
los ejidatarios, esposas e hijos, se identifican como copoyeros por su residencia.

La relacién que vinculaba a los zoques de Tuxtla con los que habitaban en
Copoya se expresa en las festividades religiosas de las Virgencitas de Copoya (Ara-
moni, 1992; Fdbregas, 1992). El cambio en la forma de celebrar y organizarse
para las fiestas representa el devenir de la transformacién cultural y la reorganiza-
cién social, como lo sefala un anciano:

Si pues, en Tuxtla s{ habfan bastantes viejitos [de] los que les decian los albaceas.
Al menos los tios de Fernando Sol hablaban puro zoque pues. Ellos cantaban en la
fiesta de Pascua [en ese idioma]. Ese don Fernando Sol es el que canta...

Los albaceas es en esta forma: mire usted, por ejemplo, la virgencita tiene su presidente
aqui y sus mayordomos alld. Entonces cuando vienen que van a subir las virgencitas,
traen a sus albaceas, sus mayordomos son los que van hacer el frente, en la casa del
presidente y el dueno de la casa del presidente también tiene un albacea que espera
también, pero como aprendieron esos idiomas, todos los nombres de los santos y
mayordomos hablan, y hasta que termina contesta el duefio de la casa y hasta que
termina la pldtica es que entran los mayordomos y las viejitas de costal de nagiiilla,
sus rebozos, sus jicalpestes pintados, ahora ya no hay... se va acabando como le digo,
ahora las priostas que estdn todavia para esta fiestas ya no se saben si son priostas ahora
con sus zapatos, los hombres ya no se sabe si son priostes, antes era con puro calzonci-
llo, pantalén de manta, cordoncito, sus panuelo de seda, aqui amarraban sus cabezas. ..

El territorio reconocido por lo entrevistados de Copoya corresponde a las mon-
tafias cercanas representadas por los encinares en los sitios mds altos y el monte
constituido por la vegetacién secundaria de selva baja caducifolia. A principios del
siglo xx los zoques sembraban arrendando a medias las parcelas con los finqueros
y en el espacio que tenfan como parte del poblado. En este lugar organizaban el

72



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

espacio de acuerdo con lo que podian trabajar, situacién que continué después de
la dotacién ejidal. En terrenos ejidales ubicados en lugares con selva baja, el cri-
terio para considerar su parcela se basaba en la permanencia para cultivar. Podian
quedarse varios afos o bien cambiar de acuerdo con sus necesidades o fertilidad de
la tierra. Los encinares en su mayoria se ubican en terrenos de propiedad privada,
adquiridos poco a poco por distintos zoques ejidatarios a través de la compra.
La movilidad hacia Tuxtla Gutiérrez se realizaba para actividades de comercio, y
en las festividades religiosas de las Virgencitas de Copoya u otras donde fuesen
invitados en municipios cercanos.

La organizacién y delimitacion del espacio inicié su proceso de cambio en
mayor medida después de la segunda ampliacién ejidal y la parcelacién corres-
pondiente. Los pobladores ya no podian desplazarse entre los terrenos para elegir
donde cultivar ni para la recoleccién de lena o madera. En la actualidad los
terrenos ejidales cercanos al poblado estén siendo vendidos ante la presién del
crecimiento urbano.

Los ejidatarios mayores de 40 afios y los ancianos ubican a los montes y
montanas lejanas a Copoya como lugares donde se podia cazar y encontrarse
con El Sombrerén o Duefio del cerro. La permanencia de estas narraciones nos
habla del papel simbdlico que tuvieron los seres sobrenaturales habitantes de la
montana en la vida cotidiana. Los ancianos, por su parte, recuerdan las visitas
a diferentes cuevas de Copoya para solicitar la lluvia o entablar contacto con
“El encanto” o Duefo del cerro. En cambio, el poblado delimitaba el espacio
intimo, de desarrollo de las practicas cotidianas (Veldzquez, 2001). “Los duendes
yo creo que vienen del cerro. Por acd no hay, gracias a Dios. Aqui anteriormente
se escuchaban gritos de alma pero porque habia poca gente y ahora como hay
mucho ruido de carros ya no se escuchan; es que ellos también tienen miedo”.
En la actualidad, la mayoria de los entrevistados considera los relatos sobre El Som-
brerén como mitos y leyendas.

Importancia y valores de ser zoque

Los jévenes y adultos senalan que “los zoques eran los viejitos de antes.” Esta repre-
sentacién implica una referencia hacia un pasado compartido. Las respuestas de
estas generaciones fueron poco argumentadas. Por su parte, los ancianos, también
sefialan que los zoques eran sus antepasados, pero proporcionan mds fundamen-
tos en sus respuestas, relatando experiencias vividas por sus padres y abuelos para
explicar cémo se dejé de hablar el zoque en Copoya, debido a que sentian ver-
giienza o porque sus progenitores ya nos les ensefaron:

Mi papd nunca nos hablé asi. Hablaba zoque, era también gente natural, nada mds
que él no nos hablaba [en] zoque. [Dejaron de hablar], se fueron muriendo pues los

73



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

papds, las mamds, los abuelitos se murieron; también mis abuelitos nunca me habla-
ban zoque, y ellos slo hablaban puro zoque, ellos si...

3%

Para los viejitos era la tinica forma en que podian platicar en el zoque. Mi suegra no
podia hablar en espafiol, puro zoque, es que mis hijas tengo dos [que] lo entienden,
pero no lo hablan. Lo ofan de las abuelitas y lo aprendieron, pero de ah{ [mds] ya no.

El idioma zoque dejé de ser importante para la comunicacién entre los habitan-
tes de Copoya. Se dio prioridad a la comunicacién hacia el exterior, representado
principalmente por Tuxtla Gutiérrez. Al hablar espanol se dejaba atrds el seguir
siendo sefialados como indigenas por la poblacién mestiza; requerfan del idioma
castellano para sus relaciones de trabajo y renta de tierras con los finqueros; para
aprender a leer y escribir en las campanas de alfabetizacién; en las relaciones de
comercio establecidas en la capital para vender sus productos en los mercados
y calles (maiz, lefa, leche, hortalizas y flores); por sus empleos en la capital para
complementar sus ingresos o bien para dedicarse a actividades no agricolas.
El abandono del zoque se debié a la necesidad de dejar atrds lo indigena para no
ser senalados, diferenciados, o marginados. El idioma los ubicaba inmediatamente
como indigenas ante la poblacién urbana y mestiza: “Ya no les gusta [el zoque];
les da vergiienza. Por ejemplo mi esposa, ella lo entiende y lo puede hablar unas
cuantas palabras y [si] le decis "Tfa, diga unas cuantas palabras”, no lo dice. A ella
le puede [enoja] mucho que yo hable en zoque. Eso es lo que pasa; se acabd”.

Durante las entrevistas fue notable el sentimiento de orgullo de ser “copoyero”,
identidad construida en alusién al territorio habitado. Esta identidad territorial
dejé atrds a la identidad étnica zoque percibida en la actualidad como “una heren-
cia, el idioma de los viejitos de antes, las costumbres de antes, las casas de antes...
ahora han cambiado... todo cambia, antes las mujeres no usaban pantalones”.
En ser “copoyero” se reconocen costumbres culturales zoques pero los ejidatarios
entrevistados en su mayoria no se consideran y representan como zoques al no
hablar la lengua. Sin embargo, para algunos jévenes la herencia zoque es valorada
y apreciada desde la visién de un pasado compartido en donde ubican sus raices y
a sus antepasados.

Conclusiones

En estas comunidades la lengua representa para los entrevistados uno de los
elementos principales para construir la identidad étnica. Se le atribuye un cardc-
ter diferenciador para distinguir a quien es zoque de quien no lo es. En ambas
comunidades la construccién de la identidad y representacién de ser zoque se
fundamenta en el idioma, los antepasados y el territorio. Estos elementos se acom-

74



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

panan con las costumbres y la valoracién, que es positiva o negativa dependiendo
del contexto y de la generacién desde donde se valore lo zoque.

Estos aspectos coinciden con los trabajos de Giménez (2007) y Villasana
(1995), aunque esta autora senale a la historia para referirse a los “antepasados”.
En Copoya la identidad se construye principalmente a partir del territorio vivido
o residencial (Bartolomé, 2006) . Desde su eleccién no se asumen como zoques;
tienen la “creencia” de que para ello deben hablar el idioma y descender de per-
sonas zoques.

Por su parte, en San Pablo Huacan la lengua y en particular la variante dialectal
hablada en Ocotepec, tiene la funcién de reconocimiento social de un “nosotros”
con respecto al exterior. El idioma conlleva un significado incluyente en sus relacio-
nes sociales hacia el interior de las comunidades zoques y excluyente hacia el exterior
regional, en que son considerados como indigenas e ignorantes. Esta situacién se
acentuda con los discursos sociales e institucionales que privilegian los principios
de diferenciacién contextualizados en relaciones de poder. Mientras que en Copoya
el no hablar la lengua simboliza una ruptura con el pasado, al sefalar que zoques son
“los de antes de nosotros, [que] hablaban y eran diferentes”.

La identidad étnica de los zoques confluye con limites laxos, dindmicos y
relacionales, que se expresan de acuerdo con su contexto histérico y situacional.
En este sentido “la identidad étnica no estd totalmente determinada por factores
objetivos, ni depende de la pura subjetividad de los agentes sociales” (Giménez,
2007). Ademds de que siguiendo a Bartolomé y Barabds (1994) la generacién de
un “nosotros” no requiere necesariamente de la adscripcién lingiiistica, aunque
ésta tiene un papel importante en la representacién de ser zoque.

Por otra parte, las rupturas con la identidad étnica se presentan entre genera-
ciones de acuerdo con los contextos vividos, principalmente de exclusién, como
ha sido el caso de Copoya. Las personas después de décadas de no hablar el
idioma, consideran que quien ya no se comunica en zoque, ya no lo es. La iden-
tidad como zoques se ha desdibujado para ellos si ésta se refiere a la presencia
de lo zoque como idioma. En Copoya, aunque algunas personas consideren los
vinculos de sangre y las costumbres como elementos para sentirse como zoques,
les conceden menor importancia en la representacion social colectiva que al ele-
mento lingiiistico.

En el caso de los zoques de San Pablo Huacané el hablar diferente da signifi-
cado para unir lo semejante (su idioma) con referencia a lo externo, constituido
por las otras variantes zoques y lo nos hablantes de zoque. Sin embargo, cuando
se trata de los zoques de Ocotepec —incluyendo ademds los distintos territorios
zoques—, se distingue un dmbito regional con respecto a los no hablantes de
este idioma. El significado en este sentido es de reconocimiento entre los zoques
y de diferenciacién de la regién zoque. Sin embargo, la lengua no los unifica u
homogeniza como un solo grupo zoque. Su cardcter es mds bien diferenciador

75



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

con respecto a lo externo. En este mismo sentido se expresaron dos entendedores
del zoque en la comunidad de Copoya.

En la identidad étnica se expresan diferentes representaciones sociales que dan
sentido a la relacién intra e interétnica. La representacién de ser zoque desde el
punto de vista de las personas tiene la funcién de reconocimiento y diferencia-
cién mds que de un sentido de caracterizacién.

76



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

BiBLIOGRAFiA

ARrRAMONI CALDERON, Dolores

1992 Los refugios de lo sagrado. Religiosidad, conflicto y resistencia entre los zoques de
Chiapas. México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

1995  “Indios y cofradias. Los zoques de Tuxtla”, Anuario de Estudios Indigenas V:
13-26. México, UNACH.

BAez-Jorge, Félix, Amado Rivera y Pedro ARRIETA
1985 Cuando ardidé el cielo y se quemé la tierra. México, Instituto Nacional Indigenista.

BartH, Fredrick (comp.)
1976 Los grupos étmicos y sus fronteras. La organizacion social de las diferencias culturales.
México, Fondo de Cultura Econémica.

BarroromE, Miguel Alberto
2006 Gente de costumbre y gente de razén. Las identidades étnicas en México. México,

Siglo XXI, 32 ed.

BarrorLomE, Miguel Alberto y Alicia BArRABAS

1994  “La herencia olvidada. Los pueblos zoques de Oaxaca’, Anuario 1993: 126-149.
México, Instituto Chiapaneco de Cultura, Consejo Estatal de Fomento a la
Investigacién y Difusién de la Cultura.

D’ANDREA, Dimitri

2000  “Las razones de la etnicidad: entre la globalizacién y el eclipse de la politica”,
Identidad y conflictos, pp. 83-91, Furio Ceruti y Dimitri D’Andrea (eds.). Mildn,
Franco Angeli.
http://www.paginasprodigy.com/peimber/ ETNICIDAD.pdf
Consultada 21 de mayo de 2007.

Descota, Philippe
1992 “Societies of nature and the nature of society”, Conceptualizing Society, pp. 107-
126, Adam Kuper (ed.). London y New York, Routledge.

FABREGAS, Andrés
1992 Pueblos y culturas de Chiapas. México, Gobierno del Estado de Chiapas y Miguel
Angel Porrda.

FasierT1, Ugo

2005  “Los limites en antropologfa: pricticas y representaciones”, Alteridades 15 (30):
11-17. México, Universidad Auténoma Metropolitana-Iztapalapa.

77



MARITA SILVIA SANCHEZ-CORTES Y ELENA LAZOS CHAVERO

F1GUEROA, Alejandro

1992 Identidad étnica y persistencia cultural. Un estudio de la sociedad y de la cultura
de los yaquis y de los mayos. Tesis de doctorado en Ciencias Sociales. México, El
Colegio de México, Centro de Estudios Socioldgicos.

Gekrrtz, Clifford
1993 La interpretacion de las culturas. Espafa, Gedisa.

GimEnez, Gilberto

2005  Teoria y andlisis de la cultura, Vol. 1. México, Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes.

2006  “Identidades étnicas. El debate contempordneo en torno al concepto de etnici-
dad”, Revista electrénica Cultura y representaciones sociales. Afio 1 (1). México,
Instituto de Investigaciones Sociales, UNAM.
http://www.culturayrs.org.mx/revista/num1/gimenez.pdf
Consultada 21 de mayo de 2007.

2007  Estudios sobre la cultura y las identidades sociales. México, Consejo Nacional para
la Cultura y las Artes e Instituto Tecnolégico y de Estudios Superiores del Occi-
dente.

Instituto Nacional de Estadistica, Geografia e Informdtica (INEGI)
2002 Chiapas. Perfil sociodemogrdfico. XII Censo General de Poblacién y Vivienda 2000.
Meéxico.
2005a  Conteo Nacional de poblacién, 2005. México.
hetp://www.inegi.gob.mx/
Consultado 25 de mayo 2007
2005b  Archivo histérico de localidades. México.
hetp://www.inegi.gob.mx/
Consultado 25 de mayo 2007

JopEeLET, Denise

1988  “La representacién social: fenémenos, conceptos y teoria”, Psicologia Social II,
Pensamiento y vida social, Psicologia social y problemas sociales, pp. 469-494, Serge
Moscovici (ed.). Espafia, Paidds.

Kaurman, Terrence
1964  Diachronic studies in Mixe-Zoquean. Pittsburgh, Pittsburgh University.

Lisona, Miguel

1992 “Religién en Ocotepec, Chiapas”, Anuario 1991: 37- 74. México, Instituto
Chiapaneco de Cultura, Consejo Estatal de Fomento a la Investigacién y Difu-
sién de la Cultura.

1995  “Del ‘indio’ a la identidad étnica. El caso de los zoques de Chiapas”, Anuario
1994: 106-131. México, Centro de Estudios Superiores de México y Centroa-
mérica y UNICACH.

78



DESDE DONDE Y COMO SE CONSTRUYE LA IDENTIDAD ZOQUE

2004 Sacrificio y castigo entre los zoques de Chiapas. Cargos, intercambios y enredos
émicos en Tapilula. México, UNAM, Programa de Investigaciones Multidiscipli-
narias sobre Mesoamérica en el Sureste.

2006  “;Existe una cultura zoque? El concepto de cultura en el marco del debate con-
tempordneo”, Presencia zoque. Una aproximacién multidisciplinaria, pp. 19-36,
Dolores Aramoni et al. (eds.). México, UNICACH, COCYTECH, UNACH y
UNAM.

PEREz, Silvia y Sergio LéprEZ
1985 Breve historia oral zoque: Ocotepec, Tapalapa, Tecpatdn, Francisco Ledn. México,

Gobierno del Estado de Chiapas.

REves, Laureano

2002 Envejecer en Chiapas. Etnogerontologia zogque. México, UNACH, Instituto de
Estudios Indigenas y UNAM, Programa de Investigaciones Multidisciplinarias
sobre Mesoamérica y el Sureste.

VELasco Toro, José

1992 “Territorialidad e identidad histérica en los zoques de Chiapas”, Antropologia
Mesoamericana. Homenaje a Alfonso Villa Rojas, pp. 253-287, V.M. Esponda ez
al. (eds.). México, Gobierno de Chiapas y CEFIDIC (Serie Nuestros Pueblos).

VELAZQUEZ, Emilia

2001 “El territorio de los popolucas de Soteapan, Veracruz: transformaciones en la
organizacién y apropiacion del espacio”, Relaciones (22) 87: 15-48. México, El
Colegio de Michoacén.

VILLASANA, Susana

1995  Identidad étnica entre los zoques de Chiapas. Estudio comparativo, Tesis de
maestria en Antropologia Social. México, Escuela Nacional de Antropologia e
Historia.

2006  “Los zoques de Chiapas y los programas de gobierno”, Presencia zoque. Una
aproximacion multidisciplinaria, pp. 75-95, Dolores Aramoni ez al. (eds.).
México, UNICACH, COCYTECH, UNAM y UNACH.

ViLLa Rojas, Alfonso et al.
1990  Los zoques de Chiapas. México, Instituto Nacional Indigenista y Consejo Nacio-
nal para la Cultura y las Artes, 22 ed.

VIQUEIR4, Juan Pedro
2003  “Auge y decadencia de las Montafias Zoques (1520-1720)”, Anuario de Estudios
Indigenas IX: 390-441. México, UNACH, Instituto de Estudios Indigenas.

79





