
Península
vol. I, núm. 2 

otoño de 2006

ANDANZAS PERVERSAS 
POR EL MUNDO DE LOS VIVOS

Ana Bella Pérez Castro
IIA, UNAM

Cuando se escucha tocar a la puerta y no hay nadie, que rechina la cama, o se oye 
un golpeteo en los muebles o aparatos que se tienen en el hogar, cuando se deja un 
objeto en un lugar y aparece en otro, si se ve una sombra desplazarse por el patio o 
las habitaciones de la casa, o se escuchan los lamentos de “la Llorona”, la preocupa-
ción y el temor invaden a los habitantes de Tancoco, Veracruz, un poblado teenek 
ubicado en la Huaxteca veracruzana.

Pero si además se escucha a la lechuza1 cantar tres veces, a los perros “llorar”,2 
a la zorra o al coyote “gritar”,3 o bien se observa que las abejas se juntan en gran 
cantidad, que salen las hormigas tepehuas o el “pájaro malagüelo”,4 puede pensarse 
que tanto los sonidos y movimientos extraños como la conducta de los animales 
están presagiando una muerte, y si se observa un perro con las patas cruzadas, se 
sabe, además, que el deceso será por accidente. También el cuerpo avisa cuando 
la tragedia está por llegar. Dicen5 que cuando a una persona le nace un grano, un 

1 Fray Bernardino de Sahagún en el Libro Quinto escribe acerca de los agüeros que los mexicanos 
usaban. En el capítulo V señala: “Cuando alguno sobre su casa oía charrear a la lechuza, tomaba mal 
agüero. Luego sospechaba que alguno de su casa había de morir o enfermar, en especial si dos o tres 
veces venía a charrear allí sobre su casa. Y si por ventura en aquella casa donde venía a charrear la 
lechuza estaba algún enfermo, luego le pronosticaban la muerte. Decían que aquél era el mensajero 
del dios Mictlantecuhtli, que iba y venía al Infierno. Por eso le llamaban yautequihua que quiere 
decir mensajero del dios del infierno y diosa del Infierno, que andaba llamar a los que le mandaban 
(Sahagún, 2002: 447).

2 En un trabajo realizado en 2004 con los niños de quinto y sexto año de las escuelas primarias 
Federal y Estatal de Tancoco, Veracruz, los niños escribieron historias relacionadas con los presagios 
de muerte y éstos fueron los verbos que usaron para dar cuenta de los sonidos emitidos por los ani-
males referidos.

3 Opiniones de Carlos Torres, Juan Martínez, Celia Gómez, Nayeli Pérez, Luisa Fernanda Gómez, 
Arturo Cruz (2004), alumnos de 5º y 6º año de las escuelas referidas.

4 Animales que, a decir de Perla Petrich, sólo son portadores de un mensaje de muerte (2003: 
479).

5 A los niños de quinto y sexto año se les pidió que escribieran sobre todo aquello que indicaba 
que alguien se iba a morir. De la misma forma, en entrevistas y pláticas informales con los padres, 



172

ana bella pérez castro

mezquino6 o una mancha negra en la cara, o se le caen los dientes, es seguro que 
un familiar fallecerá. 

Lo putrefacto igualmente es indicador de muerte,7 por ello, si la ropa se agusana 
o si se echa a perder el nixtamal, eso presume muerte. Y lo es en la medida que todo 
lo que se relaciona con los fallecidos está asociado a lo putrefacto y que incluso 
algunos animales son las mismas almas8 de los muertos.9 

Pero los indicios de muerte también se entrometen en los sueños. De tal for-
ma, si una persona se ve vestida de blanco, o que se va a casar, es aviso seguro de 
que se va a morir. Si lo que sueña es a una mujer vestida de blanco o a Cristo, o 
que alguien está barriendo la casa, o sueña con la matanza de un puerco o de una 
vaca, carne o maíz en abundancia, una rata en el caño o agua sucia y revuelta, 
son señales oníricas de que difunto habrá. Si lo que se sueña es agua limpia, no 
faltarán las lágrimas.

Son anuncios, nos dicen, y “en el anuncio viene la verdad”, una verdad que 
irrumpe la vida cotidiana, que hace que cada quien deje un poco de lado lo suyo 
para volcar su vista a lo que puede ocurrir en la sociedad. Avisos de muerte que 
todos conocen porque son parte de la memoria social, del pensamiento común. Por 
ello, a través del desdoblamiento y la agudización de los sentidos, de los indicios 

maestros, autoridades y curanderos del pueblo fue posible obtener una vasta información de los 
indicios de muerte. En este sentido, cuando en el trabajo señalo “dicen” me refiero al decir de un 
conjunto de personas, entre niños y adultos, que dieron cuenta de los presagios de muerte. Escribir 
todos los nombres de quienes “dicen” hubiera dificultado la lectura de este trabajo. 

6 El mezquino es un tipo de verruga.
7 Indicios de muerte relacionados con lo pútrido que lleva a recordar que en la época prehispáni-

ca, de acuerdo a Ochoa y Gutiérrez, se consideraba el inframundo, el Tamtzemlab, asociado con la 
maldad, lo putrefacto, la muerte (1999: 124). 

8 Sobre el concepto de alma, Mario Ruz apunta “… que si bien la introducción del concepto 
cristiano de ‘alma’ enriqueció en múltiples casos la idea nativa de los componentes de la persona, 
muy rara vez logró desplazar en su totalidad la creencia en un aliento vital que no poseen úni-
camente los humanos, sino que puede encontrarse en animales, plantas y hasta en minerales y 
ciertos objetos, en particular en aquellos tenidos como sagrados” (2003: 622-623). En este sentido, 
cuando la población de Tancoco hace referencia a los centros vitales de la persona, considera que el 
ch’ichiin es el pensamiento y se encuentra en la cabeza, es donde podemos considerar que se guarda 
la memoria individual, el ejjatal es el corazón y ahí residen las emociones. Por último, el ombligo 
representa el tercer centro anímico donde late la vida. En el trabajo de campo, cuando indagamos 
sobre los componentes de la persona, en forma indistinta se hablaba del espíritu, del alma y de 
la sombra. La diferencia se estableció al considerar que un ente puede apropiarse de la voluntad, 
del pensamiento pero la persona no fallece, no así cuando se apoderan del corazón, entonces sí se 
produce el deceso.

9 Rosanna Lok, en su trabajo sobre los nahuas de San Miguel Tzinacapan (1991), señala que los 
muertos se metamorfosean en pequeñas moscas azules. Por su parte, Mario Ruz (op. cit.: 627), indica 
que entre los diversos grupos étnicos del área maya existe también la creencia de que determinados 
animales son epifanías de los mismos muertos, como es el caso de los zinacantecos que aseguran que 
cuando el espíritu sale del cuerpo lo hace en forma de mosca, o la de los mam que creen que los esca-
rabajos son los ojos de los difuntos, mientras que entre los mayas de Kaua (Yucatán) y entre los achís 
de Rabinal se afirma que el alma de los muertos se convierte en una mariposa (op. cit.: 627, 643). 



173

andanzas perversas por el mundo de los vivos

que dan el color, los sonidos, las actitudes de los animales, las señales en el cuerpo, 
la presencia de lo sucio, lo podrido, lo crudo o la abundancia, es posible tener la 
certeza social de la presencia de la muerte. 

Indicios que los teenek conocen, creencias comunes que a través de los años la 
memoria social ha seleccionado para dar aviso de la presencia inevitable de la muerte. 
Certidumbres que se comparten sobre lo que anuncia extinción y que les llenan 
de miedo, porque aparte de lo que significa la pérdida irreparable de un familiar, de 
un integrante de la comunidad, de un pedazo de su propia historia, también está 
el hecho de que no siempre los muertos son tan amigables como cuando llegan a 
saborear los aromas de los alimentos en “Todos Santos”. 

En este sentido, dentro de la complejidad que encierra este hecho social total 
como es la muerte, en este trabajo me interesa dar cuenta de uno de sus aspectos, 
del temor que se le tiene en Tancoco. Un miedo que surge no sólo cuando se cami-
na por los lugares considerados peligrosos, cuando alguien de la población padece 
una enfermedad o ha sufrido una muerte que no consideran “natural”, sino tam-
bién cuando se está velando al difunto y más todavía cuando se le entierra. En estos 
contextos, el imaginario social descubre al conjunto de entes peligrosos que pueden 
provocar la enfermedad y que causan la muerte. Conjunto que tiene naturalezas 
opuestas, distintas historias, motivos diversos para hacer daño.

Naturalezas perversas

Poblado está Tancoco de espíritus diversos,10 de entes que moran en el monte, en 
los campos, en los ojos de agua, en los cementerios,11 que deambulan por los ca-
minos y que hasta se atreven a dejar estos lugares salvajes e intermedios e irrumpen 
en el espacio doméstico del poblado para hacer daño.

De tal forma, se dice que cuando a una persona se le aparecen los duendes, 
bailando con sus pies al revés,12 es porque le están anunciando su propia muerte. 

10 Las creencias y tradiciones que existen en Tancoco sobre la muerte son resultado de la fusión 
cultural de diversas tradiciones culturales: la prehispánica (maya, nahua, otomí) y el cristianismo, 
entre las más importantes. 

11 Al respecto, Perla Petrich considera que el cementerio es una zona intermedia entre el espacio 
socializado (el pueblo) y el espacio incontrolado (las afueras del pueblo) en donde aparecen los “es-
pantos” (op. cit.: 489).

12 Figuras similares también se encuentran en el Sur de Veracruz y se les conoce como chaneques. 
Sobre su origen, de acuerdo a los actuales popolocas de Veracruz, se dice que se remite a la creación, al 
tiempo en que Dios vio que nadie cuidaba a sus animales y por ello creó al rey de la tierra, “al Chaneco”, 
para que los protegiera en la tierra y en el agua. Pero también a los montes y a las selvas, al trueno y 
el mar les creó sus dueños para que los hombres no hicieran uso indebido de la naturaleza; restric-
ciones y castigos serían aplicados a los que infringieran sus leyes. Cuevas, ríos y montes conformaron 
la geografía mítica donde tenían sus aposentos diversas deidades a las que habría que ofrendar para 
conseguir la reproducción de su existencia. Ahí vivían, y para muchos aún viven los chaneques; el 
chaneque “divinidad terrestre y acuática... Ouican Chane (s) Ohuican Chaneque, el habitante del lugar 
peligroso”; “seres agresivos; pero era posible obtener de ellos beneficios si el hombre se les acercaba 



174

ana bella pérez castro

Detallan los que saben esas historias, que aparecen y desaparecen sentenciando 
al desafortunado que los ve: “Te vas a morir en unos cuantos días”, y no dejan 
de reconocer que en efecto, la persona que los vio al poco tiempo fallece. Pero 
su maldad va más allá, al atrapar a las personas y quitarles el razonamiento.13 
También cuentan que cuando los duendes se enamoran de alguien, lo atosigan, 
le hacen travesuras y lo acosan hasta que la persona comienza a perder el ch’ichiin, 
que reside en la cabeza, “su pensamiento”.14 Refiere también don Polo15 que los 
duendes traen su violín y su jarana, que se dejan ver al que le traen ganas y lo 
enferman. Por eso, el rezandero tiene que ir a rezar al lugar donde se les oye y 
debe acompañarse de un músico que toque el violín; deben asimismo echar agua 
bendita para alejarlos.

Las tepas,16 las antiguas que murieron, las que están en las corrientes de agua y en 
los pozos también pueden provocar la muerte.17 Se llevan la sombra de los niños y de 
los grandes, y lo hacen cuando la persona se cae, se pega en el suelo o se resbala. Las 
tepas jalan a la persona, succionan su sombra, por eso “uno empieza a enfermarse” y 
el espanto de este tipo puede causar el deceso. Aseguran los informantes que estos 
seres están debajo de la tierra, porque “son las dueñas de la tierra”18 y dice doña 

con ánimo resuelto y también agresivo” (López Austin, 1980: 294-295). En Yucatán se conocen con 
el nombre de aluxes. 

13 Entre los jalaltecos se cree también en un ente, en este caso semejante a “un ladino” que roba a 
la gente, perdiéndola en el monte, y que al quitarles su espíritu (spixan) puede dejarlos mudos y los 
hace trabajar “como patrón” (Baltasar Mateo, en Ruz op. cit.: 639).

14 Anath Ariel destaca que entre los teenek de Loma Larga se considera que el ch’ichiin es el “alma 
del pensamiento”, se asocia a un pájaro y se encuentra en la coronilla, con el pensamiento y la inte-
ligencia de la persona (op. cit.: 252). 

15 Don Polo Juárez es músico y guarda en su memoria saberes que van más allá de la música; es por 
ello, una de las personas de mayor respeto en la población de Tancoco y nuestro mejor informante. 

16 La tepas se describen como mujeres viejas a las que no se les ve el rostro y pueden ser personajes 
que, de acuerdo a Ochoa y Gutiérrez (op. cit.), protegen los caminos y pozos de agua, como en la 
época prehispánica.

17Ochoa y Gutiérrez señalan que los caminos y los pozos de agua, mom, estaban bajo la protección 
de espíritus o deidades importantes que en caso de no ser respetados podían causar enfermedades, 
incluso la muerte (op. cit.:  130).

18 Anath Ariel da cuenta de un tipo de personaje parecido. De acuerdo a lo que le narraron los tee-
nek de Loma Larga, cuando el sol iluminó la tierra, hubo algunos de los antiguos que no rechazaron la 
luz y se quedaron sobre la tierra; vieron el sol y les pegó la luz. Desde entonces son sus descendientes, 
los hombres, los que habitan la tierra. Hubo otros que intentaron entrar a la tierra huyendo de la 
luz, pero al intentarlo murieron. Estos son los Baatsik’, los espíritus de la tierra, que tienen su casa en 
algunos cerros en especial y sus propios caminos. Los Baatsik’ viven enojados, pendientes de llevarse 
el ch’ichiin (el alma del pensamiento, como hemos visto, o la energía vital) de los que habitan la tierra. 
Más activos de noche que de día, los Baatsik’ gustan de las inmundicias, los escupitajos, las cabezas de 
gallina, las cáscaras de huevo, la carroña, viven “…en el mundo al revés”, como dicen algunos infor-
mantes, “es por eso que nosotros caminamos con los pies y ellos con la cabeza”, apuntan los teenek 
(Ariel de Vidas 2003: 225). De la misma manera, señala que los Baatsik festejan cuando alguien 
agoniza y que merodean los cementerios, donde pactan con los brujos (op. cit.: 235).

19 Curandera del pueblo.



175

andanzas perversas por el mundo de los vivos

Tere19 que cuando un niño “se cae se espanta y entonces se debe llevar una ofrenda 
de chile con huevo; las tepas agarran al niño y con la ofrendita ya se alivia”. Si no 
se les ofrenda, aseguran, molestan en la noche. 

Pero no sólo se teme a los entes malignos, a estos seres cuya maldad en aparien-
cia se despliega sin ningún motivo; también se teme a espíritus que normalmente 
sólo hacen el bien. De tal forma, D’hipak, “el alma del maíz”,20 el “Muchacho 
Divino” puede ocasionar la muerte. Se apunta que si uno deja de sembrar o de 
cosechar su milpa, si abandona su labor, entonces el D’hipak se venga, se enoja y 
causa enfermedad muy grave en la persona, tan grave que puede llegar a morir, 
porque el D’hipak “es el más pesado de todos. No es una persona, son muchas”, 
dice Don Polo. Los “alcanza el maíz” me explica y el cuerpo del alcanzado em-
pieza a ponerse blandito hasta que llega a morir si no es atendido. Por ello, hay 
que barrerle todo el cuerpo con una mazorca y hacer un zacahuil para ofrecerlo 
a D’hipak.

También están los padecimientos que se provocan cuando un niño ve una 
danza, la danza del maíz, y le gusta mucho. Ésta “lo alcanza” y si la criatura no 
es atendida por el curandero, ni se le llevan a los danzantes para que hagan el 
levantamiento tocándole trece sones y al copalero para que esparza el copal, la 
criatura se muere.

Naturalezas perversas ii

Los que tienen el “corazón negro” causan daño; hacen brujería, y la hacen ya  
porque se les paga por su “trabajo”, ya porque han tenido algún desencuentro con 
alguien. Se teme a los brujos y no sin razón, ya que pueden provocar la muerte. 
Cuentan que cuando éstos quieren hacer daño, entierran carne podrida cerca de la 
casa del desafortunado y le tiran tierra del cementerio. Otras veces se apropian 
de la ropa interior del que quieren dañar, la llevan al camposanto y a través de ella 
“llaman tu sombra desde el cementerio, hasta que te mueres”. 

Hay señales que indican cuando alguien está embrujado: se le ve acabado, enfer-
mo. La presencia nocturna de guajolotes, gatos o puercos en el solar, también revela 
la de un brujo, ya que éstos tienen la extraordinaria habilidad de transformarse en 
diferentes animales. De tal maña nos contó don Juan,21 dijo que cuando murió 
José, el que en el año 2000 era presidente del Partido Acción Nacional (PAN), en 
el techo de su cuarto andaba un venado brincando y uno de sus familiares le tiraba 
balazos: no podía matarlo porque era un brujo, aseguró.

El descaro de los brujos a veces es tal, que ellos mismos, cuando están en estado 
de embriaguez, dan cuenta de sus fechorías. Otras veces sin embargo, es el mismo 

20 También el ts’itsiin o “espíritu” del maíz, que es, indistintamente el “alma”, o ichiich el embrión 
dentro de la semilla del maíz (Alcorn, 1984: 68).

21 Uno de los rezanderos de Tancoco.
22 El cuerpo es eso: una caja en la que alma, espíritu y sombra se encuentran alojados.



176

ana bella pérez castro

espíritu del que le hicieron la maldad el que se posesiona de la “caja”22 de alguna 
persona para denunciar quién provocó su muerte. 

La peligrosidad y hasta la perversidad de los muertos

Comentan en Tancoco que cuando alguien está enfermo y mejora repentina-
mente es seguro que va a morir. Y tal vez por ello, su espíritu va a despedirse de 
sus amigos. Saber que vieron o hasta escucharon la voz de alguien que estaba 
agonizando o ya había muerto es causa de escalofríos. No obstante el temor, se 
considera que el que muere por enfermedad tuvo “buena muerte”, mientras que 
aquellos que murieron en algún percance o fueron asesinados se dice que “hacen 
fuerza”, que tuvieron “mala muerte”. Todos saben que cuando la muerte toma 
por sorpresa, el espíritu23 no está preparado para morir,24 no tan fácil descansa, 
“no tan fácil se va”. La sorpresa provoca que su espíritu quede atado al lugar donde 
ocurrió el deceso.

Para evitar que la sombra se quede en el lugar, debe ir un curandero a recogerla; 
tomar tierra del lugar y llevarla a la casa donde lo velarán. De la misma forma hay 
que echar agua bendita y plantar una cruz.

En los velorios, esos eventos donde se deja atrás la dispersión que provocan 
las exigencias de la vida cotidiana, la sociedad siente la necesidad de reunirse y 
estar atenta a los hechos que suceden alrededor.25 Por ello, bien se fija la gente 
que los difuntos no tengan los ojos abiertos, porque cuando ello ocurre no tarda 
en haber otro muerto en la familia; así lo creen aquí,26 y están seguros que se lleva 
a alguien de la familia, tal vez la esposa o al hijo que más quería el difunto.

La muerte duele y cuando los dolientes sufren por una muerte inesperada, di-
cen que les puede “alcanzar” el espíritu. La “alcanzada” les llega a los que tienen la 
cabeza, el pensamiento blandito, la mente blandita, debido a la profunda tristeza. 
Por eso son importantes los rezanderos, los expertos en despertar las emociones y 
propiciar el llanto para evitar un dolor de cabeza o sentir lleno el estómago; ma-
lestares que se provocan porque el alma de los difuntos es pesada. Si a alguien le 
“alcanza” la tristeza, tiene que hacer un novenario después del que se realiza para 
el difunto, a fin de que se pueda recuperar. 

Durante la velación, la mujer embarazada debe cortar el velo, en caso de que 
el muerto fuera mujer, o la camisa del difunto si era hombre, pues de esa forma 

23 Respecto a la entidades anímicas que integran el cuerpo, en Tancoco dicen que uno es el espíritu 
y otra la sombra y que ésta es pesada. Sin embargo, los informantes se referían a veces al espíritu y 
otras a la sombra como si fueran la misma entidad.

24 De la misma forma se piensa entre los mames de Ixtahuacán y los quiché de Guatemala. 
25 De acuerdo a Émile Durkheim, las exigencias de la vida no le permiten a la sociedad permanecer 

indefinidamente en estado de congregación; se dispersa, pues, para reunirse de nuevo, cuando siente 
la necesidad. Necesidad que responde, de acuerdo al autor, a la alternancia de los tiempos sagrados y 
de los tiempos profanos (2000: 359).

26 Tal como también lo suponen los mames de Ixtahuacán.



177

andanzas perversas por el mundo de los vivos

previene que su criatura nazca “envuelta”. Como forma de prevenir alguna enfer-
medad, los asistentes se deben “barrer” con la veladora y ofrendarla al difunto. 

Atentos hay que estar a los hechos transcurridos durante el velorio, ya que si se 
oye rechinar la caja, “se anuncia algo”. Un “algo” que en Tancoco no saben qué es,  
aunque entre los grupos mayas del sur de México, de Guatemala y de la Huaxteca 
potosina, el movimiento de diversos objetos al momento del fallecimiento es señal 
de que el alma se desprende del cuerpo.

Cuando el cuerpo es llevado al panteón, cuando se le aleja del espacio socializa-
do para llevarlo a este lugar intermedio, sagrado y temido, el estallar de cohetes27 
invade el ambiente. Dicen que el ruido que éstos producen es necesario “para alejar 
el mal”.28 Así se hace cuando alguien muere y más aún cuando se sospecha que la 
causa de muerte fue la brujería; se truenan tales artefactos para alejar a los espíritus 
maléficos de los otros difuntos y evitar que sigan haciendo mal. 

Se asegura que el camposanto es peligroso, porque por un lado, se teme a la 
descomposición del cadáver, que es la imagen más viva de la disolución suprema e 
inevitable (Durkheim, op. cit.); un foco de impureza, porque en él la carne se pudre 
y su corrupción puede hacer correr a la comunidad el riesgo de un contagio; por 
ello, bien deben cuidarse los que tengan una herida para evitar la infección. Pero 
además resulta amenazador porque en él pareciera desplegarse la crueldad de las 
almas de otros difuntos, de seres despojados de sentimientos de amor y apoyo que 
se han convertido en espíritus malos, en genios de maldad que vagan e intentan 
“alcanzar” a los vivos que tienen la sombra débil. Si logran “alcanzarlos” provocan 
que se priven y pierden su alma. 

Por lo anterior, después del entierro y antes de que los dolientes regresen a 
sus casas, la gente que tiene liviana la sombra y las personas que cargaron a los 
difuntos deben barrerse con hierba negra para evitar que las almas de los otros 
muertos, hambrientas de vida, se apoderen de lo que da vida a los hombres: su 
alma. 

Pero el alma de los muertos no sólo representa un peligro en el panteón; la 
presencia de aquellos que murieron en forma violenta, ya sea por accidente auto-
movilístico, ya por asesinato, se siente en el lugar donde ocurrió el fallecimiento. 

27 Tradición que al parecer puede venir de China o ser un paralelismo. En este sentido, de acuerdo 
con Francisco J. Flores Arroyuelo, en China para librarse de la persecución de los espíritus les tiraban 
petardos, se encendían bengalas o se quemaba paja. Esto ocurría, sobre todo, en los lugares en que 
se llevaban a cabo ajusticiamientos, ya que se creía que, en ellos, los decapitados, condenados a vagar 
por el mundo de las sombras sin cabeza, dejaban la semilla de las enfermedades y de todo tipo de 
desgracia (2001: 112). 

28 En Tancoco se acostumbra enterrar al muerto sólo con los objetos más personales, mientras que 
a unos cuantos kilómetros de ahí, en Aquismón, otro asiento de población teenek, de acuerdo a lo 
mencionado por Daniela Maldonado, “cuando fallece una mujer, se reúnen sus utensilios de tejido 
y cocina y los trastes de barro donde comía. En el cementerio, cuando comienzan a cubrir el cuerpo 
con tierra, la familia avienta los objetos ‘para que se rompan, para que se acaben… pues para que ya 
al romperse, se murió también el utensilio… y se les echa tierra’ ” (2003: 467).



178

ana bella pérez castro

El punto donde quedó el cadáver se vuelve su territorio, lo ocupan y por él se 
desplazan29 haciendo sentir su presencia a través de la “pesadez” que dicen tiene 
el alma, el eloy30 de los muertos. Se teme pasar por el lugar donde quedó el cadá-
ver y más si fue ultimado porque dicen que se escucha como truenan las ramas 
detrás de uno, se siente que alguien está detrás y se escuchan los pasos cada vez 
más cercanos. La gente que los oye se atemoriza ante lo que creen un encuentro 
con un ser despojado de todo sentimiento humano.

Algunos comentan que los espíritus de los asesinados además de hacer sentir 
su presencia a los que pasen por su territorio de muerte, se aparecen a las mujeres 
que abortan, a las que “tiran a sus niños” al río; las espantan, las enferman has-
ta dejarlas completamente flacas, las persiguen por lo que hicieron y logran que 
siempre estén mal. No hay duda que ante estas actitudes puede pensarse, que si 
bien el muerto se ha convertido en otro ser, que ya no pertenece a la comunidad 
de los vivos, que lleva una vida solitaria, su actuación deja ver su preocupación 
por castigar a aquellas mujeres que atentan contra la vida, contra el orden social 
establecido en el pueblo. 

Espíritus que tal vez no se han enterado de su cambio de signo, o que, si lo 
saben, viven la muerte atormentados o “encorajinados” por haber dejado de existir 
cuando todavía no era su hora. Seres que no han podido ingresar al mundo de los 
muertos, pero que tampoco pertenecen al de los vivos y sin embargo, parecieran 
seguir preocupados y alertas ante lo que se antojan ser transgresiones al orden social 
y moral. En este sentido, si bien hacen un mal a las mujeres que abortan, su maldad 
puede ser justificada. 

Son almas que se aparecen, que no descansan, como tampoco lo hacen los de las 
personas que se ahorcan. Y no reposan porque parecieran estar condenados a quedar-
se en el mismo lugar en que se colgaron y seguir pendiendo de una cuerda Así, cuenta 
una pequeña de 13 años, que cuando se cambiaron a una nueva casa, no sabían que 
en un cuarto se había suicidado una señora. En ese cuarto mandaron a dormir a un 
hermano de su mamá. Durante varias noches “batallaba para dormir” y cuando lo 

29 Para los quichés de Almolonga, los que mueren en accidente, en particular automovilístico, 
están condenados a “velar” justo en el punto donde abandonaron el cuerpo en tanto no llegue un 
sustituto a ocupar su lugar, o bien, se le rece in situ. Por su parte, los cakchiqueles de Santa Cruz la 
Laguna afirman que el espíritu de los muertos en tal situación aguarda en el lugar hasta cuando llega 
la verdadera fecha en que les tocaba morir, y cuado ello ocurre, se escucha en el sitio el mismo grito 
que profirió al morir, señal de que al fin el alma del muerto se liberó y se encamina a su destino (Ruz 
op. cit.: 645; Maldonado op. cit.: 459). 

30 Sobre el particular, Tapia Zenteno utiliza la expresión eloy, que tipifica de manera genérica bajo 
el nombre de manes, aludiendo solamente a las personas muertas en determinadas condiciones 
o causas muy específicas. Acerca del particular apuntó “Este Eloy es lo mesmo que según varias 
acepciones llamaron Manes los antiguos, (…) y son las almas de los difuntos. Esta superstición o 
vana creencia, solo la tiene quando muere alguno desastrosamente, o de parto, o fuera de su casa, 
y entonces para librarse de este Eloy arrojan en las encrucijadas de un camino todo aquello en que 
solía ejercitarse el muerto, como en las mugeres el malacate con que hilaba, el algodón, el hilo (...) 
(facsímil: 107; citado en Ochoa y Gutiérrez, op. cit.: 129). 



179

andanzas perversas por el mundo de los vivos

hacía, lo despertaba un golpe muy fuerte en el estómago, por lo que fueron con un 
curandero. Por otra parte, los vecinos le contaron que allí donde dormía el tío de la 
niña se había suicidado una mujer, se había ahorcado y que seguramente lo que le 
pegaba en el estómago eran los pies que le quedaron colgados y “se estiraron”. El tío 
no volvió a dormir más en ese cuarto.

Poblado está Tancoco de estos espíritus, porque el suicidio por ahorcamiento 
parece ser una práctica social; una costumbre que se antoja reminiscencia del pa-
sado;31 una mala forma de morir que a decir de los teenek de Aquismón, en San 
Luis Potosí, impide que los ahorcados lleguen con Dios y (por ello) se “…queden 
ahí en medio, o llegan con los dioses de los otros, los diablos...” (Ruz op. cit.: 630). 
Visión que a toda luz fue permeada por los visión de los españoles, ya que en el 
pasado mesoamericano, de acuerdo a las fuentes, el suicido por ahorcamiento no 
era mal visto en la medida que era una forma de descansar de los pesares de la vida 
o para lavar afrentas.32

Intentos de explicar la peligrosidad 
y perversidad de las diversas entidades que provocan la muerte

Los avisos de muerte en Tancoco hacen sentir la presencia del inframundo, del 
Tamtzemlab. Una manifestación que se descubre a través de la aparición de una 
serie de elementos que operan dentro de lo que Lévi-Strauss (1972) consideró 
la lógica de las cualidades sensibles,33 como es lo putrefacto34 (gusanos, nixtamal 
rancio, agua sucia, granos, manchas), lo húmedo (agua en diversas condiciones) 

31 De acuerdo a la referencia establecida por Ochoa y Gutiérrez, Landa escribió que esta forma de 
autoinmolación no fue excepcional, y entre los mayas antiguos era bastante socorrida. Dice Landa 
que “tenían por muy cierto (que) iban a esta su Gloria los que se ahorcaban; y así había muchos 
que con pequeñas ocasiones de tristeza, trabajo o enfermedades se ahorcaban para salir de ellas e ir a 
descansar a su Gloria…” (op. cit.: 137. Así también, al respecto Schuller (1924) señaló que el suicidio 
por ahorcamiento era una vía para lavar afrentas. Ver Ochoa y Gutiérrez, op. cit.: 107.

32 Visión contemporánea que nos lleva a encontrar la influencia de la religión católica al sa-
tanizar esta práctica que al parecer, como lo deja ver Landa, en la época prehispánica tenía otra 
connotación.

33 Partiendo de la experiencia etnográfica, Claude Lévi-Strauss intentó realizar un inventario de 
los recintos mentales. A partir de sencillos principios, en los que intervienen un complejo conjunto 
de usos y costumbres, a primera vista absurdos, el autor considera que existe un sistema significativo. 
En este sentido, en los dos tomos de Mitológicas, Lo crudo y lo cocido y De la miel a las cenizas intenta 
da cuenta de las categorías empíricas, tales como son lo crudo y lo cocido, fresco y podrido, mojado 
y quemado, etc., definibles con precisión por la pura observación etnográfica y adoptando en cada 
ocasión el punto de vista de una cultura particular, puede servir de herramientas conceptuales para 
desprender nociones abstractas y encadenadas en proposiciones. Por ello, recurre a una serie de 
mitos provenientes de sociedades indígenas para demostrar la existencia de las cualidades sensibles 
que manifiestan las leyes de tales sociedades. Por ello, en este trabajo, utilizo tal categoría para dar 
cuenta de la forma en que lo duro y lo blando, lo sucio y lo limpio, la escasez y la abundancia tienen 
un significado en tal sociedad.

34 En diversas obras se da cuenta de que en el inframundo los alimentos que se consumen son, a 
los ojos de los vivos, repugnantes, como moscas o materias purulentas. 



180

ana bella pérez castro

y la lógica de las formas, como la abundancia35 (hormigas, abejas, carne, maíz, 
ruidos).36

En este sentido, la aparición de “cosas anormales” que parecieran desplazarse 
desde el nivel del inframundo al mundo terrenal,37 genera un ambiente de intran-
quilidad, de temor que predispone a la población y la vuelve sensible ante aquello 
que puede pasar alrededor de una muerte. 

No obstante lo anterior, el temor no sólo surge cuando muere alguien, sino que 
está presente en el devenir de la vida cotidiana. Se teme al daño que puede ser oca-
sionado por diversas existencias, sean del mundo sobrenatural o del terrenal, y que 
se asocia sobre todo con diferentes ideas: quitarles el razonamiento, hacerles perder 
el pensamiento, atrapar la sombra, alcanzarlos, apoderarse del alma o alimentarse 
de ella. Conceptos que, a manera de hipótesis, encuentro asociados con dos ideas: 
a) despojar al cuerpo de sus principales entidades anímicas (la sombra, el alma, el 
pensamiento, el espíritu), y b) penetrar en el cuerpo y utilizarlo.

En el primer caso, el quitar el razonamiento, el espíritu, el pensamiento, el 
ch’ichiin, es privar al individuo de su inteligencia, de su memoria, de su capacidad 
de decir, decidir y accionar. Apoderarse del alma, de la sombra, del ejattal (alma del 
corazón) es propiciar la muerte del individuo. 

En el segundo caso, la “alcanzada” implica el penetrar en el cuerpo de una 
persona, posesionarse, apoderarse de la misma,38 privarla de su voluntad y de su 
fuerza.

El “envolver” sería otro principio que implica el apoderarse del cuerpo del feto, 
meterse en él.

 La perversidad de los entes que vagan en el pueblo teenek buscando de una u 
otra forma apoderarse de las entidades y centros anímicos del cuerpo de sus habi-
tantes puede tener varias explicaciones. En efecto, puedo suponer que no es posible 
una sola explicación para dar cuenta de la acción del conjunto de seres que pueden 
provocar la muerte de los integrantes de la población de Tancoco. 

Si consideramos que el D’hipak es el alma del maíz, el “muchacho divino” 
que alimenta a la humanidad, estamos ante una deidad, un ente sagrado. De la 
misma forma, la danza es parte de sus rituales y como tal también tiene un poder 
sagrado. Uno y otro son importantes para la vida agrícola en Tancoco y de la 
forma en que se le ofrende al primero y ejecute la segunda depende la fortuna 
de los agricultores. 

35 Baste señalar el caso de los mames de Ixtahuacán, quienes aluden al inframundo como un sitio 
“donde todo abunda, donde no hace falta nada” (Ruz, op. cit.: 635). 

36 Elementos que sirven para expresar ideas antitéticas que residen en varios planos y que en este 
caso, su opuesto: lo fresco, lo sano, lo seco y la austeridad, serían las lógicas sensibles y de las formas 
correspondientes al mundo terrenal.

37 Durante la Colonia, los teenek concebían el cosmos dividido en tres niveles verticales: el mun-
do terrenal, el mundo celestial y el inframundo que podía ser acuático, como se aprecia en algunas 
escenas talladas en algunos pectorales hechos de concha (Ochoa y Gutiérrez, op. cit.).

38 Sería tema de investigación a indagar si se instalan en algún centro anímico en particular.



181

andanzas perversas por el mundo de los vivos

Por ello, si los hombres dejan de sembrar maíz, o una criatura que todavía no 
tiene la suficiente fuerza se prende de la danza, es de suponer que al hacerlo, como 
señala Roger Caillois, se desencadenan fuerzas peligrosas que les hacen daño. En 
efecto, de acuerdo con este autor, 

El mundo de lo sagrado aparece como el de lo peligroso o lo prohibido; el individuo no 
puede aproximársele sin poner en movimiento fuerzas de las cuales no es dueño y ante 
las que su debilidad se siente desarmada. Empero, sin el auxilio de éstas, todas las 
ambiciones van al fracaso. En ellas reside la fuente de todo éxito, de todo poder, de 
toda fortuna. Pero al solicitarlas se debe temer verse convertido en su primera víctima 
(Caillois, 2004: 18).

Las fuerzas que se desencadenan se mueven en lo que es una relación antitética: 
lo débil-blando en oposición a lo pesado. Por un lado se dice que D’hipak “es el más 
pesado de todos. No es una persona son muchas”, mientras que, por el otro, se consi-
dera que a los “alcanzados” el cuerpo se les pone “blandito”. De la misma forma, estas 
dos oposiciones aparecen en el velorio, los muertos son pesados y la “alcanzada” les 
llega a los que tienen la cabeza, el pensamiento blandito, la mente blandita, debido 
a la profunda tristeza. En el panteón, por su parte, los muertos (otra vez lo pesado) 
“alcanzan” a los que tienen la sombra débil. Hablar en este sentido de lo pesado y lo 
débil implica pensar en qué origina la pesadez y qué la debilidad. Si retoma-
mos la expresión de don Polo, en el sentido de que D’hipak es pesado porque es un 
conjunto de personas y que quienes tienen el cuerpo, la mente, la sombra débil son 
los niños y aquellos que tienen mucha tristeza, estaríamos ante lo que se antoja ser un 
fenómeno de acumulación (D’hipak), de falta de maduración (los niños) y de emo-
ciones afectadas (los que sienten tristeza). Situaciones ante las que cabría preguntarse 
¿qué entidad anímica es la que da la fuerza y el poder?, una pregunta que si bien po-
dría ser contestada aludiendo a que es el alma de la persona y por ello es tan codiciada 
por la diversidad de entes que moran en Tancoco, nos llevaría a otra pregunta a su vez 
¿y qué es en realidad el alma para los teenek? La respuesta amerita una investigación. 

Y lo merece si también tomamos en cuenta que entre diversos grupos pueblos 
teenek de la Huaxteca potosina cuando el equipo de investigadores coordinado por  
Mario Ruz39 indagó sobre el lugar en donde habitan las almas de los que mueren, 
tanto en Aquismón, como en Tacoltzé respondieron “cuando uno se muere, uno per-
manece aquí… nomás nuestro cuerpo se va, nuestra alma existe aquí… nomás que 
no la podemos ver porque tenemos pecado…”, “se muere la gente, pero esa persona, 
el alma, no se va a ningún lado… aquí está, aquí se encuentra… el espíritu nosotros 
ya no lo vemos (pero) se encuentra vagando” (Ruz, op. cit.: 641).40

39 Proyecto “Los mayas ante la muerte. Del hecho biológico al universo simbólico”, UNAM, 
CONACyT.

40 Según Mario Ruz éstas son concepciones extremas, ni todos los muertos permanecen, ni por los 
mismos períodos de tiempo, ni este “vagabundear conlleva, per se, características de daño o riesgo; por 



182

ana bella pérez castro

Por otra parte, siguiendo el principio de reciprocidad es posible dar cuenta del 
por qué de la maldad de algunos seres que viven en la población. En efecto, cuando 
don Polo apunta que D’hipak se enoja si se deja de sembrar y de la misma forma se 
considera que las tepas, “las antiguas”, las dueñas de la tierra se molestan si no les 
hacen una ofrenda, nos encontramos con lo que pareciera ser una respuesta violenta 
ante el incumplimiento de los vivos al principio de reciprocidad, una transgresión 
a la costumbre de seguir una reciprocidad equilibrada, al decir de Marshall Sahlins 
(1977).41 De la misma forma podríamos considerar aquí a aquellos muertos que 
para Santorum regresan a degustar los aromas de los alimentos que más les gustaban 
en vida, y que al encontrar que no se les ofrendó se cobran la ofensa llevándose el 
alma del que los agravió.

Los duendes y las tepas,42 los habitantes originales de estas tierras, los antepa-
sados recalcitrantes de otra era cosmogónica, viven encorajinados, llenos de envi-
dia43 contra los hombres porque se sienten despojados de sus tierras y aprovechan 
cualquier oportunidad para hacer daño. Pero mientras que a las tepas es posible 
agradarlas con chile y huevo, en el caso de los duendes no es posible establecer una 
negociación simbólica. Éstos atrapan a las personas y les quitan su razonamiento 
sea por que se han enamorado de ellas, sea por el puro placer de que la gente se 
quede sin pensamiento, sin capacidad de razonar y de recordar. No esperan nada 
a cambio, sólo se roban el ch’ichiin de las personas en lo que se antoja ser un acto 
de “reciprocidad negativa”, el extremo insociable.44

Respecto a la conducta que siguen algunos de los muertos, en algunos casos estoy 
de acuerdo con Mario Ruz, al considerar discutible el concepto mismo de perversi-
dad.45 Y lo estoy por considerar que en algunos casos más que hablar de perversidad lo 

lo general remite a lo contrario” (op. cit.: 641). No obstante estar en parte de acuerdo con Ruz, no 
cabe menos que preguntarse, entonces ¿por qué estas almas, junto con otros entes, provocan temor 
y enfermedad a las personas?

41 Si bien fue Marcel Mauss el que abundó en el concepto de reciprocidad y en el estudio del 
don, fue Marshall Sahlins quien desarrolló la idea de que no todos los pueblos seguían los mismos 
principios de la reciprocidad como la entendió el antropólogo francés. Para Sahlins existen tres tipos 
de reciprocidad: la generalizada, la equilibrada y la negativa, el extremo insociable (1977: 213).

42 De acuerdo a las informaciones que nos ofrece Anath Ariel de Vidas (op. cit.) sobre los Baatsik’, 
podríamos considerar que las tepas y los duendes son una variante y que se parecen unos y otros, 
en el sentido de habitar los lugares salvajes y porque a unos y otros se les considera los habitantes 
antiguos de estas tierras .

43 De acuerdo a George Foster, hay tres tipos de resquemores: la envidia entre iguales concep-
tuales, entre desiguales conceptuales y la que sienten los dioses y los muertos contra los vivos, 1972: 
165-202. Sobre el particular, Ariel de Vidas refiere que los Baatsik’ envidian a los teenek porque se 
quedaron con sus antiguas tierras (op. cit.: 265).

44 En este tipo de reciprocidad, a la cual considera como el intento de obtener algo a cambio de 
nada, se puede considerar el robo, ya que para Sahlins es una forma de apropiación (op. cit.: 213). 

45 Para este autor, sería cuestionable hablar de perversidad (comunicación personal). Para él los 
muertos son peligrosos y por ello, la población maya bien ha sabido buscar los recursos para evitar 
que se aferren a su antigua vida o que se quieran llevar a algún familiar, pero no necesariamente 
perversos.



183

andanzas perversas por el mundo de los vivos

conveniente sería referirse a su peligrosidad como es el caso de los difuntos que no 
quiere dejar a su familia, su casa, su comunidad. Menos aún es de reprocharles que 
intenten llevarse a algún familiar, ya que su actitud estaría por demás justificada 
ante lo que implica pasar de un estado a otro, de tener una vida a vivir la muerte. 
Su peligrosidad sin embargo es tal, que los teenek han encontrado en la oración, en 
un conjunto de acciones (cortar las ropas del difunto, cerrarles los ojos, limpias 
con veladoras y hierbas) y en los ofrecimientos, los recursos para librarse del 
mal que su condición de muerto les puede ocasionar.

El que ha tenido una “mala muerte”, ese espíritu que pareciera estar en estado 
liminal, es un ente ambivalente, ya que si bien se convierte en un ser peligroso que 
provoca miedo y enfermedad a los que pasan por el lugar donde vagan, también se 
vuelve protector de los valores de la población al castigar a las mujeres que abortan. 
Empero, su perversidad queda manifiesta al provocar que éstas mueran y  también 
cuando asustan a los que invaden su ámbito geográfico ocasionan que su ch’ichiin 
abandone el cuerpo y, cuando ello ocurre, se introducen en el mismo en forma 
de “viento”, provocándole falta de apetito, sueño y languidez hasta que, si no es 
curado, muere.

La maldad sin embargo, se manifiesta en toda su magnitud en las almas de los di-
funtos que habitan en el cementerio. Almas que de acuerdo con los comentarios del 
pueblo intentan seguir haciendo daño a los que se sospecha murieron por causa de 
la brujería. Almas que probablemente están asociadas o manipuladas por los brujos. 
Pero no conformes con querer atrapar las almas de los muertos, intentan “alcanzar” 
a los vivos que tienen la sombra débil. Son seres que al parecer no pertenecen a 
ningún mundo, ni al de los vivos, ni al de los muertos, que son fuerzas que no han 
logrado el cambio de régimen ontológico y social, que no son reconocidos ni en 
la comunidad de los vivos, ni por la comunidad de los muertos.46 Por ello, es de 
suponer que tal situación provoca en ellos un gran malestar y los vuelve vulnerables 
a ser manejados por los que conocen las artes de embrujar con el único fin de tener 
más almas, lograr ser más “pesados” y, por ende, acumular mayor poder. 

Una última consideración, con miras a buscar una explicación social

La población de Tancoco necesita atribuirle a alguien los males que padece. En 
efecto, resultado de vivir en la inseguridad e incertidumbre, en la población existe 
un alto índice de alcoholismo. Problema que al decir del Dr. Norberto Baltazar, del 
centro de salud de esta comunidad, es la principal causa de muerte en el lugar. La 
segunda es ocasionada por las enfermedades de la pobreza, como es el caso de las 

46 “En lo que concierne a la muerte, los ritos son aún más complejos porque no se trata simple-
mente de un “fenómeno natural” (la vida, o el alma, que abandona el cuerpo), sino de un cambio 
de régimen a la vez ontológico y social: el difunto debe afrontar ciertas pruebas que conciernen a su 
propio destino de ultratumba, pero asimismo debe ser reconocido por la comunidad de los muertos 
y aceptado entre ellos” (Eliade 1998: 135).



184

ana bella pérez castro

infecciones gastrointestinales y respiratorias. La tercera se produce por los trauma-
tismos ocasionados por accidentes, asociados en muchos casos con el alcohol. Otra 
causa de mortandad es la relacionada con la diabetes, enfermedad que al decir del 
galeno, se desencadena en la persona después de haber sufrido un “susto”.

Los padecimientos de los habitantes del poblado tienen causas diversas, pero 
sin lugar a dudas una de las principales es la pobreza en la que vive una gran parte 
de ellos. Sin embargo, si bien ésta tiene raíces estructurales y sociales, en el pen-
samiento teenek los causantes son parte de su mundo simbólico. De tal manera, 
entre los teenek de San Luis Potosí47 se piensa que Ulutz,48 “el dueño o espíritu del 
hambre, la sequía y la pobreza”, un pequeño hombre que sólo vive para perjudicar 
a la humanidad y que, ayudado por el gavilán, los huracanes, las granizadas y las 
sequías, amenaza con dejarla sin alimento, es el causante de sus desdichas y repre-
senta la escasez de granos (van ‘t Hooft y Cerda Zepeda 2003: 26; Ferrer 2000: 
117-118). D’hipak, por su parte, es el alimento principal de la humanidad, por 
ello, es comprensible que en el pensamiento de tal pueblo, éste se enoje cuando los 
campesinos dejan de sembrar maíz.

En tal sentido, si de acuerdo al pensamiento teenek, Ulutz se ayuda con los 
huracanes, las granizadas y las sequías para perjudicar a la humanidad, también 
podríamos considerar que tal deidad maléfica se ha modernizado y se vale del Tra-
tado de Libre Comercio de América del Norte (TLCAN) y de las políticas agrarias 
seguidas en los últimos sexenios para intentar acabar con la agricultura campesina 
y, de paso, con D’hipak, el muchacho divino.

No obstante lo anterior, a una explicación mítica es necesario anteponer una rea-
lidad económica y política. En efecto, hay que hacer un poco de historia y remon-
tarnos al sexenio del presidente José López Portillo que puso en marcha el Sistema 
Alimentario Mexicano (SAM) como una de las estrategias rurales más innovadoras 
de la posguerra, reconociendo plenamente el papel de los campesinos y la autosu-
ficiencia dentro de un proyecto auténticamente nacional. El SAM, para Gustavo 
Esteva (2003: 204) permitió incluir a los campesinos en la perspectiva política y, 
sobre todo, se ocupó a fondo del maíz como base de la alimentación en el campo. 
Y no obstante que tal programa estaba asociado con una visión de conjunto de la 

47 Entre los teenek de Tancoco si bien está presente el espíritu de la pobreza, no profundicé en el 
tema e ignoro que tan similar sea su concepción a los de San Luis Potosí. Aquí pongo el caso sólo para 
referirme a la forma en que una población busca en su propia dinámica las causas de su desventura.

48 De acuerdo a un mito tenek, recopilado por Flavio Martínez, hace mucho tiempo D’hipak se 
encontró con el maligno (Kidhab inik) o dios del ojite (fruta silvestre que en tiempos de escasez se come 
como el maíz) y discutieron respecto a quien de los dos alimentaría a la humanidad. Decidieron com-
petir arrojándose desde lo alto de un árbol para que el que quedara entero sirviera como alimento y 
el perdedor se fuera al monte. El maligno cayó y se dividió en dos, el maíz cayó entero, sin quebrarse 
(Cuerpos de maíz, 2000: 151-152). Por su parte, van ‘t Hooft y Cerda Zepeda, en la recopilaron de 
una serie de narraciones, consideran que el ojox (ojite) puede hacer referencia a la condición de un 
pueblo recolector nómada o seminómada que se alimentaba con raíces y frutos, o también puede 
interpretarse relacionando, como lo hacen los teenek, la fruta del ojox como la materialización de 
Ulutz (op. cit.: 26). Versiones que en diferentes pueblos teenek se asocia al ojite con el hambre. 



185

andanzas perversas por el mundo de los vivos

cuestión alimentaria, en los sexenios posteriores los cambios fueron en detrimento 
de tales propósitos y se fueron desmantelando los apoyos gubernamentales al agro. 
Se buscaba modernizar al país, de tal forma que para 1990,

… fue posible ya hacer explícito el sentido del cambio de orientación. “Mi obligación 
como secretario de Agricultura es sacar del campo a diez millones de campesinos”, decla-
ró el profesor Hank en una rueda de prensa en 1991. “Y qué hará con ellos?”, le preguntó 
un periodista. “Esa no es mi área de trabajo”, respondió Hank. Ocuparse realmente de 
ellos no era trabajo suyo ni de nadie” (Esteva, op. cit.: 205).49

En este sentido, México entró al TLCAN en 1994, como un comprador de ali-
mentos básicos, vendedor de mano de obra barata y proveedor marginal de productos 
tropicales. 

Como parte de la política de Carlos Salinas de Gortari, se dieron las reformas al 
artículo 27 constitucional, logrando no sólo los objetivos del profesor de “liberar” 
a los campesinos, sino también se canceló el reparto agrario y el derecho de los 
pueblos a la tierra. El paso al abismo, como señala Esteva, sólo iniciaba. En efec-
to, como resultado de la política agraria, el maíz, otrora protegido por la política 
agraria (precios de garantía, mercados controlados, protección de fronteras y los 
servicios oficiales de comercialización, como la CONASUPO), ingresó también al 
TLCAN. De tal forma que, como apunta Armando Bartra, 

La cruz que hoy pesa sobre los labriegos se venía construyendo desde los años ochenta, 
pero los clavos se pusieron en 1994, cuando entró en vigor el TLCAN. En menos de 
una década las exportaciones mexicanas a Estados Unidos pasaron de un muy alto 70% 
del total exportado a un abrumador 90%, lo que nos ata por completo a los avatares 
de la economía estadounidense. En el caso de la agricultura, lo más notable ha sido el 
impetuoso crecimiento de las importaciones, particularmente de granos. Mientras en 
1987 y 1993 llegaron a 52 millones de toneladas, entre 1994 y 1999 ascendieron a 90 
millones, un incremento de casi el 40%. Las importaciones de maíz pasaron de 17 a 
30 millones de toneladas en esos lapsos, con un incremento cercano al 70%. Al terminar 
el siglo dependíamos de Estados Unidos para el 60% del arroz, la mitad del trigo, el 43% 
del sorgo, el 25 del maíz y casi toda la soya (Bartra, 2003: 224-225).

El cierre de la CONASUPO en 1999 fue la culminación de la serie de medidas 
orientadas a eliminar los apoyos gubernamentales a la producción, que dieron paso 
a acciones políticas de tipo asistencial y de combate a la pobreza. De tal forma, los 
programas implantados por los entonces presidentes Carlos Salinas de Gortari y 
Ernesto Zedillo, como fueron Procampo, Alianza para el Campo y programas de 
empleo temporal, no lograron la integración de las zonas marginadas, como era su 

49 Años atrás, Edmundo Flores también asediaba al presidente López Potillo con los datos de países 
que, como Estados Unidos, lograban que con sólo el 2% de la población ocupada en el campo se 
lograra la producción de alimentos y aun la exportación de los mismos (Esteva, op. cit.; 205).



186

ana bella pérez castro

propósito, y sí propiciaron una extensión de la pobreza en el campo y la migración 
acelerada.50 Pero además de una política agraria que arruinaba a los agricultores, 
también estaban presentes los factores naturales como las sequías, granizadas, hu-
racanes y tormentas que provocan la destrucción de las cosechas. Dejar de sembrar 
el campo y buscar otras fuentes de empleo fue el resultado. 

Finalmente, puedo señalar que si la población busca en sus propios referentes 
simbólicos los causantes de la pobreza, como es el caso de Ulutz, entonces no es de 
extrañar que los duendes, las tepas, los brujos o las almas de determinados muertos 
sean los causantes de la muerte. Y los son en la medida que la población de Tan-
coco busca respuestas ante lo que se considera una forma maligna de ordenar la 
vida51 sobre todo cuando van perdiendo el control de sus medios de producción, 
empobrecen y se supeditan cada vez más al poder del capital. En este sentido, los 
seres aquí tratados son “los chivos expiatorios” de un sistema social realmente 
perverso. 

50 Baste mencionar para el caso que la población procedente de las Huaxtecas (Tamaulipas, San 
Luis Potosí, Querétaro, Veracruz e Hidalgo) conforma ya el 5.9% del total de la que emigra a los 
Estados Unidos. Porcentaje que pudiera parecer pequeño en relación al 30% que procede de los es-
tados de mayor tradición migratoria, como son Zacatecas, Aguascalientes, Guanajuato, Michoacán 
y Jalisco, pero hay que remarcar que mientras que en estos estados la tradición de emigrar se remite 
a principios del siglo pasado, en la Huaxteca el movimiento es reciente y amenaza con continuar. De 
tal forma encontramos que para el año 2000, de un total de 5 591 habitantes, 153 de sus habitantes 
habían emigrado a la ciudad de México y Tamaulipas y uno a los Estados Unidos.

 51 Sobre el particular, véase Michel Taussig (1980).



187

andanzas perversas por el mundo de los vivos

Bibliografía

Alcorn Bristol, Janis 
1984	 Huastec Mayan Ethnobotany, Austin, University of Texas Press. 

Ariel de Vidas, Anath 
2003	 El trueno ya no vive aquí. Representación de la marginalidad y construcción de la 

identidad teenek (Huasteca veracruzana, México), México, Centro de investigacio-
nes y Estudios Superiores en Antropología Social, Colegio de San Luis, Centro 
Francés de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, Institut de Recherche pour 
le Développement (Colección Huasteca).

Bartra, Armando
2003 	 “Del teocintle a los corn pops”, Sin maíz, no hay país, pp. 219-250, Gustavo Este-

va y Katherine Marielle (coords.), México, CONACULTA-Museo Nacional de 
Culturas Populares (Culturas Populares de México).

Caillois, Roger
1996 	 El hombre y lo sagrado, México, Fondo de Cultura Económica. 

Durkheim, Emile 
1991	 Las formas elementales de la vida religiosa, México, Colofón.

Eliade, Mircea
1998	 Lo sagrado y lo profano, España, Paidós Orientala.

Esteva, Gustavo
 2003 	 “El vaivén de las ilusiones y realidades”, en Sin maíz, no hay país, pp. 177-218, 

Gustavo Esteva y Katherine Marielle (coords.), México, CONACULTA-Museo 
Nacional de Culturas Populares (Culturas Populares de México).

Flores Arroyuelo, Francisco J.
2001	 Fiestas de ayer y hoy en España, Madrid, Alianza Editorial. 

Hernández Ferrer, Marcela
2000 	 Ofrendas a D’hipaak. Ritos agrícolas entre los teenek de San Luis Potosí. México, 

tesis de licenciatura presentada en la Escuela Nacional de Antropología e His-
toria.

Hooft, Anuschka van ‘t, y José Cerda Zepeda
2003	 Lo que relatan los de de antes. Cuentos téenek y nahuas de la Huasteca, México, 

ediciones del Programa de Desarrollo Cultural de la Huasteca.

Landa, Diego de
1994	 Relación de las cosas de Yucatán, María del Carmen León Cázares (editora), Méxi-

co, CONACULTA.

Lévi-Strauss, Claude
1968	 Mitológicas I. Lo crudo y lo cocido, México, Fondo de Cultura Económica.
1972	 Mitológicas II. De la miel a las cenizas, México, Fondo de Cultura Económica.

López Austin, Alfredo
1980	 Cuerpo Humano e Ideología. Las concepciones de los antiguas nahuas, México, 

UNAM, Instituto de Investigaciones Antropológicas, 2 t.



188

ana bella pérez castro

Lok, Rossana 
1991	 Gifts to the dead and the living. Forms of exchange in San Miguel Tzinacapan, Sierra 

Norte de Puebla, México, CNWS Publications, Leiden University.

Maldonado Cano, Daniela
2003	 “En el umbral: tanatopraxis contemporánea”, Antropología de la eternidad: la 

muerte en la cultura maya, pp. 457-472, Andrés Ciudad Real, Mario Humberto 
Ruz Sosa y Ma. Josefa Iglesias Ponce de León (eds.), Madrid, Sociedad Española 
de Estudios Mayas y UNAM, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de 
Estudios Mayas.

Martínez, Flavio
2000 	 “El origen del maíz. Cómo el maíz triunfó sobre el ojite”, Cuerpos de maíz: danzas 

agrícolas de la Huasteca, pp. 150-152, México, Ediciones del programa de desa-
rrollo cultural de la Huasteca.

Ochoa, Lorenzo y Gerardo Gutiérrez
1999 	 “Notas en torno a la cosmosivión y religión de los huaxtecos”, Anales de Antropo-

logía XXXIII: 91-164, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Antropoló-
gicas. 

Petrich, Perla
2003	 “La muerte a través de la tradición oral maya actual”, Antropología de la eternidad: 

la muerte en la cultura maya, pp. 473-499, Andrés Ciudad Real, Mario Humberto 
Ruz Sosa y Ma. Josefa Iglesias Ponce de León (eds.), Madrid, Sociedad Española 
de Estudios Mayas y UNAM, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de 
Estudios Mayas. 

Ruz, Mario Humberto
2003	 “Paisajes de muerte, paisajes de eternidad”, Espacios mayas. Usos, representaciones, 

creencias, pp. 619-671, Alain Breton, Aurore Monod Becquelin y Mario Humber-
to Ruz (eds.), México, UNAM, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro 
de Estudios Mayas y CEMCA.

Sahagún, fray Bernardino de
1985	  Historia de las Cosas de la Nueva España, México, Porrúa.

Sahlins, Marshall
1977	 Economía de la Edad de Piedra, Madrid, Akal.

Schuller, Rudolf
1924	 “La posición etnológica y lingüística de los huaxtecos”, El México antiguo II (5-8), 

pp. 141-149, México.

Taussig, Michael T.
1980	 El diablo y el fetichismo de la mercancía en Sudamérica, México, Nueva Imagen.




