
Península
vol. I, núm. 2 

otoño de 2006

¿QUÉ ES LA SOBADA? 
ELEMENTOS PARA CONOCER Y ENTENDER 
UNA PRÁCTICA TERAPÉUTICA EN YUCATÁN

Patrizia Quattrocchi
Unidad Biomédica, CIR “Dr. Hideyo Noguchi”, UADY

1 Parte del trabajo constituye una revisión actualizada del artículo: Quattrocchi, “Componer al 
niño. Il massaggio prenatale in un villaggio maya dello Yucatán (Messico)”, Quaderni di Thule (V), 
Atti del XXVII Convegno Internazionale di Americanistica, 4-8 mayo 2005, Argo. Las fotografías son 
de Erica Barbiani, socióloga visual italiana, que trabajó en el proyecto de Kaua entre enero y marzo 
del 2006, en la realización de un documental etnográfico sobre la sobada.

Sobada y visión corporal

El objetivo de este trabajo1 es ilustrar la práctica de la sobada, un masaje terapéutico 
particular realizado por las parteras de Kaua con el fin de reposicionar un órgano 
o partes del cuerpo consideradas momentáneamente “fuera de lugar”. No es un 
masaje cualquiera, sino una manipulación específica del cuerpo que remite a una 



144

patrizia quattrocchi

particular concepción del organismo y de la salud, que forma parte del sistema 
médico local y del sistema ideológico más amplio. En este sentido, veremos la 
importancia de la representación que los habitantes de Kaua tienen de su cuerpo y 
de conceptos como movilidad, orden, alineación y equilibrio.

Iniciamos nuestra reflexión justamente a partir del significado que el acto de 
sobar asume en relación con la idea local que se tiene del cuerpo. Se tratará de com-
prender desde dentro categorías y conceptos que, si bien no se relacionan con la 
fisiología biomédica, no deben ser consideradas como simples creencias o supers-
ticiones, sino como parte de un sistema de valores compartido en el seno del cual 
adquieren sentido, coherencia, legitimación y eficacia. Procederemos luego a la 
descripción de diferentes tipos de sobada que encontramos durante nuestro trabajo 
de campo,2 profundizando en el análisis de aquéllas ligadas al ciclo reproductivo 
femenino, específicamente durante el embarazo y el puerperio. Finalizamos con 
algunas consideraciones sobre por qué esta práctica continúa siendo tan impor-
tante como para involucrar a todas las mujeres embarazadas, incluso aquéllas que 
deciden parir en hospitales y no con una partera.

Queremos hacer una aclaración terminológica sobre el significado del tér-
mino “sobar” y cómo es empleado en relación con la salud. En lengua española 
el verbo “sobar” indica la acción de manipular, manejar, palpar (Real Academia 
Española, 1992). En el municipio de Kaua el término es usado para indicar una 
manipulación peculiar del cuerpo, práctica que requiere de un largo aprendizaje 
y un conocimiento profundo del uso de las manos. Para indicar tal manipulación 
también se utiliza, aunque con menos frecuencia, el término “tallar”, que literal-
mente indica la acción de esculpir, labrar, hacer incisiones (ibid.), pero no se usa 
nunca el vocablo genérico “masajear”. La distinción entre “sobada” y “masaje” 
parece estar presente también en la lengua maya yucateca, en la que el término 
yoot’ (o yeet’, según una variante regional del sur del estado) se utiliza para indicar 
la sobada, mientras el término páats’ indica un masaje ligero (Cordemex, 1980). 
Esto nos confirma que la sobada no es un masaje cualquiera ni siquiera desde el 
punto de vista terminológico.

Para comprender mejor la peculiaridad de esta práctica es necesario examinar 
otros dos términos ampliamente usados para referirse al cuerpo o a sus partes, se 
trata de los verbos “componer” y “descomponer”. El primero indica la acción de 
poner varias cosas o personas juntas adaptándolas; formar, arreglar, ordenar, aco-
modar, ajustar; el segundo, por el contrario, se refiere a acciones opuestas como 
desarmar, desordenar, deshacer, separar (Real Academia Española, 1992).3 Ambos 

2 El trabajo de campo se realizó en la cabecera municipal de Kaua durante dos estancias semestrales 
de investigación, en 2001 y en 2003, respectivamente. Los resultados figuran en la tesis doctoral en 
etno-antropología “Mujer maya y salud reproductiva en una comunidad maya de Yucatán: el caso de 
la sobada”, Universidad “La Sapienza”, Roma, bajo la asesoría del Dr. Alessandro Lupo.

3 El término maya yucateco para componer es utskinaj y para descomponer es k’askunaj (Diccio-
nario Maya Popular, 2003).



145

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

términos se utilizan a menudo con relación a la localización de los órganos in-
ternos. De un órgano se puede afirmar que está en su lugar, en orden o bien; al 
contrario, se dice que está descompuesto. 

En la representación que los habitantes de Kaua tienen de su cuerpo, la idea 
de orden aparece fuertemente referida y se expresa en la necesidad de posiciona-
miento y alineación de las partes internas del cuerpo con respecto a coordenadas 
precisas. La idea fundamental es que el cuerpo se presenta como un sistema inte-
grado en el que cada órgano tiene una posición propia que debe ser mantenida; 
de este modo se preserva el estado de salud. El orden interno remite no sólo al 
posicionamiento correcto de los órganos, sino también a su alineación con el tip’te’ 
(en lengua maya yucateca) o “cirro” (en español) un “órgano” que, según los 
habitantes de Kaua, se encuentra debajo del ombligo y cuya vitalidad puede ser 
percibida hundiendo los dedos en el ombligo para saber “si brinca”. Se trata de 
un órgano muy importante que, cuando se desplaza, provoca un desequilibrio 
general del cuerpo, además de una enfermedad específica a la que se refiere con 
la expresión “tener el cirro”.

El desplazamiento de los órganos no se da de manera casual, generalmente lo ha-
cen hacia la derecha, a la izquierda, hacia arriba o hacia abajo con respecto al centro 
del vientre, localizado en el ombligo y lugar en el que, justamente, se ubica el tip’te’. 
Según algunos estudiosos4 se trata de una idea de origen precolombino que remite a 
la concepción del cosmos como un espacio subdividido en cuatro sectores y regido 
por un punto central identificado con la ceiba o ya’axche’, árbol sagrado que rige el 
universo y que, en la representación del cuerpo, correspondería al tip’te’. 

Independientemente del debate sobre el origen de esta noción —que rebasa el 
objetivo del presente trabajo— lo interesante es que la representación ideal de un 
estado de equilibrio del cuerpo no encuentra un equivalente en el cuerpo vivido 
cada día, pues sucede que en la vida cotidiana, y por diferentes motivos, los órganos 
“se mueven”. Los órganos internos, de hecho, son percibidos como partes móviles. 
En palabras de una de las parteras de Kaua, doña Sofía, “todo lo que está dentro el 
cuerpo se gira, todo por dentro se gira”.

La movilidad de los órganos está siempre relacionada con un hecho concreto: 
en la mayoría de los casos se trata de una caída brusca o de un sobreesfuerzo físico 
importante, que no permite que el cuerpo se mantenga en equilibrio. Por ejemplo, 
un órgano se mueve mientras se alzan cosas pesadas, como una cubeta llena de 
agua o de maíz; por una caída de la hamaca; mientras se trabaja la milpa o se hacen 
esfuerzos durante el parto.

El desplazamiento de un órgano no incide sólo en la percepción de la confor-
mación del cuerpo, que se desordena o descompone, sino que provoca malestares y 
enfermedades de distinta naturaleza que desaparecen solamente cuando el órgano 
es regresado de nuevo a la posición considerada correcta.

4 Véanse Villa Rojas, 1980 y De la Garza, 1998.



146

patrizia quattrocchi

El reposicionamiento de los órganos se produce exclusivamente a través de soba-
das. Líneas arriba afirmábamos que la sobada no es un masaje cualquiera, y ahora, 
a la luz de los elementos que se refieren a la representación del cuerpo, podemos 
comprender que su peculiaridad se debe justamente al componer, es decir ordenar 
y recomponer una parte del cuerpo que se encuentra momentáneamente en des-
orden o fuera de lugar.

Dadas las numerosas ocasiones que pueden causar la dislocación de un órgano, 
la sobada es una práctica ampliamente difundida, que en ocasiones se acompaña 
con terapias ofrecidas por el personal médico y paramédico en los centros de reha-
bilitación del sistema nacional de salud. 

No obstante su importancia en la terapéutica maya, la sobada ha sido poco 
estudiada. Los trabajos etnográficos le han otorgado poca atención. Se afirma, 
por ejemplo, que es costumbre de las parteras sobar a la mujer embarazada o a la 
puérpera pero en general no se profundizan las modalidades y las peculiaridades de 
los masajes efectuados (véase, entre otros, Appel Kunow, 2003; Güémez Pineda, 
1998, 1997; Cooper, 1993; Módena, 1990; Mellado-Zolla-Castañeda, 1989; Cos-
minsky, 1982a; 1982b; Jordan, 1984; Favier, 1984; Redfield, 1977; Villa Rojas, 
1977, 1980; Paul, 1974; Elmendorf 1973; Redfield y Villa Rojas, 1962). También 
la biomedicina ha mostrado escaso interés en esta práctica y si bien a veces es con-
siderada “dañina” o “ineficaz” —o como una simple “creencia”— no son muchos 
los estudios que se refieren a ella.

Tipología de la sobada

En Kaua se efectúan distintos tipos de sobadas. La particularidad de una sobada 
respecto a otra no está determinada por las diferentes formas de manipular el 
cuerpo, que incluso varían en los tiempos y en la duración, sino por el órgano o 
la parte del cuerpo que debe ser “puesto nuevamente en su lugar”. A continuación 
enumeramos las distintas clases de sobadas que efectúan las parteras:

1.	P ara componer el cirro
2.	 Durante el embarazo
3.	 Durante el puerperio
4.	P ara tratar el pasmo 
5.	P ara componer el útero o fallo de matriz
6.	A nte un aborto espontáneo 
7.	P ara componer otros órganos: barriga, intestinos, tendones
8.	P ara el empacho 

Según el listado anterior, las sobadas pueden estar referidas a dos categorías ge-
nerales: 1) Aquellas ligadas al ciclo reproductivo y efectuadas exclusivamente por 
las parteras (durante el embarazo, el parto, el puerperio o en casos de esterilidad), y 



147

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

2) Aquellas para componer otras partes del cuerpo (el cirro u otros órganos) y son 
efectuadas ya sea por las parteras, ya por los sobadores. En este caso los pacientes 
pueden ser mujeres, hombres y niño/as. 

Es importante subrayar que aunque la sobada tiene un amplio uso también fuera 
del ciclo reproductivo femenino (sobre todo para componer el cirro), la mujer en 
edad reproductiva es la persona que más se somete a este masaje, pues es conside-
rado fundamental en las distintas fases del embarazo.

Hay algunos elementos recurrentes en la ejecución de la práctica: 

·	E l lugar para realizarla es un rincón aislado de la casa, para evitar las miradas 
indiscretas (sobre todo de los niños),

·	E l masaje tiene lugar preferentemente muy temprano por la mañana, en 
ayunas,

·	E l paciente permanece acostado en el suelo (a menos que se realice al día 
siguiente del parto, cuando la mujer yace en la hamaca),

·	S e utiliza una solución oleosa (aceite para bebé) que se unta sobre la parte del 
cuerpo a masajear,

·	S e realiza por etapas: la localización de la posición del órgano por parte de la 
partera; su lento arrastre hacia la posición correcta; la presión sobre él con el 
pulgar o con la palma de la mano para proceder a fijarlo; el masaje en otras 
partes del cuerpo (piernas, brazos, cuello, cabeza); se puede proceder también 
al vendaje provisional del vientre para evitar que el órgano afectado se mueva 
otra vez, especialmente en las sobadas para componer el cirro o el útero.

Sobada para componer el cirro

Cuando el cirro se mueve (por una caída o un esfuerzo excesivo, por ejemplo) la 
persona se enferma. La enfermedad del cirro se considera grave y, según algunas 
parteras, si no se trata a tiempo puede inclusive llevar a la muerte.5 Los síntomas 
son dolores de estómago, diarrea, vómitos, inapetencia y mala digestión. Nor-
malmente el malestar inicia con acidez de estómago y continúa con ardor en la 
garganta o chujkaal, acompañado por una sensación de estómago cerrado que 
impide que los alimentos sigan su recorrido. Después se presentan diarrea, vómitos 
y acumulación de gases intestinales:

El tip’te’ es la vena que se desprende del ombligo, se quita de su lugar. Se descomponen 
en cuatro lugares. El primero es el estómago, y no come uno, no tiene apetito, come 
dos, tres tortillas y ya les quita, tiene vómito, tiene mucho aire en la barriga. A veces 
duele. Luego, puede ir abajo, a la derecha, así, uno lo siente y con el dedo, así, así. Si 
está para este lado, donde hay el intestino, se separa así el intestino y todo se compone 
así (Doña Anita, partera). 

5 Véase Quattrocchi, 2004.



148

patrizia quattrocchi

Ese órgano a veces se va a descomponer, a veces se va de lado, a veces arriba o abajo, se 
mueve mucho en la barriga, parece vivo. Cuando lo agarro está brincando (Doña Soco, 
partera).

Si uno tiene el cirro, va al doctor y nada. El doctor no sabe. Las mujeres van con el 
doctor y regresan con el ultrasonido, ¡pero en el ultrasonido no se ve! ¡Los doctores no 
saben nada de eso! En cambio nosotras sí lo componemos. Ellos mismos dicen que hay 
cosas que nosotras sabemos y ellos no saben (Doña Sofia, partera).
 

La cura del cirro se realiza a través del reposicionamiento del órgano. La so-
bada para reubicar el cirro es una de las prácticas más complicadas de hacer y 
las parteras aptas para realizarla son muy solicitadas. Doña Anita, por ejemplo, 
recibe visitas de personas que viven en Mérida o Cancún y que viajan alrededor 
de 150 km para someterse al masaje de sus manos.

Las parteras sostienen que para reposicionar el cirro son necesarias tres so-
badas: una cada ocho días. Pero aseguran que una o dos pueden ser suficientes 
para sanar a la persona si la enfermedad no es grave. La sobada inicia con la 
ubicación del órgano, lo que se realiza hundiendo el dedo índice en el ombligo 
de la persona para sentir si el cirro está “brincando” en su lugar. Si no es así, la 
partera palpa el vientre de la persona para encontrarlo. Entonces el órgano es 
“arrastrado” hacia el centro y fijado con el pulgar que presiona con fuerza sobre 
el ombligo. Se gira hacia la derecha y hacia la izquierda nueve veces, como prevé 
la costumbre. El reposicionamiento se verifica por el hecho de que ahora el cirro 
“brinca” de nuevo debajo del ombligo. A partir de ese momento la persona co-
menzará a sentirse mejor.



149

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

Sobadas durante el embarazo

Sobada para componer al bebé

La sobada durante el embarazo es uno de los cuidados más importantes a los que la 
mujer embarazada debe someterse. La práctica no se pone a discusión, ni siquiera 
entre las generaciones jóvenes o por quienes dan a luz en hospital; al contrario, 
constituye una de las convicciones más firmes en todas las mujeres.

Soban cuando el niño se va de lado, para que regrese a su lugar, en el centro, el bebé. 
Creo que pasa porque hacemos cosas pesadas, trabajamos y no tenemos cuidado. Yo 
cuando estaba embarazada del tercer bebé me caí de una silla y tuve que buscar a doña 
Sofía porque el bebé estaba descompuesto, a que regrese al centro al bebé. Y tuvo que 
componerlo. Y nació bien la niña (Doña Dulce). 

La idea de que el niño durante el embarazo se mueve en el vientre materno es 
un dato fisiológico del que las parteras y las mujeres son conscientes; pero esta 
movilidad asume una relevancia particular pues se relaciona con la idea general 
de la movilidad de los órganos y de las partes del cuerpo. Al igual que los órganos 
internos, también el niño se mueve principalmente por exceso de trabajo de la 
madre durante el embarazo, por sobreesfuerzos o caídas bruscas.

A partir del tercer o cuarto mes de embarazo, las mujeres acuden una vez al mes a 
la partera para asegurarse que su bebé se encuentre en la posición correcta, es decir, 
en el centro del vientre y con orientación cefálica. Para diagnosticar su posición, las 



150

patrizia quattrocchi

parteras presionan el vientre de la mujer y detectan la cabecita. Si ésta está ubicada 
a la derecha, a la izquierda, arriba o abajo con respecto al ombligo, es necesario 
componer al bebé; es decir, llevarlo hacia el centro del vientre con la cabeza hacia 
abajo. El reposicionamiento se produce a través de la manipulación y arrastre del 
bebé, y puede durar 40 minutos o más.

Al igual que las otras sobadas, la que se efectúa para componer al bebé se hace 
en el suelo, sobre un cobertor o una sábana. La mujer se recuesta en posición 
supina y la partera se ubica a su lado, sentada sobre un banquillo. Ésta se unge las 
manos con un poco de aceite e inicia diagnosticando la posición (fotografía 3). 
Luego procede al “arrastre”. La sesión comprende también un masaje en otras zo-
nas: le levanta las piernas para que pueda masajearlas de abajo hacia arriba. Luego 
siguen los brazos, los hombros, la espalda y la cabeza, que se hace rotar hacia la 
derecha y la izquierda. Se trata de una especie de stretching de los músculos, que 
las mujeres encuentran relajante y desfatigante.

En general, la sobada mensual tiene un carácter preventivo: las mujeres se 
someten a la palpación del vientre para saber cómo está el bebé, sin que nece-
sariamente se encuentre fuera de lugar. En realidad la mayoría de las veces las 
parteras encuentran una posición errada, que se explica por los esfuerzos habi-
tuales que la mujer realiza durante sus labores cotidianas. Si la partera localiza 
al niño en posición central, procede de todos modos a sobar, con la intención 
de mantener la posición. El masaje entonces puede durar menos. En caso de que 
la mujer haya sufrido una caída severa o haya realizado un esfuerzo no habitual 
puede recurrir de urgencia a la partera para ver si su niño está bien o si ha cam-
biado de posición.

Además de reposicionar al bebé, la sobada tiene la función de controlar el man-
tenimiento de la posición cefálica. En algunos casos la partera detecta malas po-
siciones del bebé, como por ejemplo la podálica o “sentado” y transversal o “atra-
vesado”. Si esto ocurre durante el octavo mes de embarazo, que es cuando el niño 
adquiere la posición al nacer, ya no se trata de un caso manipulable a través de la 
sobada, sino de un hecho que requerirá un parto hospitalario.

La palpación del vientre tiene, en este sentido, una importante función diagnós-
tica y de sostén emotivo para la mujer, pues por una parte hay un control orgánico 
sobre la posición adecuada del bebé, y por otra, la seguridad del buen desarrollo 
de su embarazo. Durante la sobada la mujer y la partera tienen la oportunidad de 
hablar del parto y de la gestación en curso. Se trata de un momento absolutamente 
íntimo, en el que los saberes ligados al cuerpo y a la salud reproductiva son trans-
mitidos, reelaborados y comparados. Uno de los temas más comentados es el de 
la cesárea. El mantenimiento de la posición correcta que en la percepción de las 
mujeres está estrechamente ligado a la ejecución de la sobada, significa una alta 
probabilidad de parir de manera natural, sin tener que recurrir a la intervención 
quirúrgica, que representa uno de los temores más difundidos entre las mujeres 
yucatecas.



151

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

Generalmente las parteras afirman que pueden detectar la posición cefálica del 
niño desde el cuarto o quinto mes del embarazo y, por lo común, garantizan un 
parto normal a la mayoría de las pacientes. En los últimos meses de gestación la 
vigilancia a la posición cefálica es siempre mayor. Durante este período, en caso de 
que la posición sea normal, se considera que la sobada sirve sólo para preservarla. 
En caso contrario, las parteras proceden de manera diferente, según su propia ex-
periencia. La mayor parte de ellas se declaran impotentes ante un bebé que viene 
“atravesado”, avisan entonces a los parientes que será necesario que el parto se rea-
lice en el hospital. Algunas parteras más ancianas, en cambio, sostienen que tienen 
la capacidad de volver al niño a la posición cefálica o de lograr la expulsión incluso 
si su posición es incorrecta. Afirman que antes que llegaran los médicos al pueblo 
la partera tenía que enfrentar cualquier emergencia; que sus madres y abuelas eran 
capaces de proceder, aun en casos difíciles. Pero agregan que ahora la mujer en esas 
circunstancias es llevada al hospital.

Se considera que someterse a la sobada regularmente trae ventajas a la mujer no 
sólo durante el embarazo, sino también en el momento del parto, que será rápido 
y menos doloroso. Además no habrá riesgo de que la salida de la placenta se de-
more o que ésta “se pegue” a cualquier otro órgano o parte del cuerpo, poniendo 
en peligro la vida misma de la mujer. Someterse de modo frecuente a la sobada 
también ayuda a evitar las amenazas de aborto. La eficacia de la sobada es valorada 
también a posteriori: si la mujer presenta algunas dificultades durante el parto se le 
atribuye a no haberse sometido regularmente al masaje.



152

patrizia quattrocchi

La sobada para componer al niño es, por lo tanto, una práctica compleja que 
cumple distintas funciones: la de “posicionar”, la de “mantener” y la de “prevenir”. 
Es una forma de control físico y al mismo tiempo de control simbólico de la salud 
de la mujer y del bebé. Sometiéndose con regularidad a la sobada, las mujeres 
permiten efectivamente que el ojo experto de las parteras vigile el desarrollo del 
embarazo y al mismo tiempo se mitiguen psicológicamente temores difundidos 
como el de la cesárea, el del aborto o el de un parto con complicaciones. La sobada 
es, desde esta perspectiva, un mecanismo importante de sostén emotivo que evita 
que las mujeres tengan que afrontar situaciones de angustia (Jordan, 1983, 1989; 
Good, 1995), aunque —como veremos después— existen otros.

La función preventiva de la sobada durante la gestación y su papel en las relacio-
nes entre medicina local y sistema nacional de salud serán los aspectos que veremos 
con mayor detenimiento en nuestras conclusiones.

Sobadas durante el puerperio

El trabajo de la partera no termina con el nacimiento, sino que continúa durante 
los ocho días sucesivos al parto y, a veces, hasta 40 días después. Durante este pe-
ríodo el cuerpo de la puérpera es considerado “caliente, abierto” y “descompuesto 
y tierno”. Devolver el cuerpo de la mujer al estado de la normalidad es deber de la 
partera, que informa a la puérpera de algunas prohibiciones alimenticias y de com-
portamiento: evitar los “vientos de lluvia” y  el consumo de alimentos considerados 
“fríos” o levantar cosas pesadas, y someterse a diferentes sobadas. Al día siguiente 
del parto se lleva a cabo una de ellas para iniciar el proceso de “recomposición ge-
neral” del cuerpo; al tercer día, la sobada tiene como fin “recomponer” los órganos 
y levantar el útero; al octavo día el cuerpo es “cerrado” para que la mujer salga de 
la condición de apertura que el parto le ha ocasionado. A los 40 días se produce la 
recomposición total del cuerpo.

El objetivo final de todas las sobadas es el de “componer” el cuerpo de la mujer 
y algunos órganos que se perciben como “fuera de lugar” y “en desorden” a causa 
del esfuerzo realizado durante el parto. Los órganos más afectados son el útero y el 
cirro. Se considera que durante el parto el útero desciende y el cirro se desplaza.

Sobada al día siguiente del parto

Al día siguiente del parto la partera va a casa de la puérpera para bañar al bebé 
y desinfectar el resto de su cordón umbilical. También baña a la mujer con agua 
tibia (a menudo se ponen en el agua hojas de distintas plantas que se consideran 
“calientes”) para relajar el cuerpo, especialmente los senos y el vientre, y favorecer 
la “bajada” de la leche. La temperatura del agua nunca debe ser extrema, con el fin 
de evitar que la mujer sufra cambios repentinos de temperatura que puedan alterar 
el equilibrio de su cuerpo, que se está lentamente recuperando.



153

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

El hecho de que la mujer embarazada o puérpera sea percibida como “caliente” 
hace referencia, una vez más, a una temperatura simbólica y no real, y entra en una 
concepción del cuerpo en donde los conceptos de equilibrio y de equilibrio térmico 
son fundamentales. El estado de calor ligado al embarazo y al parto se pone en rela-
ción directa con la sangre, elemento percibido como “caliente” por excelencia. Las 
parteras afirman que la sangre retenida en el cuerpo de la mujer durante los nueve 
meses de embarazo “calienta” el cuerpo de la mujer, la cual volverá gradualmente 
al estado normal de “frialdad” sólo después de los ocho días del período puerperal. 
El estado de “calor” en el que se encuentra la mujer, obviamente, no le permite 
entrar en contacto con elementos “fríos” como ciertos alimentos, el agua fría o los 
“vientos de lluvia”, mismos que podrían alterar bruscamente su estado térmico. 

Durante la primera visita, la partera efectúa una sobada muy ligera, dado que 
el útero de la mujer está todavía inflamado y no debe hacer grandes esfuerzos. Por 
lo tanto, sólo realiza un ligero masaje sobre el vientre, los brazos y el pecho, este 
último para facilitar la bajada de la leche. También pueden masajearse las piernas 
pero sin levantarlas. El objetivo de esta primera sobada es iniciar gradualmente la 
“recomposición” del cuerpo, lo que continuará de manera más enérgica en las soba-
das sucesivas. La duración de este primer masaje es de unos 10 minutos. La mujer 
no se tiende en el suelo, sino en la hamaca, donde reposa hasta que no retome sus 
actividades cotidianas.

Sobada al tercer día después del parto

El tercer día, la madre recibe su primer baño completo con agua tibia en la cual la 
partera agrega hojas de distintas plantas “calientes”. Después del baño se realiza 
la sobada, que se inicia localizando la posición del cirro y del útero para comenzar 
su reposicionamiento. Este masaje, a diferencia del que se hace al día siguiente del 
parto, es más enérgico, pues se considera que es el momento en que los órganos 
deben ser regresados a su posición correcta. Una vez ubicado el cirro se procede a 
arrastrarlo hacia el ombligo. Las modalidades de esta manipulación son simila-
res a las descritas antes para componer el cirro, aunque la presión de las manos es 
menor y los tiempos de ejecución pueden ser repartidos gradualmente en distintas 
sesiones, dentro de los ocho días previstos. Después se procede a subir el útero; 
para ello, la mujer se tiende en el suelo en posición supina, pero con las piernas 
flexionadas. Debajo de la espalda se le pone una almohada para levantar la pelvis. 
Así, la partera coloca una mano en la parte baja del vientre de la mujer y la otra 
en los glúteos o en la zona sacro-lumbar. Una vez ubicada la posición del útero, 
la partera procede a subirlo presionando con fuerza con las palmas de las manos y 
arrastrando el órgano hacia la posición que se considera correcta. La sesión dura 
unos 30 minutos. Al final, la partera venda el vientre de la mujer con un pedazo 
de tela para evitar que el útero baje de nuevo. La venda se lleva aproximadamente 
durante un mes.



154

patrizia quattrocchi

Sobada a los ocho días después del parto

La sobada al octavo día después del parto es la más importante, pues el cirro de la 
mujer está “en desorden” y su cuerpo, aunque en parte “recompuesto” con el masaje 
del tercer día, debe ser restablecido definitivamente. Esta sobada se complementa 
con otra técnica que tiene como fin “cerrar” el cuerpo de la puérpera, “abierto” a 
causa del parto. Los vocablos empleados para esta acción son los verbos “apretar” 
(presionar, comprimir) y “amarrar” (atar, asegurar). Ambos términos se usan como 
sinónimos, aunque el más frecuente es “amarrar”, por lo tanto la sobada del octavo 
día es conocida en español como “amarrada”. En lengua maya se utiliza, en cambio, 
la expresión k’aax yoot’, en la que k’aax significa “amarrar”, “apretar” y yoot’, “sobar”, 
“sobada”.

Se trata de la única sobada en la que la partera no utiliza sus manos para com-
primir el cuerpo de la mujer, sino su propio rebozo. La sobada consiste en envolver 
y presionar gradualmente las distintas partes del cuerpo de la puérpera. Se inicia 
en la cabeza, que se envuelve en el rebozo, y se tira de las dos extremidades para 
comprimirla lo más que se pueda. Para apretar con fuerza generalmente se pide 
ayuda a la suegra o a cualquier otra persona adulta. La presión dura varios minutos 
y luego se procede con otra parte del cuerpo. La sobada tiene lugar de arriba hacia 
abajo, nunca en sentido contrario, por lo tanto después de la frente se procede a 
apretar alrededor de los hombros y de los senos, luego se sigue hacia la parte alta 
del vientre, evitando la parte baja que aún está inflamada a causa del nacimiento. 
Posteriormente se continúa con los muslos y las rodillas, hasta llegar a los tobi-
llos y los pies. Esta presión cierra definitivamente el cuerpo, protegiéndolo de la 
introducción de elementos extraños y negativos, como los “aires” y los “vientos”; 
al mismo tiempo que recompone todo el organismo, evitando que sus partes se 
muevan de nuevo.

Sobada a los cuarenta días

En lengua maya esta sobada es llamada nojoch yoot’, donde el término nojoch signifi-
ca grande. Es, entonces, “la gran sobada”, la conclusiva, cuyo objetivo es componer 
definitivamente el cuerpo de la mujer y el cirro. 

Es más vigorosa que las anteriores y se lleva a cabo algunas semanas después 
del parto cuando la mujer ya puede levantar las piernas y los brazos sin dificultad. 
Se procede de manera enérgica a estirar las piernas y los brazos, que son alzados, 
flexionados y movidos con fuerza. La “gran sobada” dura unos 40 o 50 minutos 
y resume todas las funciones de las sobadas precedentes: recompone, comprime, 
realinea, pero también relaja el cuerpo de la mujer y, sobre todo, marca simbóli-
camente su retorno a un estado de normalidad. No todas las mujeres se someten 
a esta sobada y las mismas parteras a veces no la consideran tan importante como 
la que se efectúa los ocho días después del parto. Si la mujer lo desea, la partera 



155

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

estará en disposición de hacerla, de lo contrario su trabajo se considera terminado 
el octavo día después del parto.

Sobada para el pasmo

El término castellano “pasmo” es utilizado por los habitantes de Kaua de acuerdo 
a dos acepciones: “tener el pasmo” que, como veremos, alude a una enfermedad 
exclusivamente femenina. Por otra parte se puede afirmar que cualquier órgano o 
parte del propio cuerpo “está pasmada”, indicando una condición que supone una 
serie de distintos disturbios. En ambas acepciones el término “pasmo” está ligado 
a un estado de “frialdad”, llamado en lengua maya síis, que significa, justamente, 
“frío”.

La idea compartida es que el pasmo provoca una pérdida del equilibrio térmico 
del cuerpo que, como sabemos, remite al balance entre elementos calientes y fríos. 
Esto significa que quien sufre de pasmo o tiene alguna parte del cuerpo pasmada 
ha entrado necesariamente en contacto con elementos “fríos” en un momento en 
el que se encontraba en una condición “caliente”.

En Kaua no es común escuchar hablar de pasmo para indicar un estado físico o 
una enfermedad que no esté ligada a la esterilidad femenina. El cirro del hombre, 
por ejemplo, puede encontrarse en una condición de pasmo cuando en estado 
caluroso vuelve de trabajar en la milpa e ingiere bebidas frías. La mayoría de las 
veces el término “pasmo” es utilizado, no tanto como condición, sino como una 
enfermedad típicamente femenina. En este sentido, el pasmo es explicado con 



156

patrizia quattrocchi

la expresión “frialdad en la sangre”.6 Se trata de un enfriamiento simbólico de la 
sangre menstrual de la mujer, que le impide quedar embarazada, a pesar de que su 
ciclo pueda ser regular. Del mismo modo que para el cirro, podríamos decir que 
la sangre “está pasmada”, pero es una manera de expresarse que no aparece en los 
discursos de las mujeres de Kaua. Cuando se habla de frialdad que tiene que ver 
con la reproducción, se trata de enfermedad del pasmo y nada más.

La enfermedad es causada por no respetar las prohibiciones alimenticias y de 
comportamiento previstos para los días del período menstrual; se trata de dispo-
siciones que remiten a la división de alimentos y sustancias en calientes y fríos. 
Otra vez se refiere que la sangre menstrual, considerada caliente, no debe estar 
en contacto con elementos fríos que puedan perturbar el equilibrio térmico del 
cuerpo y el bienestar de la persona. Durante el período menstrual es necesario 
abstenerse en particular de ingerir limón, naranja agria y bebidas heladas, y evitar 
el contacto físico con agua fría. Algunas mujeres se muestran escépticas con res-
pecto a la “peligrosidad” de tales alimentos y comportamientos, afirmando haber 
observado a algún pariente infringir las reglas, o haberlo hecho ellas mismas, sin 
consecuencias: “Antes sí. Ahora no. Mi hija ya no. Ahora se levantan, se bañan, en 
el hospital toman helados, toman refrescos. Mi hija así lo hizo y veo que después 
de dos años se queda embarazada otra vez. Por eso no es cierto que viene el pasmo 
con el frío” (Doña Soco). 

A pesar de esto, los conocimientos sobre las causas y consecuencias del pasmo son 
muy difundidos y las mujeres siempre hablan de él con preocupación. El pasmo es 
considerado una enfermedad muy seria y algunas parteras afirman que, si la “frialdad” 
en la mujer no es curada, no sólo puede quedar estéril sino que, en los casos más 
graves, puede también morir. A menudo las mujeres recurren a la partera después 
de haber intuido la posibilidad de estar pasmada. Los síntomas que pueden indicar 
la “frialdad en la sangre” son, por ejemplo, el color oscuro de la sangre menstrual; el 
hecho de que ésta quede impregnada por largo tiempo en los trapos que usan durante 
el periodo menstrual después de haberlos lavado; un período o sangrado doloroso o 
molesto, y no quedar embarazada.

El diagnóstico es hecho por la partera, que inspecciona el color y consistencia 
de la sangre: si es rojo vivo (chak en lengua maya) se considera “normal” o “fuerte”, 
pero si la sangre presenta un color rojo oscuro o negro es considerada “débil” o 
“enferma” y es cuando la mujer tiene el pasmo. Para verificar el color de la sangre 
algunas parteras ponen una pequeña cantidad sobre un pedazo de tela blanca, otras 
utilizan un “cristal”: 7

Primero tiene que checarle la sangre y después la cura. Cuando se baja su sangrado aga-
rro un poco de sangre y lo pongo en un cristal, echo un poco de sal: si la sangre queda 

6 En lengua maya yucateca la expresión síis u k’i’ik’el, significa literalmente “su sangre está fría”.
7 Muchos terapeutas suelen utilizar con fines adivinatorios o diagnósticos pequeñas piedras natu-

rales de formas o colores particulares, llamados cristal en español o saastún en lengua maya.



157

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

bien roja tengo que curarla con agua hervida, si la sangre queda negra, con agua fría. 
Necesita mirar la sangre porque si tiene que curarla con agua hervida y le echo agua fría 
se va a morir la señora, porque sale más cálida. Primero checo su sangre y, si está negro, 
con agua fría la curo. Si está rojo con agua hirviendo. Se llama pasmo esto. En el agua 
echo hierbas, tiene que buscarlas uno. La mujer tiene que tomarla y bañarse el cuerpo. 
Yo preparo tres botellas para tres días, una cada día. Y tiene que bañarse. Hay señoras 
que ya son nueve meses que no ven su menstruación, toman la medicina y después de 
algunos días ya tienen otra vez (Doña Juanita, partera).

Ese pasmo existe, yo lo vi con mi hermana. Ella tenía mucho dolor cuando tenía sus 
reglas. Entonces mi mamá preparó una medicina porque conocía un poco las hierbas: 
nueve hojas de chalché o santa maría, anís de la miel blanca, se echa todo en el comal 
con un poco de pimienta y sal. Mi hermana no quería tomarla, pero debe tomarla, “Si 
no —dice mi mamá— no vas a tener hijos”. Entonces la tomó para tres o cuatro veces 
cuando tenía sus reglas y ya no le dolía su menstruación. Y también la ropa estaba 
húmeda porque la frialdad salió de su cuerpo. Antes tenía sangre negra (Doña Wilma, 
enfermera). 

Si se diagnostica un pasmo, la terapia prevé la utilización de preparados a base 
de plantas medicinales consideradas “calientes” y un ciclo de sobadas. No todas 
las parteras son capaces de preparar las medicinas y ésta constituye otra de las 
capacidades que definen, ante los ojos de la comunidad, a una buena partera. 
Normalmente las sobadas se llevan a cabo mientras toman la medicina y en ge-
neral se considera que tres pueden ser suficientes. La sobada dura alrededor de 
una hora y abarca sobre todo la zona del vientre y debajo de él. Se cree que con 
la manipulación del vientre y de los órganos internos que tienen que ver con la 
reproducción, como el útero, se logra una especie de recalentamiento que ayuda 
a combatir la frialdad padecida. Ésta provoca, de hecho, un estado de desorden 
general dentro del cuerpo y al mismo tiempo una especie de bloqueo del normal 
proceso reproductivo, que debe ser reactivado y puesto en marcha. Durante la 
sobada se controla, además, la posición del útero y, si se encuentra fuera de lugar, 
se procede a su reposicionamiento.

La convicción general es que los médicos no pueden curar la “enfermedad del 
pasmo” ni están en condiciones de diagnosticarla. Si alguien sufre de ella, entonces, 
no se dirige al hospital o al centro de salud; busca a una buena partera. Por otro 
lado, tienen presente que la mujer a veces no puede quedar embarazada por otros 
motivos, algunos relativos al saber biomédico. Para definir estos últimos se usa 
generalmente el término “naturaleza”, o bien “anemia”. 

Sobada para el “fallo de matriz”

Otra causa que impide la concepción y para la que se emplea la sobada como 
práctica terapéutica es el llamado “fallo de matriz”. Para comprender su signifi-
cado debemos tomar en consideración, una vez más, la idea de la movilidad de 



158

patrizia quattrocchi

los órganos internos. Como otros órganos, también el útero puede desviarse a un 
lugar distinto del habitual, volviendo imposible la fecundación. El movimiento 
del útero puede producirse de dos modos: se desplaza poniéndose de lado, arriba o 
debajo de su lugar, o puede girar invirtiéndose completamente e impidiendo que 
el esperma llegue al útero:

Yo veo el cuerpo de la mujer, la agarro y veo cómo es. Es culpa de la matriz, porque 
la matriz está así, aquí está el cuello de la matriz, cuando el hombre echa afuera el lí-
quido, ese líquido puede ir directo a la matriz, pero si la matriz está girada o de lado, 
el hombre echa el líquido pero no puede entrar. Así no puede quedarse embarazada la 
señora. No puede, porque el líquido no va a la matriz, por eso digo yo. Yo sé cómo es 
(Doña Soco).

Las causas del desplazamiento o de la inversión del útero remiten una vez más a 
un esfuerzo físico. Cuando la mujer trabaja demasiado, se cae o se somete a movi-
mientos bruscos, puede suceder que su cuerpo sufra un contragolpe y sus órganos 
internos se encuentren repentinamente en desorden. La terapia consiste en “com-
poner la matriz”, o sea reposicionarla en el lugar correcto, a través de dos o tres 
sobadas. Realizar este tipo de sobada es bastante difícil, una vez más se trata de un 
saber especializado que quien lo posee defiende de competidores y detractores. Se 
considera, por ejemplo, que los médicos no conocen las causas y modalidades de 
tratamiento para esta enfermedad, por lo que las personas se dirigen directamente 
con el terapeuta local. A veces la sobada se acompaña también con una medicina 
“caliente”, pero mientras que en el pasmo el suministro de la medicina resulta 
esencial, en este caso la sobada es la práctica terapéutica más importante: “Si está 
mal su matriz, necesita sobarla, a veces está de lado su matriz. Se dan medicinas 
de maguey [agave] uno tiene que sancocharla. El maguey es caliente y la mujer 
tiene que ponérselo abajo. No lo toma, lo pone abajo después que la soban. Con 
la sobada ya puede tener hijos” (Doña Anita).

Para “componer la matriz” las parteras piden a la mujer recostarse en el suelo, 
como para cualquier otra sobada, pero le ponen debajo de la espalda un cobertor 
de modo que el bajo vientre quede en posición ligeramente alzada, como cuando 
se procede a “levantar” el útero después del parto. Si la partera encuentra el útero 
bajo, el procedimiento que sigue es el mismo que el de la fase puerperal: el órgano 
es desplazado hacia la zona alta del vientre y luego, con movimientos y presiones 
circulares del puño o de la palma de la mano, es “fijado”. Si se encuentra bajo 
o “de lado” el tratamiento será similar. Si el útero hubiera “girado”, la sobada 
debe volverlo a la posición correcta a través de movimientos circulares y semi-
circulares. Las manos se hunden en el vientre de la mujer y el útero es aferrado 
—“agarrado” es la expresión utilizada por las parteras— tratando de girarlo con 
movimientos vigorosos de modo que la posición sea nuevamente adecuada para 
recibir el semen. Esta sobada dura entre 40 y 50 minutos.



159

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

Sobada después de un aborto espontáneo

Uno de los mayores temores de una mujer encinta es el de sufrir una amenaza de 
aborto. Entre los motivos más frecuentes para ello están el no haber satisfecho un 
“antojo” alimenticio, el haberse caído o haber levantado cosas pesadas o el haberse 
asustado por el encuentro con un animal o una persona inesperada o por un acon-
tecimiento desagradable. Si las amenazas no son consideradas tan graves, se recurre 
a la partera, quien suministra un preparado a base de plantas o efectúa una terapia 
simbólico-ritual. Pone a hervir, por ejemplo, una cadena de oro o el brazalete de la 
mujer y luego hace beber el agua en la que los objetos estuvieron sumergidos. En 
los casos más graves la mujer es llevada al hospital. Si la mujer aborta, una vez que 
vuelve a su casa deberá someterse a los ocho días a una sobada que tiene el objetivo 
de volver su cuerpo a la normalidad.

El término aborto se refiere en lengua maya con la expresión emsaj aal “ha baja-
do el niño” o uchi’ loob ti’ na’ “ha ocurrido un accidente a la madre”, mientras que 
en español se usa la expresión “ya se bajó el niño”. La idea de “caída” es útil para 
comprender por qué durante la sobada que “compone” el cuerpo de la mujer, el 
útero debe ser “alzado”. Se considera, de hecho, que el aborto provoca el descenso 
de la matriz. La sobada es similar a la efectuada después del parto. La pelvis de la 
mujer, puesta en posición supina sobre el piso, es levantada con un montón de telas 
colocadas debajo de su espalda y la partera empieza a levantar el órgano. La mayoría 
de las parteras afirma que esta sobada es efectuada sólo en caso de un aborto espon-
táneo y no en el de un aborto provocado, tras el cual, sostienen, no les interesa 
aplicar la terapia.8

Sobadas para componer otros órganos

Describimos ahora brevemente otras sobadas que no están relacionadas con el 
ciclo reproductivo femenino pero cuyo conocimiento es útil para comprender la 
complejidad de esta práctica. Se trata de sobadas que se relacionan con otros 
órganos o partes del cuerpo, como la barriga (en lengua maya nak’ ), el intestino 
(chooch), los tendones (xiich’ ), o el “vaso de orina”, y que pueden referirse a hom-
bres, mujeres y niños. Éstas duran generalmente menos que las otras; en promedio 
30 minutos.

Antes de presentarlas es importante recordar que en algunos casos, en la tra-
ducción literal del nombre de una parte del cuerpo (de la lengua maya yucateca 
al español), algunas denominaciones pueden no tener correspondencia con las 
mismas partes fisiológicas. Otras veces nos encontramos frente a un problema 

8 El aborto inducido es considerado un pecado y constituye una de las acusaciones profesionales 
más graves que una partera puede recibir. Por lo tanto, es bastante difícil discutir esto con ellas. Todas 
declaran que algunas colegas de algún pueblo yucateco perdido son capaces de provocarlo, pero que 
ellas no están interesadas en hacerlo.



160

patrizia quattrocchi

no sólo de orden terminológico, sino al hecho de que la concepción de las 
anatomías y las fisiologías pueden ser muy distintas. Cuando nos acercamos a 
saberes médicos distintos es necesario tener conciencia de la diversidad de los 
principios clasificadores y de las dimensiones etiológicas de éstos con respecto 
al discurso médico científico. En la óptica de una comprensión de modelos 
explicativos diferentes de lo que se entiende por salud y por enfermedad, la 
prioridad no es tratar de reconducir forzosamente las “otras” categorías a las 
biomédicas (práctica que a veces se torna imposible), sino que se intenta com-
prender el significado de las mismas desde un punto de vista interno. El mismo 
discurso puede hacerse también en relación con la denominación de las varias 
partes del cuerpo que pueden no corresponder en la sustancia, aun cuando 
correspondan en la terminología.9 

Por ejemplo, parece intuirse que con el término maya choochel —traducido en 
español como “intestino”— se indica en realidad no sólo al órgano así designado 
por la biomedicina, sino a una parte del cuerpo más amplia. El mismo término nak’ 
—que indica “barriga”— parece estar referida a partes de cuerpo distintas, a veces 
al vientre, a veces al estómago. ¿Qué decir, entonces, de partes del cuerpo menos 
localizables en un único órgano, como el chuun nak’, que refiere al “tronco de la 
barriga” o la parte baja de ésta? No teniendo la información etnográfica suficiente 
para poder formular hipótesis con respecto a la diversa anatomía y fisiología a la 
cual los términos se refieren, creemos, en definitiva, que debemos dejar la cuestión 
abierta a discusión. Pero sí evidenciamos la necesidad de reflexionar sobre el hecho 
de que las categorías fisiológicas, diagnósticas y terapéuticas de la biomedicina 
—no obstante hayan nacido dentro de un discurso científico que se considera 
“objetivo” y universalmente válido— no siempre son aplicables acríticamente a 
sistemas médicos diversos.

La barriga ladeada: Tséel u nak’

Tséel u nak’ es una expresión maya que significa que “la barriga está de lado”. Según 
los habitantes de Kaua, el movimiento de esta parte del cuerpo hacia la derecha 
o hacia la izquierda representa una enfermedad con síntomas y signos tales como 
fuertes dolores de barriga y diarrea. Otra expresión usada en español para indicar 
la misma condición es que “la barriga se cae”. La sobada que se efectúa para reposi-
cionar la barriga es considerada como bastante fácil de aprender y hasta las parteras 
menos expertas pueden realizarla.

Las modalidades de esta sobada son similares a las realizadas para otras. El 
paciente es acostado en el suelo y se procede primero a detectar la posición del 
órgano y luego a arrastrarlo hacia su exacta colocación. La sobada dura unos 30 o 
40 minutos y puede ser suficiente una sola sesión.

 9 Véase a este propósito el trabajo de Lupo, 1998, 2001.



161

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

El intestino ladeado: Tséel u chooch

El término maya chooch es traducido por las parteras que hablan español como 
“intestino”. Este órgano puede, como otros, desplazarse a un lugar distinto del 
que le es propio, causando diarrea, vómitos y fiebre. Cuando la diarrea se debe al 
movimiento del chooch y no a otras causas, ésta es de color claro y olor delicado, 
como a rosa. Para reposicionar el intestino la partera ejecuta una sobada sobre el 
vientre de la persona.

El “vaso de la orina”

Cuando una persona orina demasiado durante el día o la noche, o bien cuando un 
niño considerado grande continúa orinándose durante la noche en su hamaca, se 
cree que hay un movimiento del “vaso de la orina” (u baasoil wiix), aparentemente 
el órgano correspondiente a la vejiga. Se considera que el “vaso de la orina” ha 
descendido y es necesario que la partera lo levante a través de la sobada. El “vaso 
de la orina” se encuentra, según algunas parteras, en la parte baja de la espalda, en 
el lado derecho.

Si un bebé se cae, la tripa se pone de lado, tséel u nak’, le dicen, tuerce, se gira, entonces uno 
lo talla. A veces lo llevan con el doctor, pero no es de los doctores. Yo tallo los bebés, también 
tallo mi hijo y ya no tiene diarrea (Doña Lupe, aprendiz de partera). 



162

patrizia quattrocchi

Los tendones: x’iich’

El término maya xiich’ es traducido al español por los habitantes de Kaua 
como “tendones”. El xiich’ principal es considerado el de la columna vertebral. 
El movimiento de los distintos tendones o de la columna provoca dolorosos 
disturbios que las parteras pueden corregir a través de sobadas. El movimiento 
de los órganos llamados xiich’ se debe, una vez más, a esfuerzos excesivos o a 
una caída:

Aquí en la columna hay los tendones que se pueden descomponer. Son xiich’, así los lla-
mamos, hay varios. Las venas es donde corre la sangre y los tendones allí están también, 
donde hay los huesos. Una vez un señor de acá se cayó en el pozo y cuando lo sacaron no 
puede sentarse: eran los huesos, se quebró los huesos de la columna y los pies se secaron 
y nunca caminó otra vez. En cambio el xiich’ tallándolo si se compone. Tiene dolor, se 
siente feo uno, tiene dolor. Es en el tendón principal de la espalda, así lo llamamos. Esto 
sí puedo componerlo (Doña Anita).

Sobada para el empacho

El “empacho”10 afecta a las personas que han comido demasiado o mal. Tampoco 
en este caso nos parece correcto reducir la sintomatología o la etiología de esta 
enfermedad a categorías biomédicas, como sería el caso de una indigestión. La 
ingestión de una cantidad excesiva de alimento, la prisa y la ingesta de alimentos 
fríos son características comunes de los casos de empacho y remiten a concepciones 
diferentes, ligadas, una vez más a una idea de salud basada en los conceptos de 
equilibrio y de equilibrio térmico.

El exceso (en este caso de alimentos) es una de las modalidades a través de 
las cuales se rompe el delicado equilibrio que rige el buen funcionamiento del 
cuerpo humano. Los habitantes de Kaua consideran que cuando una persona si-
gue comiendo antes de que el proceso de digestión haya terminado, por ejemplo, 
cuando come demasiado pronto por una segunda ocasión, el nuevo alimento no 
logra seguir su recorrido y el estómago se empacha. Podríamos presumir que el 
proceso de digestión que se encuentra aún en curso (reconocido como “caliente”) 
es interrumpido por una segunda porción de alimentos, el cual se presenta como 
elemento de ruptura y provoca una especie de bloqueo del proceso digestivo. En 
este caso, el alimento introducido parece ser considerado “frío” no tanto por su 
cualidad térmica o simbólica, sino justamente porque es ajeno al proceso ya en 
curso. La digestión, justamente en virtud de su dinámica, es un proceso reconoci-
do como “caliente” por diferentes grupos étnicos mesoamericanos. López Austin 
(1996) afirma, por ejemplo, que entre los nahuas la digestión era imaginada como 
un proceso a través del cual los alimentos se cocinaban.

10 Véase Campos, 2000.



163

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

El testimonio de la partera doña Sofía, que presento a continuación y que es 
similar a otros recogidos en Kaua, remite, en efecto, al equilibrio entre elementos 
calientes y fríos:

Aunque ya que le doy de comer al niño, a rato le doy el pecho así, otra vez, como va 
digestionando la comida y pone otro encima, ocasiona que se echa a perder la comida 
que tiene por dentro, que ya tienen hecha... te imaginas, hasta por una comida en la 
olla... si ya la herviste bien, le echas otra comida fría encima... ¿Qué es lo que va a 
pasar? Entonces así en la barriguita. Ya tiene su comida digestionándose (sic) y le pone 
otra encima. Lo que le ocasiona es que se echa a perder, y eso le ocasiona la diarrea y el 
vómito porque no sabe dónde pasar. 

La partera puede reconocer a un niño empachado por el color y el olor de su 
diarrea, muy fétida y de color amarillo.11 Si el diagnóstico es de empacho y el 
paciente es un niño, las parteras normalmente recurren a un lavado rectal con 
agua y hojas de distintas plantas (epazote, hierbabuena, té de China, naranja 
dulce y limón). Sólo después de estas primeras curaciones se efectúa la sobada, 
que tiene el objetivo de “calentar” el cuerpo del niño y poner en marcha los ór-
ganos del aparato digestivo. La similitud con las ideas que se refieren al pasmo 
es evidente.

Tres días después de la primera sobada la madre debe llevar al niño con la partera 
para que realice un segundo lavado rectal y una posterior sobada. Esta segunda so-
bada es diferente. El niño es puesto en posición inclinada y la partera da pequeños 
golpes continuos sobre su espalda utilizando los lados de las manos. Los golpecitos 
son veloces y enérgicos y son llamados en lengua maya jaats’ paach, donde jaats’ es 
“golpeteo” y paach es “espalda”. Este modo de actuar sobre el cuerpo del paciente 
sirve para hacer que el “aire” acumulado dentro del cuerpo se vaya. Terminado el 
masaje sobre la espalda, se efectúa la sobada en el vientre y se verifica la posición 
del cirro y del “intestino”.

Con esta última sobada se cierra la lista de técnicas de manipulación del cuerpo 
encontradas durante nuestro trabajo de campo. Imaginamos que hay otras, por 
ejemplo en el caso de enfermedades o disturbios infantiles o aquellas usadas para 
componer los huesos o los ligamentos. Algunos trabajos etnográficos presentan la 
administración de masajes también durante el trabajo de parto y durante el parto 
mismo, pero la mayoría de las parteras de Kaua consideran que la última sobada 
debe tener lugar antes del parto, dado que durante el mismo ya no hay nada que 
“componer”. Compartimos esta posición y pensamos que los masajes eventualmen-
te desarrollados durante el parto no deben ser considerados sobadas en el sentido 
estricto del término (es decir como acto que compone), sino que son masajes que 

11 Según las parteras, el color de la diarrea indica el tipo de enfermedad: si el niño tiene la “barriga 
de lado” su diarrea es blanca; la causada por el empacho es amarilla y apestosa; la provocada por el 
“ojo” es verde, con mucosidad y un olor delicado. 



164

patrizia quattrocchi

tienen otras funciones, como las de estimular a la parturienta y hacer el desarrollo 
del parto menos dificultoso.

Algunas consideraciones finales: el sentido de la sobada

Como hemos visto, entre las sobadas más importantes que se refieren a la salud 
reproductiva femenina está la prenatal cuya función principal, y causa de su per-
sistencia e importancia, es el prevenir y controlar física y psicológicamente el buen 
desarrollo del embarazo. Al mismo tiempo, la sobada representa para las mujeres 
un modo de apropiarse cotidianamente de su cuerpo y de mantener en sus propias 
manos el proceso reproductivo, en un contexto de creciente medicalización del 
parto en el cual la parturienta se vuelve paciente y el parto, evento médico. La 
sobada, en cambio, permite inscribir sobre el propio cuerpo —embarazo tras em-
barazo— la historia individual de mujer y de madre, como momento femenino en 
el que mujer y partera se confrontan. Representa, además, un tiempo fundamental 
—el “tiempo de la sobada”— en el cual se transmiten los conocimientos locales con 
respecto al embarazo y al parto, en el cual se reelaboran los nuevos conocimientos 
introducidos por la biomedicina.

Al mismo tiempo la sobada es uno de los baluartes utilizados por las parteras en 
defensa de su propio papel y saber. Las parteras que saben “componer” reivindican 
explícitamente la superioridad técnica y cognoscitiva derivada de esta capacidad 
con respecto al personal médico hospitalario que, a menudo, no comprende o no 
conoce esta práctica. De este saber “exclusivo” las parteras de Kaua son muy cons-
cientes. Los doctores, ciertamente, “saben otras cosas”, con las cuales las primeras 
no entran en competencia o en pugna. Lo hacen, al contrario, donde el saber 
médico-científico no es capaz de ofrecer una alternativa terapéutica que responda 
de manera eficaz a las expectativas de las mujeres. El caso más emblemático de esta 
especie de estrategia de defensa que las parteras actúan —sea en el plano del discurso 
o en el del trabajo práctico— es el de la afirmación recurrente de que la sobada evita 
la cesárea.

Sin duda, hoy en día la mayoría de las mujeres yucatecas dan a luz en el hospital, 
pero muchas, sobre todo las indígenas de las áreas rurales, siguen prefiriendo el 
parto en casa y la asistencia de la partera. Los motivos que llevan a las mujeres y a 
sus familias a esta elección son de distintos órdenes: desde las dificultades prácticas, 
como el transporte o los costos; las lingüísticas y culturales, como que el personal 
de salud no hable maya, sea de sexo masculino, no conozca o respete las prácticas 
indígenas, prohíba la presencia de parientes durante el parto u obligue a la posición 
supina, etcétera. Pero las motivaciones más citadas por las mujeres con respecto 
a la preferencia por una partera, están ligadas al hecho de que las parteras no “te 
cortan” ni “te pican”.

La “picada” se refiere a la episiotomía, mientras que la “cortada” se refiere a la ce-
sárea. Ambas prácticas remiten a un contexto medicalizado del parto y constituyen 



165

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

los temores más fuertes expresados por las mujeres con relación al parto hospitala-
rio. Según el sentido común, parir en el hospital significa necesariamente someterse 
a una “picada” y, no raramente, también a una “cortada”. Se trata, en efecto, de un 
temor real: el porcentaje de cesáreas practicadas en los hospitales públicos y en las 
clínicas privadas yucatecas es superior al promedio nacional.12 Según el personal 
médico esto se debe a las condiciones de emergencia en que las mujeres indígenas 
llegan al hospital, en muchos casos, después de la intervención infructuosa de la 
partera. Sostienen también que la conformación física de las mujeres (pelvis estre-
cha) hace que a veces el parto vaginal sea difícil. Las parteras, a su vez, se lamentan 
del abuso de esta práctica por parte de los médicos: “Estrecha es cuando el cuerpo 
es normal, pero el útero es pequeño, el huevecito también. Los doctores dicen que 
todas están así. En todos mis años tal vez me ha tocado una estrecha. ¡¿Será que en 
esta época Dios mande todas estrechas?! ¡No lo creo!” (Doña Anita).

Al contrario, ellas creen que los médicos prefieren cortar por motivos de tiem-
po, pues la espera de un parto natural es más larga; de dinero, ya que el parto por 
cesárea cuesta más, y, en el caso de los jóvenes médicos practicantes o pasantes, por 
el miedo o la incapacidad para afrontar el acontecimiento:

Con las parteras el parto es normal, hay sólo partos normales; en cambio, en el hospital 
te cortan y duele. Las parteras no hacen nada, no cortan, y uno sabe que se alivia bien. 
En el hospital también si se alivian normales tienes que cortar. El doctor corta también 
si la señora está bien, para que salga más rápido el bebé. ¡Aunque sea parto normal les 
da gana la picadura! No, no es sin nada, tienen que llevar su picadura. Aquí muchas, 
muchas prefieren las parteras. A eso le tienen miedo, sí. En cambio con nosotras no. 
Nosotras componemos el bebé, las visitamos todos los meses y si el bebé está descom-
puesto los componemos, una vez y otra vez. Así es (Doña Lupe).

Más allá de las opiniones contrastantes de los diversos terapeutas, lo que parece 
importante es que actualmente “cortar” o “no cortar” representa el límite, real 
y simbólico, en el que los diferentes saberes referidos al parto dejan de comuni-
carse. Y donde lo que está en juego no es sólo un modo diferente de venir al mundo 
o de ejercer una profesión, sino la supervivencia ideológica de la propia visión de las 
cosas.

La convicción común es que el parto en hospital está estrictamente asociado 
con una intervención “externa” (los instrumentos quirúrgicos) que incide sobre el 
desarrollo natural del proceso del nacimiento. Los términos usados para la cesárea 
y la episiotomía son emblemáticos de esta actitud: “cortar” y “picar” presuponen 
instrumentos que intervienen sobre el cuerpo de la mujer. Por el contrario, en un 
parto en la casa, la partera interviene sólo con la “naturalidad” de sus manos. En 
este sentido, componer, es decir “poner en su lugar”, “recomponer”, es justamente 
la acción inversa a cortar, o sea a “separar” y a “dividir”.

12 IMSS Yucatán 38,5%, media nacional 30% (SSY, 2004).



166

patrizia quattrocchi

La verdadera elección que emerge escuchando las narraciones de las parteras y 
de sus pacientes no es, entonces, tanto entre dar a luz en la propia hamaca o en la 
camilla de un hospital, sino entre decidir por un parto “natural” o uno “ayudado 
quirúrgicamente”, con todas las implicaciones ideológicas y culturales que dos 
modos tan distintos de actuar sobre el cuerpo implican.

En lo concreto tales discursos obran a través de relatos en los que se subraya 
la capacidad de las parteras de actuar sin necesidad de “cortar” o “picar”, como 
hacen los médicos, sino que obran sólo con sus manos y poniendo en práctica 
conocimientos transmitidos a través de generaciones. No sólo durante el parto, 
sino durante todo el curso del embarazo, pues, según las mujeres de Kaua, al parto 
normal se llega, como hemos visto, sometiéndose a sobadas regulares que controlan 
constantemente la posición del bebé.

La manualidad de la sobada es puesta en estrecha relación con la manualidad 
del parto, en el que no se utilizan instrumentos extraños que puedan “incidir” 
—metafórica, pero también físicamente— en el curso natural de las cosas. En-
tendiendo el dar a luz como un “evento natural” de la vida femenina y no un 
“evento médico”, en el que el cuerpo está integrado en una vivencia social y 
cultural expresada por los saberes locales sobre la reproducción, la intervención 
“externa” (y extraña) no parece necesaria en la modalidad de afrontar el parto, 
sino en casos de emergencia.

Es en el espíritu de esta diversidad, entonces, que la práctica de la sobada en-
cuentra los motivos de su función actual, como práctica física y como discurso 
ideológico. La manipulación “innatural” que la cesárea provoca no está prevista 
dentro de una relación con el cuerpo que aún no ha elaborado completamente el 
proceso de medicalización y que tal vez rechaza sus aspectos extremos, que por 
otra parte han emergido fuertemente y han sido criticados en las sociedades occi-
dentales. Al contrario, la manipulación “natural” del cuerpo, identificada con la 
sobada, sigue siendo fundamental dado que cuadra con una concepción general del 
organismo que subraya otros aspectos, como el equilibrio de sus partes, el orden 
interno y la normalidad (entendida no como patología) de procesos fisiológicos 
complejos, como el parto.

Se trata de un discurso coherente, en el que las parteras proponen hoy a sus pa-
cientes no tanto como alternativa al parto hospitalario, sino como una alternativa 
a la cesárea. El primer caso significaría tal vez tener que competir con demasiados 
elementos, como la mayor seguridad en caso de riesgo o complicaciones, un menor 
costo si la pareja posee un seguro médico y, en general, un modelo de vida “urbano” 
que se está difundiendo rápidamente, sobre todo entre las jóvenes generaciones. El 
haber centrado la atención en un miedo difundido (la cesárea), a nivel de sentido 
común ha sido, por el contrario, una estrategia ganadora que ha llevado a la refun-
cionalización de una práctica antigua en el contexto de la creciente medicalización 
del proceso reproductivo y a una posibilidad para las parteras de no sucumbir ante 
las presiones de la práctica médica. 



167

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

Es en esta compleja intersección de discursos, estrategias y concepciones que 
debe ser comprendida y contextualizada la práctica de la sobada y su importan-
cia para las mujeres de Kaua. Como decíamos al inicio, la sobada no es sólo una 
técnica de masaje, es sobre todo, un saber acerca del cuerpo que está relacionado 
directamente con las ideas de la movilidad de los órganos y de las partes del cuerpo, 
con el orden, la temperatura, la apertura, etcétera. También es una modalidad de 
acción a través de la cual ese saber, incorporado en las manos de las parteras, es 
transmitido generacionalmente de mujer a mujer. Es, además, un discurso político 
sobre el control del cuerpo como posibilidad de las mujeres de crearse un espacio 
propio (que consiste en el tiempo y el lugar de las sobadas), en el cual expresan 
sus propios punto de vista fuera del poder hegemónico (médico, pero también 
masculino). Es, asimismo, un instrumento de defensa del saber de las parteras en 
materia reproductiva y una afirmación del saber local, en sentido lato, con respecto 
a un saber cada vez más globalizado. Y es, finalmente, un discurso más amplio sobre 
el tratamiento del cuerpo y de la reproducción. 

La oposición entre operación quirúrgica de la cesárea y manualidad de la sobada 
nos permite de hecho reflexionar sobre una concepción más amplia del ser huma-
no, y tal vez poner en discusión algunos paradigmas del discurso médico-científico. 
Las parteras sostienen, por ejemplo, que la sobada debe ser completa, es decir ex-
tenderse también a los miembros inferiores y superiores, a la cabeza, a los hombros 
y a la espalda. Lo que interesa es restituir el equilibrio a todo el organismo y no 
sólo reposicionar el órgano descompuesto. Al contrario, la operación quirúrgica se 
produce en una zona circunscrita del cuerpo y remite a una concepción organicista 
del mismo, que a veces no considera la dimensión sociocultural de la enfermedad 
o la totalidad de la persona como unión de mente y cuerpo. Discurso interesante y 
estimulante, que seguramente no nos esperamos de una “simple creencia”.

Imaginamos que otras prácticas “tradicionales”, “indígenas”, no convenciona-
les, etcétera, en el caso de que fueran mejor conocidas y comprendidas, podrían 
mostrar igual riqueza de significados y también invitarnos a una reflexión sobre 
las diversas modalidades de concebir la salud y la enfermedad y sobre la necesidad 
de modelos de salud alternativos y pluralistas que no excluyan a priori prácticas y 
saberes sólo porque no corresponden a los paradigmas compartidos por la comu-
nidad científica. 

Si con este breve trabajo lográramos, aunque sea mínimamente, estimular el 
interés de los que obran, o se preparan para actuar en el sector sanitario, a acercar-
se a los conocimientos y a los saberes médicos diferentes con una perspectiva que 
permita considerarlos igualmente eficaces, legítimos, coherentes, válidos y signifi-
cativos que los que pertenecen al sistema biomédico institucional, podremos decir 
que hemos alcanzado nuestro cometido.



168

patrizia quattrocchi

Bibliografía

Diccionario Maya Popular. Maya-Español, Español-Maya 
2003	 Mérida, Academia de La Lengua Maya de Yucatán, Compañía Editorial de la 

Península.

Appel Kunow, Marianna
2003 	 Maya Medicine. Traditional Healing in Yucatan, Albuquerque, University Press of 

New Mexico.

Barrera Vásquez, Alfredo (editor) 
1980	 Diccionario Maya-Cordemex: Maya-Español, Mérida, Ediciones Cordemex.

Campos Navarro, Roberto (editor) 
2000 	 El empacho en la medicina mexicana. Antología (Siglos xvi-xx), México, Instituto 

Nacional Indigenista.

Cooper, Marie Louise
1993 	 The Role of Massage Healing in Cenotillo, M. A. Thesis, Latin American Studies, 

Miami, University of Florida.

Cosminsky, Sheila 
1982a 	 “Knowledge and Body Concepts of Guatemalan Midwives”, Anthropology of 

Human Birth: 233-252, Mary Artschwager Kay (coord.), Filadelfia, F. A. Davis 
Company.

1982b 	 “Chilbirth and Change: a Guatemalan Study”, The Ethnography of Fertility and 
Birth: 205-229, Carol P. MacCormack (ed.), Londres, London Academic Press.

Elmendorf, Mary 
1973	 La mujer maya y el cambio, México, SEP (Colección SepSetentas, 85).

Favier, Annelise
1984 	 “Parto y tradición”, Capitalismo y vida rural en Yucatán: 245-252, F. Anda Vela 

(ed.), Mérida, Universidad Autónoma de Yucatán, Centro de Investigaciones Re-
gionales. 

Good, Marcia 
1994 	 “The Midwife or the Knife: The Discourse of Childbirth by Cesarean in Mérida, 

Yucatán”, Latinamericanist 30 (1): 6-11, Gainesville, University of Florida Press.
1995 	 Childbirth and Conversation in Merida, Yucatan, Gainesville, University of Florida 

Press.

Güémez Pineda, Miguel 
1989 	 “Las parteras empíricas: agentes tradicionales en la atención materno-infantil”, 

Boletín de la Escuela de Ciencias Antropológicas de la Universidad de Yucatán, año 
16, núm. 91, julio-agosto: 3-14, Mérida, Universidad Autónoma de Yucatán.

1997 	 “De comadronas a promotoras de salud y planificación familiar: el proceso de in-
corporación de las parteras empíricas yucatecas al sistema institucional de salud”, 
Cambio cultural y resocialización en Yucatán, pp. 117-147, Esteban Krotz (editor), 
Mérida, Universidad Autónoma de Yucatán.



169

¿qué es la sobada? una práctica terapéutica en yucatán

Jordan, Brigitte 
1983 	 Birth in Four Cultures. A Crosscultural Investigation of Childbirth in Yucatan, Hol-

land, Sweden and the United States, Prospect Heights, Illinois, Waveland Press. 
1989 	 “Cosmopolitan Obstetrics: some Insights from the Training of Traditional Mid-

wives”, Social Science and Medicine 28 (9): 925-944.

López Austin, Alfredo 
1996 	 Cuerpo humano e ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas, México, 

UNAM, Instituto de Investigaciones Antropológicas (2 vols.).

Lupo, Alessandro 
1998	 “Apostillas sobre las transformaciones de la medicina tradicional en México”, La 

cultura plural. Reflexiones sobre diálogo y silencios en Mesoamérica (Homenaje a Italo 
Signorini), pp. 221-255, Alessandro Lupo y Alfredo López Austin (eds.), México, 
UNAM.

2001 	 “Somiglianze che ingannano e malintesi che curano. Medicina europea e ame-
rindiana in Messico”, Archivio Antropologico Mediterraneo: 129-139, Palermo, 
Università di Palermo, Facoltà di Lettere e Filosofia.

Mellado, Virginia, Carlos Zolla y Xóchitl Castañeda 
1989 	 La atención al embarazo y al parto en el medio rural mexicano, México, CIESS.

Módena, María Eugenia 
1990 	 Madres, médicos y curanderos: diferencia cultural e identidad ideológica, México,  

CIESAS (Ediciones de la Casa Chata).

Quattrocchi, Patrizia 
2004 	 “L’ombelico del mondo. Rappresentazioni e pratiche relative al tip’te’ in un vi-

llaggio maya dello Yucatán, Messico”, La Ricerca Folklorica (50): 35-43, Brescia, 
Grafo.

Diccionario de la lengua española
1992	 Madrid, Real Academia Española.

Redfield, Robert y Alfonso Villa Rojas 
1962 	 Chan Kom. A Maya Village, Chicago, The University of Chicago Press. 

Villa Rojas, Alfonso 
1980 	 “La imagen del cuerpo humano según los mayas de Yucatán”, Anales de Antropo-

logía XVII: 31- 46. 
1981 	 “Terapéutica tradicional y medicina moderna entre los mayas de Yucatán”, Anales 

de Antropología XVIII: 13- 28.




