Peninsula
vol. XVII, ndm. 1
ENERO-JUNIO DE 2022

pp- 85-105

PROFECIA, DISCURSO E INTERPRETACION.
LOS ITZAES, AVENDANO Y EL 8 AHAW KATUN

IsraEL LEON O’FARRILL!

ResuMEN

La conquista del Petén Itzd en Guatemala tuvo lugar el 13 de marzo
de 1697, bajo las érdenes de Martin de Urzta, gobernador de Yucatdn.
Previo a la misma, hubo varios intentos infructuosos para evangelizar la
regién encabezadas por frailes franciscanos. Fray Andrés de Avendano
y Loyola realizé dos entradas a la zona del Petén en 1695, con la espe-
ranza de lograr la conquista pacifica de la regién. Como estrategia de
negociacion, en su didlogo con los itzaes, Avendaio hizo referencia a
la profecia del 8 ahau kattn, el katin de la guerra, la conquista y el
cambio, y lo que sucederia entre 1697 y 1717, pero fracasé.

En este texto pretendo analizar el fenémeno de la profecia en lo
general y la del 8 ahau kattin en lo particular, ademds de las diferencias
y semejanzas entre los pensamientos europeo y maya, asi como la forma
en que esto fracasé para evitar la guerra.

Palabras clave: profecia, itzaes, conquista, franciscanos, cosmovisién.

PROPHECY, SPEECH AND
INTERPRETATION. THE ITZAES,
AVENDANO AND THE 8 AHAU KATUN

ABSTRACT

The conquest of Petén Itzd in Guatemala took place on March 13,
1697, under the orders of Martin de Urzta, governor of Yucatdn.
Prior to this, there were several unsuccessful attempts to evangelize the
region guided by Franciscan friars. Fray Andrés de Avendafio y Loyola

! Benemérita Universidad Auténoma de Puebla, en la Facultad de Filosoffa y Letras, israelleo-
nof@gmail.com.

FECHA DE RECEPCION: 25 DE FEBRERO DE 2020
FECHA DE ACEPTACION: 4 DE JULIO DE 2020



ISRAEL LEON O FARRILL

made two entries to the Petén area in 1695, with the hope of achieving
the peaceful conquest of the region. As a negotiation strategy, in his
dialogue with the itzaes, Avendafio made reference to the prophecy of
8 ahau katin, the katin of war, conquest and change, and what would
happen between 1697 and 1717, but he failed.

In this text I aim to analyze the phenomenon of prophecy in general
and that of 8 ahau kattn in particular, aside from the differences and
similarities between European and Mayan thoughts, as well as the way
in which all this misfired to avoid war.

Keywords: prophecy, itzaes, conquest, Franciscans, worldview.

86



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

INTRODUCCION

El presente articulo proviene de una investigacién mayor presentada como tesis
para el Doctorado en Estudios Mesoamericanos de la Universidad Nacional
Auténoma de México, denominada “Andlisis de la conquista del Petén Itzd y la
rebelién de Cisteil: hacia la comprensién de un continuum cultural de la resistencia
maya colonial”, en la que propuse un modelo para explicar, desde la semiética de
la cultura, la forma en que un simbolo puede representar el continuum semidtico
dentro de una cultura determinada, lo que a su vez denota cambios y permanencias
en su modalidad de explosion o gradualidad, segin ha propuesto Yuri Lotman
(1999). Tal simbolo fue Kanek? y su paso desde el Petén guatemalteco en la
figura de los gobernantes itzaes de la regién, hasta ser asumido como nombre por
Jacinto Uc que encabezé una rebelién contra el orden colonial en la Peninsula
de Yucatdn en 1761, siguiendo con su presencia en la llamada Guerra de Castas
en la Peninsula, para mds adelante ser trabajado en forma de novela por Ermilo
Abreu Gdémez, en 1941, y su posterior asimilacién por comunidades mayas de
Campeche y Yucatdn. En todo este tiempo, desde que Jacinto asume el simbolo,
Kanek se encuentra intimamente ligado a la idea de resistencia. Sin embargo,
previo a la conquista de la capital Itzd, Tayasal, Kanek simbolizaba poder expresado
por gobernantes y sacerdotes. Es con los Kanek —Ah Kanek (Sefior) y el Ah K’in
Kanek (sacerdote principal)— con quienes parlamenta Cortés durante su viaje a
las Hibueras; los frailes Orbita y Fuensalida dialogan con los Kanek para lograr su
conversién; poco mds adelante, Diego Delgado y acompafiantes sufren un fatidico
destino bajo los itzaes gobernados por esos mismos Kanek; finalmente, es con el
Ah Kanek del momento que fray Andrés de Avendano y Loyola dialoga, y lo hace
teniendo como argumento principal la profecia sustentada en el 8 ahau kattn,
tema central del presente texto.

En este espacio, analizaré las diferentes concepciones que existen sobre la pro-
fecia, tanto en un modelo occidental, como en uno maya, de raices profundas
en el dmbito prehispdnico y, en determinados momentos, afectado por el pen-
samiento colonial desde el siglo xvi. Me centraré en el momento del encuentro
entre Avendafo y los itzaes, las sensibles diferencias a la hora de interpretar las
profecias, no s6lo entre el fraile y las comunidades mayas, sino entre los diversos
grupos que integraban los dominios de los itzaes en el Petén central.

Abordaré el andlisis desde las concepciones de semiosfera y texto derivadas de
la semidtica de la cultura de Yuri Lotman pues es primordial entender que la cos-
movisién de los pueblos se integra por un intrincado entramado simbdlico que,
sin importar si es tangible o no, hace que los sujetos accionen y reaccionen en

% Se utilizard la expresién “Kanek” con el aléfono “k” en concordancia con la Gramidtica Des-
criptiva Itz4 de la Academia de las Lenguas Mayas de Guatemala: “El al6fono [k] como consonante
velar, oclusiva, aparece al inicio de silaba (palabra) y entre vocales” (2001, 31). En los casos en que
aparezca el al6fono en citas de libros o documentos, se respetard la grafia original (c).

87



ISRAEL LEON O FARRILL

voliciones histdrica y culturalmente estructuradas. A su vez, en los momentos en
que diferentes esferas simbdlicas conviven, operan cambios y negociaciones que
modifican el actuar de las culturas.

PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA

Como parte de la labor de conquista y evangelizacién de los territorios ameri-
canos, concretamente en la peninsula de Yucatdn, se desarrollaron multiples
estrategias que iban desde la imposicién directa del nuevo orden mediante la
redistribucién geogrifica de las comunidades, hasta la elaboracién de intrincados
procesos de reconversién simbdlica de deidades y rituales. El conocimiento de los
pueblos mayas peninsulares previo a la llegada de los europeos, como cualquier
otra civilizacién, era registrado lo mismo a través de la oralidad, que mediante
formatos escritos. Los europeos aprovecharon imdgenes, rituales, tradiciones,
materias primas y muchas otras cosas que encontraron, para adaptarlas a su propia
dindmica social y al orden naciente después de la conquista.

A su vez, los mayas peninsulares hicieron lo propio y, con el paso del tiempo,
fueron desarrollando un complejo proceso de adaptacién y resistencia visible en
acciones que podemos adivinar en documentos coloniales, lo mismo producidos
por los colonizadores que por los escribanos mayas. En buena medida, gracias
a la alfabetizacién de la lengua maya yucateca, hoy contamos con documentos
escritos en épocas coloniales que dan cuenta de la adaptacién de la que hablamos.
Me refiero, por ejemplo, a los chilames (de Chumayel, Tizimin, Ixil, Mani, Kaua,
entre otros), el Cédice de Calkini o el Ritual de los Bacabes.

De igual manera, el registro occidental de lo que acaecia en la nueva colonia
se ve representado por las crénicas elaboradas desde el siglo xv1, como la de fray
Diego de Landa, la de Lizana y la de Cogolludo, versiones en las que encontra-
mos numerosos conocimientos interpretados por los frailes desde una perspectiva
europea; en estos documentos se registran diversas profecias, una de las cuales
vaticina la supuesta caida de los itzaes y la llegada de un nuevo orden.

En tal proceso de traduccién simbdlica, es indudable que se van perdiendo
contenidos y se afiaden otros; mds adelante, se producen nuevos simbolos y sig-
nificados producto de intercambios y cruces culturales que, con frecuencia gene-
raban confusidn, conflicto, enfrentamiento y, en no pocas ocasiones, reacciones
violentas por ambas partes. La profecia y el pensamiento profético constituyen
una constante en muchas culturas, lo mismo de Europa como de América.
Sin embargo, eso no significa que tales nociones serdn comprendidas de la misma
manera en todo el mundo. Pensemos, por ejemplo, en la concepcién del tiempo,
que para una cultura puede ser lineal y ascendente (como pasa con el pensamiento
judeo cristiano) y en otras se concibe en espiral, ciclica, donde algo que pasé en
un tiempo determinado puede acontecer nuevamente en otro momento, cOmo
ocurre con el pensamiento mesoamericano, especialmente con el maya. Por tanto,

88



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

encuentro un problema bésico de comunicacién entre fray Andrés de Avendano y
los pueblos mayas peteneros, principalmente itzaes y kowoj, pues la base del dis-
curso del fraile para motivar la rendicién de Tayasal frente a la Corona espanola
se sustentaba en su propia interpretacién de las profecias de los mayas, que no
necesariamente era la misma que las comunidades mayas tenfan. Caso comenta
(2009) que, por el muy particular proceso evangelizador que desarrollaban los
franciscanos —derivado de su concepcién del cristianismo— se habian interesado
en evangelizar de manera pacifica y sustentados en los elementos de las propias
comunidades para hacerlo de forma mds efectiva. Como se verd mds adelante,
esta manera de proceder no fue del todo exitosa. Para comprender lo anterior es
necesario enfatizar el contraste entre ambos pensamientos, uno: judeo-cristiano,
franciscano, espanol, vinculado a la escatologia y el fin del mundo, y el otro:
maya itzd, de un periodo postcldsico-histérico, con raices en el pensamiento de
los mayas peninsulares, pero con caracteristicas del Petén guatemalteco.

La verdadera transformacién radicé en el choque entre dos distintas estructuras
o sistemas de pensamiento: el mesoamericano del tiempo ciclico y el europeo de
tiempo lineal, pues ambas hacen referencia a construcciones disimiles de la realidad.
[...] Desde ese punto de vista, la conquista y evangelizacién marcan el inicio de un
conflicto muy profundo, que atin no ha concluido. Un problema de socializacién.
El sometimiento colonial y neocolonial ha tendido a fracturar el tiempo ciclico
como sistema de pensamiento al provocar un desencuentro entre el mundo subjetivo
de la sociedad maya y el mundo objetivo que emergi6 de la conquista (Bracamonte

2010, 86).

Es menester decir que, al centrarse el presente articulo en el andlisis de la pro-
fecia y su interpretacién por fray Andrés de Avendafio, no abordaré la conquista
del Petén Itzd que acontece el 13 de marzo de 1697, poco tiempo después de la
entrada que realiza el fraile a Tayasal en el Petén Central. Para una lectura por-
menorizada de la Conquista del Petén, recomiendo los ya cldsicos “Caminos en
la Selva, migracién, comercio y resistencia. Mayas yucatecos e itzaes, siglos xviI-
x1x”, de Laura Caso Barrera (2005); “The Conquest of the Last Maya Kingdom”,
de Grant D. Jones (1998) y, por supuesto, Historia de la conquista de la provincia
de el Itza, redvccion, y progressos de la de el Lacandon, y otras naciones de indios bdr-
baros, de la mediacion de el reyno de Gvatimala, a las provincias de Yvcatdn, en la
América septentrional. Primera parte, de Juan de Villagutierre Soto-Mayor (1701).
A su vez, para los documentos concernientes a dicha conquista, sugiero la revi-
sién de dos textos fundamentales: de Mario Humberto Ruz, “La Iglesia en el drea
maya, documentos en tres archivos romanos” (1999) y, de Solis y Peniche, “Ido-
latria y sublevacién. Documentos para la historia indigena de Yucatdn” (1996).
De igual manera, la coleccién documental sobre la Conquista del Petén Itzd que
se encuentra en la Biblioteca Juan Comas del Instituto de Investigaciones Antro-
poldgicas en la seccién de Fondos Documentales Alfonso Caso.

89



ISRAEL LEON O FARRILL

MARCO TEORICO-METODOLOGICO

Vale decir en este punto que mi aproximacién al fenémeno se dard desde la
semidtica de la cultura, partiendo del pensamiento de Yuri Lotman y la escuela
de Tartd. Echaré mano de sus conceptos de semiosfera (Lotman 1996), de gra-
dualidad y explosién, modalidades de cambio en la cultura (Lotman 1999).
A la vez, como él mismo ha enfatizado, partiré de la idea de que el cambio en
la cultura deriva de un didlogo constante entre sistemas diversos, pero que puede
ser conceptualizado desde la dicotomia yo-otro (Lotman 2013). Es decir, un
sistema —semiosfera— occidental representado en este caso por fray Andrés de
Avendafo, que se enfrenta a otro sistema, mesoamericano, representado por el
Ah Kanek, utilizando como tema central la profecia con el objeto de obtener
la rendicién de los itzaes.

La semiosfera, concepto que Lotman genera desde la idea de la biosfera,
siguiendo al bidlogo ruso Vernadskij, es un espacio semidtico que envuelve a
una cultura dada y que tiene légicas internas. “Sélo dentro de tal espacio resultan
posibles la realizacién de los procesos comunicativos y la produccién de nueva
informacién” (Lotman 1996, 23). Es, por tanto, el espacio en el que se desen-
vuelven las 16gicas semidticas de una cultura, donde la semiosis puede verificarse.
La semiosfera tiene un cardcter delimitado pues contiene en su estructura espacios
nucleares, periferia y fronteras frente a otros sistemas semiéticos. De hecho, es
gracias a esta convivencia con esos otros sistemas que podemos comprender la
manera en que los cambios culturales se verifican. Es decir, el carcter delimitado
de la semiosfera no necesariamente implica que tal sistema quede aislado, pese a
que el mismo Lotman denomina al espacio externo a la semiosfera, lo no-semié-
tico (que no tiene sentido en el interior del sistema) o lo alosemidtico (que tiene
l6gicas internas que lo hacen ser semiético). Lo alosemidtico es fundamental pues
es el reconocimiento de que, fuera de la semiosfera, existe la posibilidad de la
construccién de otros sistemas semidticos que, pese a que al interior de aquella no
tengan sentido, constituyen a su vez semiosferas con una estructura propia. Esto es
fundamental cuando vemos el enfrentamiento de dos formas de pensar distintas
que convergen en un tiempo y en un espacio determinado

por una tensién entre diversas fuerzas sociales, unas internas, otras externas al grupo,
que van modelando en el curso del tiempo su forma de vida, es una perspectiva que
obliga a conocer la cultura desde dentro, pero también desde afuera, un ir y venir
entre un lugar y el otro, para ir construyendo mediante este contrapunto una mirada
de “frontera”, a fin de ponderar en su justa dimensién la resultante entre ambas fuer-
zas, y entender asi la identidad y sus cambios (Alejos 2010, 9-10).

En efecto, ese ir y venir de un lugar a otro es una constante en los procesos

de cambio cultural y, es necesario sefialar, tienen un sentido histérico. Es decir,
tienen un desarrollo diacrénico, pero con una representacién sincrdnica, en el

90



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

presente en que las relaciones entre semiosferas se producen. Lotman distingue
dos modalidades de cambio: la gradual y la explosiva (Lotman 1999). En el caso
que nos ocupa, previo a la conquista del Petén, vemos que ya existen contactos
entre la sociedad colonial de Yucatdn y la zona petenera mediante la regién libre
denominada la “Montafia’, espacio de exclusién donde se refugiaban numerosos
mayas que hufan del dominio colonial.

En la década de 1630 se hablaba de la existencia de mds de 30,000 fugitivos de la
provincia de Yucatdn que habfan escapado hacia la montafa, es decir, hacia territorios
fuera de la administracién y el control de los espafoles. En las décadas siguientes se
calculé que esa poblacién podia oscilar entre 15000 a 20000 personas y aunque su
ndmero nunca se sabrd con certeza, la verdad es que de muy diversas maneras los
indios de la montana ejercieron una gran influencia en la provincia de Yucatdn, espe-
cialmente a finales del siglo xvi1 y a lo largo del siglo xvi1. Fue ése un tiempo marcado
por las congregaciones y por la brusca caida demogréfica de la poblacién maya a causa
de las epidemias, pero también por un reacomodo de la sociedad indigena para afron-
tar los cambios impuestos por la colonizacién espafiola (Bracamonte 2001, 15).

Los itzaes que habitaban la zona petenera vieron su vida ciertamente trasto-
cada por la llegada de los europeos a tierras americanas, con independencia de
si habian sido conquistados 0 no. Como senalé pdrrafos arriba, hubo esfuerzos
constantes por parte de las autoridades coloniales por pacificar la region y para
ello enviaron varias entradas de frailes para evangelizar el Petén desde el siglo xvi1
(Caso 2005), siendo la de Avendano la dltima. Por supuesto, estd la visita que
hace Herndn Cortés durante su viaje a las Hibueras a pacificar a Cristébal de
Olid en 1524, donde hay contacto con el Ah Kanek del momento quien recibe al
Conquistador con toda naturalidad, pero deseoso de que siguiera camino, como
si ya supiera de los acontecimientos recientes en tierras dominadas por los mexi-
cas y otros grupos. Todo ello indica que los itzaes venian enfrentando cambios
diversos encaminados a una transformacién mds contundente que se verificaria
de forma explosiva con la conquista del Petén en 1697.

ProFECiA

Por lo que respecta a la profecia, vale la pena realizar una sensible distincién.
A reserva de que lo analicemos mds adelante, es menester decir que existe una
enorme diferencia en la concepcidn del particular en ambas semiosferas. Es decir,
una cosa es la profecia entendida a ojos de los europeos franciscanos y otra, muy
distinta, es la concepcion que de ella tenian los mayas del periodo colonial, con-
cretamente los itzaes. Es en este sentido la parte central de este texto. En este
apartado, por tanto, abundaré en el concepto de profecia para unos y otros.

Para los europeos cuya religién central era la catélica, la concepcién del mundo
era lineal, con un inicio y un final. Federico Navarrete utiliza el concepto bajti-

91



ISRAEL LEON O FARRILL

niano de cronotopo para explicar la manera en que el tiempo-espacio funciona en
el pensamiento mesoamericano en contraste con el europeo.

Los dos rasgos que considero esenciales del cronotopo histérico occidental moderno
son la idea de la unicidad de la historia y la concepcién lineal del tiempo, que se
encarnan en el concepto de “historia universal”, concebida como la unidad coherente
de todos los procesos histéricos de las sociedades humanas en un proceso histdrico con
una direccién definida (Navarrete 2004, 306).

De acuerdo con este argumento, hay un final total del tiempo y viene mar-
cado por el Apocalipsis que estaria profetizado por alguien, en algin momento
determinado. De hecho, la idea del inicio y el final viene muy de la mano con el
milenarismo, movimiento que se encontré en concordancia con el surgimiento
de otros movimientos en Europa que mds adelante dieron como resultado la
“reforma” mendicante.

Estas 6rdenes —las mendicantes— son la respuesta religiosa positiva ante la nueva
realidad de las masas ciudadanas, las cuales se dedican a la artesania y al comercio.
Habia ricos que estaban en total disposicién de mantener a estos religiosos con sus
limosnas. Estos religiosos no viven en soledad ni se ven obligados a mantenerse gracias
a su propio trabajo. Carmelitas, dominicos y franciscanos se fundan con la finalidad de
convertir al pueblo con la predicacién. Su dedicacién es la instruccién religiosa popu-
lar, a la que se anadird la formacién y ensefianza en las universidades y la redaccién de
obras filoséficas, teoldgicas y espirituales. Su presencia suponia una cierta paralizacién
de los avances de las herejias, cuyos adeptos acostumbraban a mezclarse entre los cris-
tianos para hacer proselitismo. Como en las ciudades, en estas 6rdenes, se impone una
jerarquia gubernamental: hay un general y unos capitulos generales bien estructurados
(Grau 2012, 168).

Para el tedlogo cataldn Josep Gil, citado en Grau (2012) el milenarismo tiene
tres caracteristicas a saber:

a) Ideoldgicamente hablando, el milenarismo es una especie de “nostalgia apocaliptica”
que se da desde las primeras generaciones de cristianos hasta el utopismo del siglo x1x,
pasando por el joaquinismo y los movimientos eclesiales periféricos de la Edad Media,
as{ como por el anabaptismo [...] b) El milenarismo surge en épocas o situaciones
de crisis, cuando se dan cambios sociales acelerados. Sobre todo, expresa los inte-
reses de grupos que se sienten marginados. Asi, los milenaristas protestan contra el
orden establecido. Socialmente hablando, persiguen un cambio radical que sitdan en
un futuro préximo que, casi siempre, describen con categorias propias del pasado.
El milenarismo pone de manifiesto la conciencia de una nueva identidad y mira de
crear un grupo firme y unido con estrechos lazos de afecto [...] ¢) Los movimientos
milenaristas muestran una gran creatividad religiosa; sin embargo, precisan de profetas
que interpreten la conciencia de los sectores marginados y ofrezcan nuevas perspectivas
en el marco de la institucién (Grau 2012, 158).

92



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

Por tanto, hay la necesidad de enfatizar el fin del mundo, uno en que habrd
un juicio final y todos habrdn de ser juzgados por sus pecados en el mundo
material; hay una relacién clara del milenarismo, como veremos en adelante,
con periodos de crisis y decadencia. Segtn Gil, citado en Grau (2012), Joaquin
de Fiore

habfa anunciado una orden de religiosos pobres y espirituales: hubo un san Fran-
cisco, que ficilmente se podia identificar con Elfas y con el dngel del sexto sello del
Apocalipsis. Joaquin habfa anunciado el Anticristo: tenemos a Federico II, cuya lucha
contra el papado se desenvuelve en un clima claramente apocaliptico. Es normal que el
joaquinismo echara raices en el movimiento reformador popular de la segunda mitad
del siglo xi11, inspirado por el franciscanismo (181).

Tenemos, por ende, un pensamiento histérico sustentado en la Biblia, un
milenarismo mendicante, concretamente franciscano en funcién de la época que
se vivia en la Baja Edad Media; reforma mendicante en un sentido como pro-
testa del mundo que se venia produciendo, uno donde el comercio y los bienes
materiales eran lo importante. Por tanto, movimientos mesidnicos y milenaristas
tienen todo sentido: en un mundo asi, el Anticristo se encuentra presente en todo
momento. La légica de dicho pensamiento en misioneros franciscanos en tierras
mayas en el ocaso del siglo xv11 resulta interesante.

Para el dmbito mesoamericano, el cronotopo era totalmente distinto.
Como asevera Navarrete:

Frente a la unicidad del cronotopo histérico occidental el rasgo mds notorio de los
cronotopos histéricos mesoamericanos es su pluralidad y variedad. A primera vista
podemos reconocer varios que imperaron en distintas épocas y regiones de Mesoamé-
rica. La llamada cuenta larga, originada en la region del Istmo de Tehuantepec unos
siglos antes de nuestra era y adoptada por los mayas cldsicos en el primer milenio,
tenfa una concepcién casi lineal del tiempo y de la historia, medida por la sucesién
ininterrumpida de los dias que habian transcurrido desde la creacién del mundo.
Dentro de este marco lineal, sin embargo, enfatizaba la correlacién entre eventos
distantes en el tiempo segiin la coincidencia de una gran cantidad de ciclos menores,
como el calendario de 260 dias, los ciclos de la Luna, el ciclo de Venus, el de Japiter,
etcétera, en lo que podriamos llamar una constante busqueda de armonias tempo-
rales. A su vez, la llamada rueda de los katunes, adoptada por los propios mayas en
el segundo milenio de nuestra era, tenfa una concepcién ciclica o espiral en que el
regreso del mismo periodo temporal al cabo de 256 afios presagiaba la repeticién de
tipos similares de eventos. Por su parte, el cronotopo tolteca o zuyuano, difundido
por toda Mesoamérica en el poscldsico, restringié el calendario al ciclo de 52 afios
pero definié eras césmicas e histdricas mds amplias, que se sucedian en ciclos de crea-
cién y destruccién andlogos; en este cronotopo cada pueblo llevaba su propia cuenta
de los afnos y tenfa por lo tanto su propio y exclusivo tiempo histérico (Navarrete
2004, 40-41).

93



ISRAEL LEON O FARRILL

Como se ve, la concepcién no sélo es diferente, sino diversa y respondia a
situaciones evidentemente regionales y temporales. Es decir, no es lo mismo
hablar de estos conceptos en el Postcldsico que posterior a la conquista del Alti-
plano Central o Yucatdn; y, a su vez, valdria preguntarse si los itzaes tenian la
misma concepcién temporal en los siglos que “convivieron” con la Colonia previo
a su conquista, pues a partir de los constantes contactos ocurridos por interme-
diacién de grupos amistosos con la Corona y con grupos de montaraces fugados,
seguramente nuevas concepciones se pusieron en juego.

Como sea, para Avendafio y otros antes que él no sélo se trataba de aprovechar
el pensamiento profético de los mayas para evangelizar o lograr su rendicién, eso
serfa muy evidente. De lo que se trataba en el fondo, era de introducir el pensa-
miento europeo, sustentado en una “civilizacién” que se expande a otros territorios
para transmitir su verdad, sus usos y costumbres y su sistema. “Civilizar”, es la

palabra.

Una concepcién de las fuentes milenaristas en la accién misionera de los frailes fran-
ciscanos como la planteada por Arcelus puede explicar de manera satisfactoria el hecho
de que los religiosos que pasaron a tierra novohispana llevaran en su ideario el mensaje
profético de corte joaquinista. Como sefala esta investigadora, los inspiradores de tal
ideario no fueron tanto varones de la talla de Eiximenis, Vilanova o Rocatallada, sino
la fiel Observancia, que no se definié de forma general por las ideas del abad Joaquin
de Fiore, sino por su fidelidad a la Iglesia y a su auténtico espiritu de retorno a las
fuentes primeras de san Francisco de Asis. Por tanto, recurrir a las utopias milenaristas
para explicar la conversién del indigena o los procesos de recuperacién de su cultura
por parte de los franciscanos que llevaron a cabo la evangelizacién novohispana son
relaciones forzadas dificiles de senalar, aunque no imposibles. Sin embargo, si estd bien
documentada la estrecha vinculacién de los primeros franciscanos con las corrientes
reformista-observante espafiola, sobre todo con los grupos que se han considerado
mids radicales, como los de Extremadura de fray Juan de Guadalupe o fray Juan de
Puebla, de los que nacerian las provincias de San Gabriel o de la Concepcién, de cuyos
conventos saldrian un gran ndimero de los primeros misioneros llegados a México

durante el siglo xv1 (Ruiz 2014, 499).

Para los mayas, el pensamiento profético es muy distinto. Para comprender lo
que comento, vale la pena seguir a Gonzilez:

Cada cultura conoce unas determinadas formas proféticas, que podrian ser catalogadas
o inventariadas segin sus propias relaciones establecidas con el tiempo —sus formas
de representacion del futuro— y, también, sus formas sociales y religiosas (ritos, mitos,
etc.). Es decir, las formas de las profecias estdn directamente vinculadas a las formas
de la praxis de cada cultura. Si un calendario se basa en predicciones de ciclos lunares
o solares, podremos determinar, asi pues, que toda profecia tomard como objeto de
referencia acontecimientos de la misma categoria: no en vano, las profecias hacen coin-
cidir hechos futuros a fechas, por ejemplo, en el advenimiento del Anticristo o del fin
del mundo (Gonzilez 2013, 231).

94



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

En este punto, se hace necesario enfatizar lo que dice con respecto a
“cada cultura”, pues el pensamiento profético de ninguna manera es universal.
De hecho, la idea de tiempo, espacio y entendimiento de ambos fue concebida
de manera muy distinta en el dmbito prehispdnico en Mesoamérica. Y, pese a lo
que se pudiera pensar, también lo fue posterior a la conquista para las comunida-
des indigenas. Es decir, no adoptaron directamente los modos europeos sin mis.
Lo vimos en la propuesta de Navarrete, la idea del cronotopo mesoamericano,
una concepcién espacio-temporal. De hecho, como menciona Vargas:

Para muchos autores el mito es la antitesis de la historia, pero para otros constituye
una teorfa de la historia, Coe (1966, 117), citado en Bricker (1989, 21-22), por ejem-
plo, prefiere llamarlas “profecias” porque cree que lo mitico y lo histérico estdn inti-
mamente ligados entre si. Es posible que esos acontecimientos sucedieran exactamente
en las fechas predichas y que existan vacios significativos, ya que los arque6logos no
han podido establecer la relacién exacta entre los acontecimientos del katdn 8 ahau y
la arqueologia de Chichén; sin embargo, es posible que, aunque un acontecimiento no
sucediera, fuera registrado como tal con el objeto de cumplir con los requisitos de su
concepcion ciclica de la historia (Vargas 2004, 204).

Por ende, la profecia no serfa una mera prediccién del futuro o una construc-
cién mitica, sino que constituirfa una manera de registrar el devenir histérico
de esos pueblos. Como recientemente propuso en el XI Congreso Internacional de
Mayistas (llevado a cabo en Chetumal, Quintana Roo, México en 2019), Maria del
Carmen Ledn? serfa necesario ya dejar de considerar a los mitos como textos de una
esencia mégica o sobrenatural y darles un justo cardcter histérico, como el mismo
Coe senala en la cita anterior. Ello necesariamente ha de llevarnos a comprender
a la profecia para los pueblos mayas, como un modelo de texto histérico que lo
mismo da cuenta del pasado, como del futuro en una légica ciclica.

Es pertinente entender los formatos en que se producen estos textos proféticos,
a la luz de las funciones del “texto” desarrolladas por Yuri Lotman (1996, 57-62).
El autor distingue tres funciones: la primera estd ligada con el sentido meramente
informativo del texto, lo que implica la produccién de un lenguaje previamente
establecido, es decir, que antecede a la elaboracién del texto. En una segunda
funcién, el texto pasa de tener un mero sentido informativo a convertirse en un
generador de sentidos, resultado de su relacién con otros textos. En esta funcién,
el texto es “heterogéneo y heteroestructural, es una manifestacién de varios len-
guajes a la vez” (61). En una tercera funcién, el texto puede ser comprendido
como un “programa mnemotécnico reducido” (61), es decir, todo un esquema
de memoria que, al entrar en contacto con la cultura que lo produce, activa
significados comprensibles —con frecuencia sélo por ella misma— vy, genera
nuevos significados, nuevas interpretaciones. Siguiendo estas funciones, habria

* Comunicacién personal.

95



ISRAEL LEON O FARRILL

que pensar que la profecia en el mundo maya habria sido registrada en formatos
multiples, donde los textos escritos adquirirfan un papel importante, pero no
primordial; es decir, no de unicidad. Convivirian necesariamente con la oralidad
y con la actuacién o interpretacién de los textos. En esta lgica, la elaboracién y
conservacion de textos escritos y orales adquieren un sentido mnemotécnico vy, a su
vez, un caricter de creacidn constante, de adaptacion al presente. Los mecanismos
con los cuales las culturas mayas desarrollaron lo anterior son complejos y podrian
estar centrados en el entendimiento del presente a través de textos escritos y orales
del pasado, para poder visualizar el futuro, siempre en atencién a las vivencias del
presente. Esto es, que la interpretacién de una profecia no quedaba dispuesta,
escrita en piedra, monolitica e inalterable; mejor dicho, era una especie de texto
base en el que el sujeto podia interpretar lo que habria de suceder en el futuro, el
patrén en el que podia comprender su presente, no como un destino ineludible,
sino como un futuro flexible entendido con antelacién. La cultura construye a
través de textos y simbolos un continuum semidtico que le da sentido y lo hace
a nivel diacrénico como un proceso histérico pero en el cual, al hacer cortes
sincrénicos en momentos especificos, tales como revoluciones, conquistas o cho-
ques culturales, podemos verificar elementos mds o menos estables que abonan a
la permanencia del sentido de la cultura misma.
Alfonso Lacadena comenta a cuento de estos textos que:

Dentro de este género de textos proféticos destaca como un subgrupo propio los
pronésticos o profecias asociados a la Rueda de K'azunes, la serie de trece periodos
de veinte afios de 360 dias. Las profecias kattinicas son parte esencial de los llama-
dos libros de Chilam Balam, donde se conservan algunas versiones de estas profecias,
siendo las mds conocidas las contenidas en los de Chumayel, Tizimin, Kaua y Mani.
Estos textos proféticos asociados a la Rueda de K'atunes proceden de época prehis-
pdnica y sus primeras versiones estuvieron con toda seguridad consignadas en textos
jeroglificos. Esto lo avalan los testimonios espafioles de los siglos xv1 y xvII que se
refieren a ellos, asi como algunas de las propias profecias coloniales escritas en alfabeto
latino que mencionan los nooh ‘glifos’ indigenas como fuente de transcripcién de la
versién alfabética. La existencia de una Rueda de Karunes en el Cédice de Paris con
sus textos proféticos asociados (Love 1994, 17-32) confirma, sin margen de duda, la
existencia de este tipo de profecias en tiempos prehispdnicos, al menos a finales del
Posclésico tardio, cuando se compuso el cédice (Lacadena 2003, 201).

Como vemos, acaso la constante detrds de los textos proféticos escritos tiene
que ver con la rueda de los K’atunes y con su interpretacién calenddrica. Es dificil
saber cémo funcionaba la oralidad detrds de estos textos en la época prehispdnica,
pero sabemos que la relacién de estos pueblos con las representaciones simbé-
licas, lo mismo fueran arquitectdnicas, esculturales, pictdricas o escriturarias,
era sumamente estrecha y se vinculaba a su cotidianidad. Entiendo, a partir de
esta argumentacion, que las profecias no sélo servian para explicar cambios y

96



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

continuidades en la cultura maya, sino que también lo hicieron para legitimar
a élites mayas en el poder. Siguiendo a Vargas, pocos afios después del inicio
del segundo 8 ahau katin (672-692) registrado, varios personajes asumen el
poder: Ah Cacau ascendié al poder en 682 en Tikal; en Calakmul, Garra de
Jaguar ascendi6 en 686; en 683 murié Pakal en Palenque y lo sucedié en el trono
Cham Balam; en 682, comenz4 el reinado de Escudo Jaguar en Yaxchildn (Vargas
2004, 216). En todo caso, como afirma Lacadena:

Recientemente han aparecido interesantes evidencias acerca de la existencia de adivina-
cién o pronosticacién en el periodo Clésico, asociadas a las profecias de tun, el ano de
360 dfas. En EkK’ Balam, Yucatdn, el hallazgo de un mural glifico en una de las depen-
dencias de la Acrdpolis (Vargas ez al. 2001) ha proporcionado evidencias de la existencia
de pronosticacién de tun asociada a las ceremonias de Afio Nuevo, con la mencién
explicita de 14-tu-[TUN]-[ni] K’AY-[li], 14 tuun K2y[i]l ‘el anuncio del 14 tuun),
correspondiendo al afio terminado en 9.17.14.0.0 (784 d.C.), en un contexto ritual
asombrosamente similar al descrito por Landa para las ceremonias de Ao Nuevo ocho
siglos més tarde, a mediados del siglo xv1 (Lacadena 2003, 201).

En concordancia con Lacadena, vemos que el pensamiento profético y su
representacién en textos diversos antecede por mucho a la llegada de los europeos.
Por tanto, la elaboracién de textos proféticos y su interpretacién por parte de los
mayas trasciende el pensamiento occidental escatolégico. Con independencia de
que los textos orales y escritos en los que se basaron los frailes para “comprender”
las profecias mayas fueron elaborados posteriormente a la conquista de los terri-
torios mayas y pudieran tener un cardcter colonial, no me parece que la interpre-
tacién de éstos respondiera exclusivamente a preceptos occidentales. Por tanto,
analizaré en el siguiente apartado la interpretacién que realizé Avendano a la
profecia del kattin 8 ahau y la recepcién que tuvo por parte de los itzaes cuando
traté de convencerlos con estos argumentos de rendirse al poderio peninsular.

ANALISIS

Avendano consider6 importante para su labor misional el conocimiento de aspec-
tos relevantes —de acuerdo con lo que él suponia— de la cultura maya. Por tanto,
como muchos otros misioneros antes que él, aprendié la lengua autéctona y estu-
dié los documentos que llegaron a su poder. Algunos especialistas han afirmado
que podria haber tenido contacto con textos como los chilames (Caso 2005;
Vargas en Avendafio 2004), pero es dificil comprobar semejante aseveracién.
Podemos, eso si, afirmar que tuvo contacto con versiones de profecias diversas
que habrian llegado a sus oidos adaptadas a las necesidades de la época. El, a su
vez, partiendo de sus propias necesidades, habria realizado una interpretacién a
modo. Por tanto, como lo he comentado ya al inicio de este trabajo, existe un
problema de comunicacién entre el franciscano y sus contrapartes itzaes y de

97



ISRAEL LEON O FARRILL

otros grupos de la regién. También, como sostiene Bracamonte (2010), existi6
la pugna de ambos pensamientos en el nuevo orden que se fue construyendo.
Bracamonte afirma a su vez, en concordancia con muchos otros autores, que:

La creacién de conocimiento abstracto en el sistema de pensamiento maya consiste en
sintetizar y sistematizar la experiencia recogida durante mucho tiempo y organizarla
en unidades temporales fijas de distinta duracidn, unidades que aparecen ocupando
secciones que se repiten de forma permanente en una espiral, aunque su contenido se
renueve (Bracamonte 2010, 11-12).

Por lo anterior, la concepcién del tiempo y de los acontecimientos que sucedie-
ron o que acontecerdn, estard determinada por este pensamiento. Ya avanzado el
mundo colonial, las cosas varian en la forma mds no en el fondo. En esa suerte de
acumulacién, los mayas habrdn de ir moldeando su pensamiento de acuerdo con
el presente que viven, pero sin dejar de lado identidades, necesidades y deseos.
Como bien sostiene Bracamonte,

es posible afirmar que en la mayor parte de los rebeldes nativos de América existie-
ron, sin duda, otras motivaciones todavia mds profundas que tendian a preservar el
contenido étnico y la identidad de las sociedades indigenas, e incluso a postular la
cancelacién del proceso colonizador y el restablecimiento de incipientes formas de
la antigua organizacién social, previas a la conquista, para expandirlas posteriormente
en forma libre. El objetivo dltimo idealizado de los sublevados era exterminar o expul-
sar a los europeos para restaurar esquemas de organizacién social nativos o bien, en su
defecto, lograr una mayor autonomia politica y menores cargas para los pueblos indi-
genas, apuntando a recuperar el desarrollo histérico y la profundidad cultural propios
cuestionados por la opresién colonial (Bracamonte 2001, 23).

En efecto, los procesos que se van produciendo con la presencia europea en
tierras americanas, configuran nuevas relaciones al interior de las comunida-
des indigenas, frente a otras comunidades y frente a los llegados de ultramar.
Por tanto, es en este intercambio constante que se producen nuevos textos —en
el sentido lotmaniano antes citado— y se reproducen mds adelante con varia-
ciones; algo asi es lo que sucede con las profecias mayas que circularon por estas
épocas en la regién.

Los itzaes y sus vecinos, tributarios o no de ellos, pero libres del dominio colo-
nial, fueron adaptando sus usos y costumbres a la nueva realidad. Como hemos
visto, en el drea denominada la “Montafa” pervivieron muchas condiciones, desde
los pueblos que tributaban a los europeos, los que se encontraban libres y los que
habian escapado del dominio colonial. No es descabellado pensar que existieran
numerosos discursos que, como en el esquema de la semiosfera anteriormente
descrito, iban intercambidndose. Es en este largo proceso que encontramos el
cambio gradual del que habla Lotman, es decir, que las culturas, mediante los

98



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

diversos contactos, van reestructurando sus sistemas semidticos, afiadiendo sim-
bolos, textos y muchos otros elementos.

En todo caso, Avendano pensé que llevaba un programa discursivo perfecta-
mente establecido, donde las figuras centrales serfan la profecia del 8 ahau katun,
la rendicién de los itzaes ante el dominio colonial, todo ello enfatizando la “ver-
dad” que trafa como representante de Dios y de la Corona espanola. Por ello,
vemos pasajes como el que cito a continuacién. El Ah Kanek coloca una mano
en el pecho a Avendano para cerciorarse de que estuviera asustado y le pregunta
precisamente si no estd turbado su corazén, a lo que responde el fraile

spor qué ha de estar turbado mi corazén?, antes estd muy contento, viendo que yo soy
el dichoso, que da cumplimiento a vuestras profecias de que habéis de ser cristianos,
cuyo bien os vendrd por via de unos barbados de oriente, y que segtin esas sefias de
sus profetas éramos nosotros por venir de la banda del oriente muchas leguas surcando
mares sin mds interés que llevados del amor de sus almas, llevdndoles (a costa de
muchos trabajos) aquel beneficio que el verdadero Dios les hacia y hace tiempo —con
alguna soltura mia, le eché también mi mano a su pecho y corazén, y preguntdndole
también si le tenfa turbado me dijo que no, a que le repliqué— pues si tii no te alteras
de verme a mi que soy ministro del verdadero Dios, diferente en todo a ti, en habito,
costumbres y color, que al demonio infundo miedo, y no le tiene tu corazén, ;cémo
quieres que yo lo tenga? [...] s6lo por el amor que a sus almas tengo, y mds habiéndolo
conseguido, para anunciarles la ley del verdadero Dios que me envia, como lo oiréis en
llegando al Petén (Avendanio 2004, 51-52).

Como se verifica, Avendafio afirma que él es el portador de la buena nueva,
el que ha de precipitar el cumplimiento de las “profecias” que anunciaban ya el
momento en que ellos, los itzaes, habrian de ser cristianos. No obstante, como
se ve en lineas posteriores, pese a estar parlamentando con el Ah Kanek, el
gobernante de esas tierras, lo trata —al menos en su crénica— como si fuera
un viejo conocido o un nino al que se alecciona en el catecismo. Por la acti-
tud de Kanek, el asunto de la profecia no necesariamente era primordial en esa
negociacién; empero, para el fraile lo era, pues era menester lograr que ellos
capitularan de forma pacifica con el argumento de que su destino lo tenfa man-
datado. Sin embargo, encontramos contradicciones en el discurso del Ah Kanek,
pues mientras todo esto acontecia, una embajada que él mismo habia enviado a
Meérida, encabezada por su sobrino, Ah Chan, buscaba negociar con el goberna-
dor Martin de Urzda la anexién de la regién a la Corona espanola. Al preguntir-
sele a qué habia venido a esa provincia (Mérida) y quién lo habia enviado

dijo que él vino a ella de orden del gran Canek su tio, rey de las provincias de los
itzaes, a pactar y establecer las paces entre los espafioles y ellos y asimismo para que se
comuniquen unos y otros cesando de toda guerra, y también por solicitar el comercio
y trato de las cosas que necesitan. Y que dijese al sefior gobernador que le enviaba su
corona y la postraba a sus pies, solicitando el que beban de una misma agua y habiten

99



ISRAEL LEON O FARRILL

una misma casa por haberse cumplido el término destinado de las profecias de sus
antiguos.?

Quizd Kanek no estaba dispuesto a negociar esta rendicidon especificamente
con Avendano, aunque tampoco queria mostrar indiferencia ante los avances del
fraile. No obstante, la respuesta del cacique kowoj,’ otro grupo en alianza con los
itzaes pero con los que enfrentaban ya ciertos problemas politicos, no puede ser
mds ilustrativa.

Envidioso el demonio del fruto que se iba haciendo y del que se harfa, cumpliendo
ellos y yo con el pacto hecho de volver alld a los cuatro meses dichos; apoderdndose
de nuevo como del corazén de Judas del que aquel caique viejo llamado Couoh son
ponérsele por delante, el hallarse entre sus enemigos (como los son el rey, con la
mayor parte del Petén) y que lo que su dafiado corazén pretendia era contra lo pac-
tado en su presencia, pues asi él como todos los demds caciques y capitanes se dieron
por convictos; no obstando lo dicho, prorrumpié dicho cacique Couoh con bastante
c6lera las palabras siguientes —;y qué importa que se haya cumplido el tiempo de
que seamos cristianos, si no se le ha gastado a mi lanza de pedernal esta delgada
punta que tiene?— (Avendano 2004, 57).

La idea de la profecia de Avendafo, al ser occidental, de la orden serédfica
y al contar con un pensamiento escatolégico en términos lineales y apocalipti-
cos, planteaba una necesaria capitulacién por parte de los itzaes. Estos, por el
contrario, no consideraban la profecia como una cuestién monolitica, engarzada
en un destino final, sino que la vefan como la consecuencia de la llegada de
otro 8 ahau kattn, tiempo de cambio y de “catdstrofe”, pero en un sentido mds
flexible, como hemos apuntado, vinculado al presente, dispuesto para moldearse
a las circunstancias. Como leimos en la cita anterior, dicha profecia no signifi-
caba absolutamente nada para los kowoj y valdria la pena preguntarse si es que
siquiera se encontraba como parte fundamental del entramado simbélico de las
comunidades peteneras, incluida la de los itzaes. Es interesante mencionar que los
propios itzaes se decian descendientes de la gente de Chichén (Jones 1998, 11)
como que los kowoj se decian descendientes de los cocom de Mayapédn (Rice y
Rice 2009, 10-11), lo que hace pensar que tenfan una identidad compartida de
origen, aunque disimil, enfrentada.

Pudiera ser también que los cambios proféticos a los que alude el katin que
comentamos pudieran ser interpretado por los mismos kowoj como un cambio,
pero a su favor. Hay desacuerdo entre los itzaes y los kowoj sobre quién debiera

4 AcL. México 151 A, ff. 65r-67v. Declaracién del embajador de Canek, Ah Chan, ante el
gobernador Martin de Urzda y Arizmendi. Mérida, 29 de diciembre de 1695. En Solis Robleda y
Peniche. Idolatria y Sublevacién. Documentos para la historia indigena de Yucatdn, p. 156.

> Para mayor informacion sobre este grupo, sugiero la consulta de Prudence Rice y Don S. Rice.
2009. The Kowoj. Identity, Migration and Geopolitics in Late Postclassic Petén, Guatemala. Boulder:
University Press of Colorado.

100



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

gobernar esas tierras. El mismo Avendafo relata el momento en que llegan los
sefores kowoj a la reunién con el fraile de esta manera:

Entre estos caciques o gobernadores, de las cuatro dichas islas vino uno viejo, con
un medio machete de dos filos por mojarra de su venablo y otro no tan viejo con su
mojarra de pedernal que sobrevenia embijados y de guerra. Eran sus rostros tan feos
cuanto la intencién dafada que en su corazén tenfan (segiin luego demostraron) cau-
saba naturalmente horror el verlos. A éstos me esmeré en agasajarlos mds, habldndoles
mds a menudo, y halagiieno, tratdndolos en su estilo antiguo, de como ya era llegado
el tiempo (segin lo tenfan anunciado sus profetas) de que comiésemos juntos con un
plato y bebiésemos en una jicara, haciéndonos unos los espafioles con ellos. A que
respondié el més viejo con una fingida risa que ¢él se alegraba mucho de eso, para salir
de aquellos montes en que se hallaba y venirse conmigo a la provincia, a sacar unos
titulos de tierras que sus antepasados tenfan y vivir en ellas con gusto entre sus herma-
nos mayores los espafioles; prometiéndome, al mismo tiempo, acompafarme con toda
su gente hasta la presencia del gobernador en sefal de verdadero rendimiento. Sefiales
ciertas eran de su verdadera ficcién, mostrar sin necesidad tanto rendimiento. Esto fue
como a las cuatro de la tarde, sin haber comunicado al rey en que luego se fueron a
casa de algin confidente suyo, y el rey vi que hizo poco caso de ellos, y fue porque,
seguin supe después de boca del mismo rey, eran sus enemigos (Avendano 2004, 56).

Como se observa, para Avendano, los kowoj no sélo se mostraban prestos para
la guerra, sino que, a su vez, los juzgé falsos en su proceder, lisonjeros y su dis-
curso, ficticio, como ciertamente mds tarde comprobaria como hemos comentado.
No sélo no estaban de acuerdo en entregar su “destino” a los espafioles, a su rey y a
su dios, sino que estaban también en conflicto con los itzaes y su lider, el Ah Kanek.
Por tanto, no es descabellado pensar que su asistencia junto con los otros sefiores
de la regién al encuentro con el visitante fuera para comprobar hasta dénde estarfa
dispuesto a llegar el Kanek para conservar el poder; por otro lado, conspirar en
contra de este ultimo y enfrentarse verbalmente contra el fraile y su propuesta.

Repentinamente, sin motivo alguno, se levant6 entre la muchedumbre de indios con
sus cabezas y capitanes y algunos sacerdotes un tumulto, en que le dijeron al rey en
mi presencia muchas desatenciones, después de las cuales, prosiguiendo, dijeron que
de ;qué les habia de servir la amistad de los espafoles, y su ley?: que si era por tener
hachas y machetes para sus labranzas, que hasta alli o entonces, no les habia faltado
con que milpear: que si era por los géneros y ropa de Castilla para vestirse: que cuando
ellos necesitaban de nada de eso, porque lo tenfan ellos muy bueno: que si era por-
que los espanoles los defendiesen: ;que cudndo se acobardd la nacién ytzalana ni se
humill6 a ninguno, teniendo ellos tanta gente de armas para su defensa y para arruinar
a cuantos a ellos se atreviesen?: que era muy mal hecho el admitirlos. Rindles el rey
en mi presencia también con bastante talento, defendiendo en todo lo que ellos y él
habian pactado conmigo; y con mis rigor reprendié la altivez de las armas. Por haberlo
dicho los tales en mi presencia inquietdronse mds con la rifia y se aumentaron los
émulos y pues muchos que hasta alli no habifan hablado se declararon entonces por

101



ISRAEL LEON O FARRILL

sus contrarios, prorrumpiendo todos los dichos contra él, con palabras bien coléricas
y sobradas demasias; todo esto fue cizafia del referido cacique Covoh que atn no se
habia ido a su pueblo (Avendano 2004, 59).

Destaco aqui, primero, la defensa que hace el Ah Kanek de los acuerdos a los
que habia llegado con el fraile, que en los dias anteriores habia realizado bautizos,
bendecido agua y tierra; por otro lado, el trabajo de los kowoj, que en la clan-
destinidad habia hablado con otros principales para motivar el tumulto contra el
gobernante que fue cuestionado frente al fraile. En definitiva, profecia o no, la
realidad es que varios de los grupos que eran gobernados por los itzaes no estaban
de acuerdo con la capitulacién frente a los invasores y menos en los términos
planteados por el fraile: de sumisién frente a un rey extranjero y la renuncia de
sus creencias a favor de una religién que no les interesaba, con independencia
de que hubieran aceptado los rituales que les procuré Avendafo. Pero, lo mds
importante, la interpretacién que tenia Avendano de la profecia del 8 ahau kattin
tampoco seria la apropiada. De esta manera, inevitablemente se precipité la con-
quista del Petén, lo que significé un cambio explosivo en la cultura que trajo
como consecuencia numerosos cambios simbélicos en la regién.

CONSIDERACIONES FINALES

Después de lo visto en estas pdginas hay que enfatizar la enorme diferencia entre
el pensamiento profético serdfico, de orientacién occidental vinculado a la esca-
tologia y con un sentido moderno y el pensamiento profético maya en general
y especialmente en el dmbito de los itzaes, pues tiene una concepcién ciclica
del tiempo, lo mismo que se encuentra vinculado al espacio, como ha sugerido
Vargas (2004) al hablar de las migraciones diversas de los itzaes en torno al 8
ahau katan. Es comprensible la interpretacién que hace Avendafio de las profecias
pues pretendia convencer a los itzaes con “argumentos” que ellos pudieran enten-
der. Existen definidas dos semiosferas que se estdn viendo afectadas una a la otra
constantemente, pero como sucede con muchas dindmicas dentro del sistema de
la cultura, existen también otras semiosferas que se desarrollan de manera conco-
mitante y que, a su vez, interactiian con las anteriores. No podemos hablar de un
centro y una periferia, pero si de espacios liminares entre ambas semiosferas que,
a la manera de las fronteras simbdlicas, son caldo de cultivo para el intercambio
simbdlico, pero también para la construccién de nuevos referentes en un afén por
sobrevivir.

El hacer evidente la diferencia entre ambas semiosferas y comparar las concep-
ciones en torno al pensamiento profético no es estéril pues, independientemente
de que otros investigadores como los que hemos citado con antelacién hayan
apuntado tales divergencias, no necesariamente estamos ante una dicotomia dis-
cursiva. Por el contrario, encontramos una diversidad de discursos, de simbolos

102



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

y de semiosis en la crénica de Avendafo y concretamente en la profecia del 8
ahau kattin y su interpretacién por el fraile y el mundo que aparentemente dice
representar y el de los itzaes y sus vecinos, en especifico los kowoj. En el juego
de poder y la lucha por plantar cara ante los hechos que se les venifan encima,
las comunidades mayas de la regién petenera, todavia independientes hasta el
momento, buscaron interpretar aquello que se habfa vaticinado, pero entendién-
dolo en el presente, como funcionaba el pensamiento profético mesoamericano.

El sistema de la cultura, tal como es concebido por la semidtica de la cultura
de Lotman, nunca estd estdtico, siempre estd en movimiento producto del inter-
cambio constante entre semiosferas; de igual manera las identidades, que no sélo
se entretejen en torno a los lideres de los grupos, sino que lo hacen vinculdndose
a lo simbdlico que, a su vez, se encuentra imbricado con el pensamiento y queha-
cer de las mismas comunidades.

103



ISRAEL LEON O FARRILL

REFERENCIAS

Avrejos GARcia, José. 2010. Adivinos del agua. Los itzaes en los discursos de identidad en
Petén Central. México: UNAM.

AVENDARO Y LovoLra, Andrés de. [1696] 2004. Relacién de las dos entradas que hice a la
conversidn de los gentiles itzaes y cehaches. Edicién de Ernesto Vargas Pacheco.
México: UNaAM/UAC.

BRACAMONTE Y Sosa, Pedro. 2010. Tiempo ciclico y vaticinios. Ensayo etnohbistérico sobre el
pensamiento maya. México: Porria/CIESAS.

. 2001. La conquista inconclusa de Yucatdn. Los mayas de la montasia, 1560-1680.
México: Porriia/CIESAS.

BRICKER, Victoria R. 1989. El cristo indigena, el rey nativo. El sustrato histérico de la mito-
logia del ritual de los mayas. México: FcE.

Caso BARRERA, Laura. 2005. Caminos en la selva, migracidn, comercio y resistencia. Mayas
yucatecos e itzaes, sz'glw xvII-x1x. México: FCE.

. 2009. “Discurso evangélico y conversién. Fray Andrés de Avendano y la Con-
quista del Itzd (1695-1697)”. Dimensién Antropoldgica 7 (mayo-agosto). Consul-
tado el 25 de febrero de 2020. https://www.dimensionantropologica.inah.gob.
mx/?cat=13.

Gramdtica Descriptiva Itzd. 2001. Guatemala: ALMG.

Grau I Arau, Andrés. 2012. “Milenarismo, espiritualismo y reforma eclesidstica en la
Baja Edad Media”. Mirabilia 14. Consultado el 25 febrero de 2020. hteps://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4217161.

GonzALEZ, Rayco. 2013. “Las formas de la profecia”. Athenea Digital 13(3). Consultado
el 25 de febrero de 2020. https://atheneadigital.net/article/view/v13-n3-gonza-
lez.

Jones, Grant D. 1998. The Conquest of the Last Maya Kingdom. Stanford: Stanford Uni-
versity Press.

Lacapena, Alfonso. 2003. “El origen prehispdnico de las profecias katinicas mayas colo-
niales: antecedentes cldsicos de las profecias de 12 Ajaw y 10 Ajaw”. En Sacred
Books, Sacred Languages: Two Thousand Years of Ritual and Religious Maya Liter-
ature. 8th European Maya Conference, edicién de Rogelio Valencia y Genevieve
LeFort. Markt Schwaben: Verlag Anton Saurwein.

LormaN, Yuri M. 2013. The Unpredictable Workings of Culture. Tallin: Tallin University
Press.

. 1999. Cultura y explosion, lo previsible y lo imprevisible en los procesos de cambio
social. Barcelona: Gedisa.

. 1996. La semidsfera I. Semidtica de la cultura y del texto. Madrid: Cdtedra.

104



PROFECTA, DISCURSO E INTERPRETACION

NAVARRETE, Federico. 2004. “;Dénde queda el Pasado? Reflexiones sobre los cronotopos
histéricos™. En El historiador frente a la historia. El tiempo en Mesoamérica, coor-
dinaci6n de Virginia Guedea, 29-52. México: UNAM.

Ricg, Prudence y Don S. Rice. 2009. The Kowoj. Identity, Migration and Geopolitics in
Late Postclassic Petén, Guatemala. Boulder: University Press of Colorado.

Rurz Baruts, Ménica. 2014. “El franciscanismo en el contexto evangelizador novohis-
pano: raices del mensaje misional”. Sémata 26: 491-507.

Ruz, Mario Humberto. 1999. La Iglesia en el drea maya, documentos en tres archivos roma-
nos. México: UNAM.

SoLis RoBLEDA, Gabriela y Paola Peniche. 1996. Idolatria y sublevacién. Documentos para
la historia indigena de Yucatdn. México: UADY.

VARrGas PAcHECO, Ernesto. 2004. “Tiempo y espacio sagrados entre los mayas. El Katun 8
ahau, patron ciclico”. En E/ historiador frente a la historia, El tiempo en Mesoamé-
rica, coordinacién de Virginia Guedea, 195-231. México: UNAM.

VILLAGUTIERRE SOTO-MAYOR, Juan de. 1701. Historia de la conquista de la provincia de
el Itza, redvccion, y progressos de la de el Lacandén, y otras naciones de indios bdr-
baros, de la mediacion de el reyno de Gvatimala, a las provincias de Yvcatdn, en
la América septentrional. Primera parte. Madrid: Imprenta de Lucas Antonio de
Bedmar y Narvaez, impresor de los reinos de Castilla y Ledn.

105





