Peninsula

vol. XVII, ndm. 1
ENERO-JUNIO DE 2022
pp. 177-197

LA CONSTRUCCION SOCIAL DE SER

HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENO

DE LA SIERRA NORTE DE PUEBLA

ABRAHAM ERNESTO RENDON SALAZAR!
MARfA ALEJANDRA SALGUERO VELAZQUEZ®

ResuMEN

En México, los estudios sobre la masculinidad indigena son escasos, por
lo que el objetivo de este trabajo es describir la construccién de la mas-
culinidad en los hombres tutunakt sanmiguelefios de la Sierra Norte de
Puebla. Utilizando entrevistas meticulosas como técnica de recoleccién
de datos, se trabajé con cuatro hombres pertenecientes a dos genera-
ciones diferentes, todos socializados inicialmente bajo “las costumbres”
locales. Como resultado de esta investigacion se observa una nocién
clara entre el sexo y el género, donde el proceso de socializacién para
dejar de ser skata (infante), y convertirse en chixcu (hombre), incluye
la interiorizacién de una serie de saber-hacer agricolas, la habituacién
corporal al clima y el trabajo extenuante, asi como la incorporacién
de la responsabilidad como eje de articulacién y evaluacién constante,
donde el mdximo reconocimiento comunitario se obtiene siendo acep-
tado como compadre durante la mayordomia, lo que implica haberse
convertido en un hombre de honor.

Palabras clave: masculinidad, indigenas, tutunakd, socializacién,
honor.

THE SOCIAL CONSTRUCTION OF THE

TUTUNAKU SANMIGUELENO MAN FROM

THE SIERRA NORTE DE PUEBLA

ABSTRACT

In Mexico, studies on indigenous masculinity are not enough, so the
objective of this work is to describe the construction of masculinity in
tutunaki sanmiguelesios men from the Sierra Norte de Puebla. Applying
meticulous interviews as a data collection technique, we were working

! Facultad de Estudios Superiores Iztacala, uNAM, resa85mc@gmail.com.
% Facultad de Estudios Superiores Iztacala, uNaM, alevs@unam.mx.

FECHA DE RECEPCION: 31 DE JULIO DE 2020

FECHA DE ACEPTACION: 27 DE NOVIEMBRE DE 2020



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

with four men whom belong to two different generations, all of them,
initially socialized under local “customs”. As a result of this inquiry,
a clear notion of sex and gender is observed, where the socialization
process to stop being skatd (infant), and become into chixcu (man),
includes the internalization of a variety of agriculture knowing-how, the
physical habituation to the weather changes and the strenuous work,
as well as the incorporation of responsibility as an axis of articulation
and constant evaluation, where the maximum community recognition
is gotten by being accepted as a compadre during the mayordomia, which
implies having become an honorable man.
Keywords: masculinity, indigenous, tutunakd, socialization, honor.

178



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENRO...

INTRODUCCION

El concepto género ha permitido diferenciar las construcciones socioculturales
de los hechos bioldgicos, mientras que la 6ptica feminista ha permitido cuestio-
nar el determinismo biolégico y proponer que las caracteristicas denominadas
“femeninas” eran adquiridas por las mujeres mediante un complejo proceso de
socializacién. El género se convirtié en la categoria central de varios de sus pos-
tulados, permitiendo esclarecer diversas causas de la desigualdad entre hombres y
mujeres, asi como describir las consecuencias que dicha desigualdad ejerce sobre
ellas (Varela 2008).

Conforme el uso del concepto se popularizé fuera de los contextos académicos,
éste comenzd a utilizarse como sinénimo de “cosas de mujeres” (Lamas 2002), de
tal forma que esta categoria tardd cerca de 20 afos en incorporarse a los estudios
de los hombres en varios paises angloparlantes, y unos anos mds en los paises
latinoamericanos (Minello 2002). Nuafez (2017) plantea que Teresita de Bar-
bieri inauguré formalmente este subcampo de conocimiento en México cuando
escribié “Sobre géneros, pricticas y valores; notas acerca de posibles erosiones
del machismo en México”, un texto al que le siguen numerosos articulos de
investigacién, libros, capitulos de libros, cuadernos de trabajo, tesis y manuales
educativos que abarcan temas tan variados como “Cuerpo y deporte” (e.g. Huerta
1999), “Violencia contra las mujeres” (e.g. Liendro, Cervantes y Garda 2002) o
“Paternidad, familia y pareja” (e.g. Salguero 2015).

La produccién académica mexicana de los estudios de los hombres y las
masculinidades es amplia, de tal manera que ha podido ser clasificada por lo
menos en 13 campos de trabajo basados en la similitud y la confluencia temdtica;
sin embargo, los estudios de género de los hombres indigenas y su masculinidad
son escasos en dicha produccién (Nunez 2017). Diaz (2013) resehaba siete tra-
bajos en diferentes contextos indigenas y, con base en su descripcién, sefialaba
la necesidad de ampliar el conocimiento obtenido hasta ese momento: uso del
alcohol en las fiestas patronales (Coyle 2005), el ejercicio de la paternidad en
hombres migrantes (Herndndez 2009), la diversidad sexual en hombres indigenas
(Nunez 2009), o el impacto de la masculinidad en el desarrollo sustentable en
comunidades indigenas (Pérez 2003).

De los trabajos que exploran la masculinidad indigena, aunque escasos, se pue-
den conocer algunas de sus construcciones locales, sus cambios o continuidades,
asi como las multiples interacciones cotidianas de las comunidades indigenas en
las que trabajaron:

* DPara los tojolabales de las Margaritas, Chiapas, la dindmica de masculinidad
local consiste en hacerse “hombres cabales”, la cual es una “préctica que
emerge de un marco multidimensional de relaciones. Involucra tanto aspec-
tos relativos a la sexualidad, la corporeidad, la procreacién, el matrimonio,
la vida conyugal, la paternidad, la autoridad, el honor, el trabajo, como a la

179



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

organizacién familiar y comunitaria, entre otros elementos” (Lépez 2010,
113).

Para los nahuas de Cuetzalan, Puebla, el modelo que prevalece y domina en
la comunidad “corresponde al modelo hegeménico del sistema patriarcal,
definido fundamentalmente a través de la estructura del trabajo o de sus
relaciones de produccién por una parte; y por otra, a sus relaciones o al
conjunto de atributos de poder [...] ser hombre es uno de los principa-
les desiderdtum que encauza la vida de los hombres y el ser proveedor es
sin duda, lo que afirma su masculinidad, funcién o mandato que tanto
los hombres como las mujeres de la cultura ndhuatl han asumido histé-
ricamente [...] El ser hombres responsables y proveedores son mandatos
transmitidos desde la infancia por parte de los padres y de las madres a los
hijos” (Pérez 2010, 315).

Para los xi’oi-pame de San Luis Potosi, se describe que “el modelo del ser
hombre, ‘de adeveras’, aparentemente se asume como parte de la identidad
étnica xi’oi y que de él emanan diversas obligaciones tanto para varones
como para mujeres e incluso orilla a la invisibilizacién de aquellas vidas
disidentes de estos modelos de género oficializados por el heterosexismo.
El cumplimiento del modelo de masculinidad dominante entre los xi’oi
influidos por la migracion, designa espacios, tareas, responsabilidades,
prestigios que dejan mucho que desear respecto a los ideales occidentales
de equidad de género, por lo que se sugiere continuar explorando estos
campos del conocimiento para generar evidencias sobre las consecuencias
no s6lo hacia las mujeres indigenas, sino también en la calidad de vida de
los varones y sobre los impactos en el medio ambiente” (Diaz 2012).

Para los totonacos de Zozocolco de Hidalgo, Sierra de Veracruz, “los mode-
los de masculinidades que se dan en este contexto indigena en muchos
casos son el reflejo de los estereotipos de masculinidades en México, en
general, esto es obvio porque [no es] una sociedad cerrada, autocontenida y
sin relacién con el exterior, al contrario [...] es una sociedad que cada vez
mds se abre al exterior y hay una movilidad social y espacial muy fuerte, por
lo tanto, sobre todo los jévenes captan los modelos de las masculinidades
que se dan en otros contextos y que ven en la televisién, mediante el cine,
musica, bailes y una cultura popular que van aprendiendo en estos espacios
donde les toca interactuar con otros mestizos y por eso no es raro encontrar
en su lenguaje una repeticién del refranero de la cultura popular urbana y
refranero popular” (Rodriguez 2013, 249).

Para los totonacos de Zihuateutla, de la Sierra de Puebla, “los conocimien-
tos en términos agricolas y cargos de tipo religioso; la experiencia para
desarrollar el trabajo con calidad; la confianza que se otorga o se recibe al
sostener contratos de trabajo entre patrén y pedn; la palabra empenada, el
buen trato y el apoyo a los demds” (Herndndez 2013, 150), son atributos

180



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENRO...

de legitimacién masculina, porque dan cuenta de la honorabilidad, el otor-
gamiento del prestigio.

* Para los rardmuris de Chihuahua, “se puede afirmar que, aunque las
masculinidades rardmuris comparten algunos elementos del modelo hege-
monico patriarcal —como las pricticas y las significaciones que establecen
las distancias jerdrquicas y las relaciones de dominacién de los hombres
respecto a las mujeres—, la construccién social del género masculino en
el interior de esta etnia no es homogénea. Los cambios inducidos por la
migracién han dado lugar a la conformacién de diversas configuraciones de
las masculinidades, las cuales obedecen a contextos socioeconédmicos, fami-
liares y culturales particulares, en los que las construcciones de lo masculino
y lo femenino generan diversas practicas y formas de relacionarse desde el
género” (Martinez y Herndndez 2019, 358).

En estos trabajos se observan ejes de andlisis y reflexion donde la expectativa
hacia los varones incluye que ellos sean hombres de campo y trabajadores, por lo
cual, desde infantes se les brinda una serie de saberes agricolas y no agricolas que
deben dominar en la vida adulta, por lo que sus cuerpos son preparados para reali-
zar diferentes trabajos como cargar, escarbar, cultivar, pizcar, entre otros. De igual
forma, estos hombres son socializados para la construccién de una familia que
les permita acceder al mundo adulto y asi poner en prictica sus conocimien-
tos para proveer a su familia y no depender del sustento paterno. Finalmente,
estos trabajos muestran que la migracién y la interaccién con otras culturas han
reconstruido su nocién de masculinidad y sus précticas cotidianas, por lo que
algunos de estos grupos indigenas reproducen las premisas de género imperantes
en la sociedad mexicana en general, en especial las consideradas nocivas.

Si bien es cierto que el conocimiento antes resefiado permite tener un
panorama general sobre la construccién de la masculinidad en algunos grupos
indigenas, adn falta profundizar en los estudios de género de los hombres y
masculinidades indigenas, por lo que el presente trabajo tiene por objetivo ana-
lizar la construccién social de la masculinidad para algunos hombres indigenas
tutunaki originarios de San Miguel Atlequizaydn de la Sierra Norte de Puebla.

METODO Y TECNICAS DE INVESTIGACION

Este trabajo se desprende de la investigacién doctoral en Psicologia Social y
Ambiental “Trayectorias de vida de hombres tutunakd de la Sierra Norte de Pue-
bla”, la cual utilizé una propuesta metodoldgica de corte cualitativo. Como téc-
nica de recolecciéon de datos se privilegié la entrevista a profundidad para conocer
las trayectorias de vida de cuatro hombres, recuperar sus pensamientos y explorar
su realidad, asi como conocer lo que ellos perciben y consideran relevante de su
mundo, escuchar sus puntos de vista y opiniones, aprender acerca de sus apre-

181



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

ciaciones en los diversos entornos sociales en los que interactiian y reconocer sus
suefos y deseos. Asimismo, como complemento de las entrevistas, durante 2017
y 2018 se realizaron visitas a la comunidad de origen para observar y documentar
los diversos contextos cotidianos referidos por los participantes durante las con-
versaciones.

Los implicados fueron cuatro hombres originarios de San Miguel Atlequi-
zaydn, municipio tutunakd de la Sierra Norte de Puebla, su participacién fue
voluntaria y, considerando los principios éticos en la investigacién, a todos se
les garantizé la confidencialidad y anonimato, por lo que sus identidades se
encuentran resguardadas mediante seudénimos. El primer contacto con ellos fue
hecho por Abraham Ernesto Rendén Salazar como investigador, quien establecié
y negocié la colaboracién con los entrevistados en sus contextos de residencia.
Cada entrevista fue audio-grabada y posteriormente transcrita para llevar a cabo
el andlisis de contenido, identificar los significados y categorias de la informacién
que permitan dar cuenta del objetivo de la investigacion sobre la construccién
social de la masculinidad para algunos hombres tutunakt de la Sierra Norte de
Puebla, que pertenecen a dos generaciones que nacieron y vivieron su infancia
y juventud en el municipio de origen, siendo la principal diferencia su lugar de
residencia actual y actividad de subsistencia.

Juan, de veintiocho afos y Pedro, de veintinueve, son los primeros hijos
varones de sus padres y actualmente viven en concubinato con sus respecti-
vas parejas originarias del mismo pueblo; al momento de la entrevista ya eran
padres de tres y dos infantes cada uno, con edades similares entre los nifios y las
ninas (seis y dos afos). Ambos estudiaron y concluyeron la escuela secundaria vy,
al finalizar sus estudios, iniciaron sus experiencias migratorias hacia las mismas
ciudades: Cuernavaca, Puebla y Ciudad de México. Pedro decidié vivir como
campesino en San Miguel, mientras que Juan decidié radicar en la Ciudad de
México y trabajar como panadero, oficio comun entre los paisanos radicados en
esta metrépoli.

Los otros dos entrevistados son hombres de entre 50 y 60 afios que compar-
ten el haber nacido como los hijos intermedios en su familia de origen, ambos
estdn casados con mujeres del mismo municipio y su descendencia incluye dos
hijas, mismas que son mayores a sus hijos varones. Los dos estudiaron solamente
la primaria completa y cuando en la regién hubo la necesidad de migrar, salie-
ron en busca de mayores ingresos econdémicos para sostener a su familia y a la
comunidad en general. A estos hombres, por respeto a su trayectoria de vida y
reconocimiento social en sus contextos de residencia, los identificamos como
“tatas”, término que se utiliza en el municipio para referirse con respeto a los
hombres con mds experiencia y sabiduria. El primero serd tata Pablo, quien
radica en el oriente de la Ciudad de México y actualmente es tianguista; al
segundo lo nombraremos tata Pimpiri, quien sigue realizando actividades como
campesino.

182



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENRO...

Los cuatro hombres se autoadscriben como indigenas, hablan tutunaka
cuando hay con quien hablarlo, y sélo los jévenes hablan el espanol de manera
fluida; todos conocen y han trabajado los principales ciclos agricolas de la regién
y, de igual forma, han sido participes de las diversas celebraciones denominadas
“mayordomias”.

REesurrabpos

Cuando se conversa por primera vez con estos hombres y se les cuestiona sobre
su origen étnico y lengua materna, ellos responden que son xa tachiwin tutunaki,
cuya interpretacién seria “los que hablamos la lengua de los tres corazones”, y
si quien pregunta es /uwan, es decir, “ajeno a su cultura’, ellos intentan apo-
yarle para que pronuncie de manera correcta las palabras mencionadas, pero si
observan que ello es una tarea compleja, los jévenes —con risas y a manera de
apoyo— mencionan “totonaco, pues’ para hacer referencia a la forma en que son
conocidos y nombrados fuera de la regién, en cambio, cuando la conversacién
es informal y con hablantes del mismo idioma, entre ellos se reconocen por los
lugares de origen, por ejemplo: caxhuaquefos, para los oriundos del municipio
Caxhuacan, o tuxtecos, para los originarios de la junta auxiliar de Tuxtla, munici-
pio de Zapotitlin de Méndez. Es por ello que los hombres con los que se trabajé
se consideran sanmiguelefios hablantes de tutunakd, donde el concepto rutunaki,
de acuerdo con los tatas, hace referencia a las multiples tercias de elementos que
rigen su cosmogonia.

MASCULINIDAD: SER HOMBRE

Para los tutunakd, el concepto masculinidad no existe en su lengua materna, pero
si hubiese que traducirlo seria wa chi’xcu’, que en espanol literalmente significa
“ser hombre”, haciendo referencia a una construccién social y no meramente a la
cuestion bioldgica, pues se “nace con su lizsulh”, es decir, se “nace con sus drganos
sexuales masculinos”, pero esa persona al nacer forma parte del grupo mds amplio
denominado lakska'ti’n (nifias y nifos), mismos que deben ser cuidados, criados,
educados y formados para que en un futuro se conviertan en mujeres u hombres
respectivamente. De esta forma, se puede nacer con spun (pene) y serd llamado
como cualquier infante de cualquier sexo: ska%d, conforme el cuerpo madure y se
observen ciertas caracteristicas fisicas se les llamard kahuasa (joven), pero hasta
que cubran una serie de requisitos sociales podrdn ser denominados hombres.
Conforme las narraciones de los informantes, hay cuatro elementos bdsicos
para ser considerado hombre: demostrar ser trabajador, formalizar su vida en
pareja, construir una familia con hijas e hijos y proveer los insumos necesarios
para la sobrevivencia familiar. Para ellos, estos requisitos son complementarios
con las caracteristicas que deben tener las mujeres, pues sefialan que ellas deben

183



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

demostrar también ser trabajadoras, tener un esposo, parir a sus hijos y saber pre-
parar los insumos que ellos lleven a casa y convertirlos en comida, no obstante,
ellos reconocen que el trabajo se evalta socialmente diferente.

“PEGARSE A LOS MAYORES : DEMOSTRAR SER TRABAJADOR

Demostrar ser trabajador es una caracteristica que se evalia constantemente desde
la nifiez, de tal forma que los ninos deben demostrar un interés por participar en
las actividades bdsicas del hogar, y conforme su edad avanza se espera que pre-
senten interés por aprender las actividades agricolas cotidianas, mismas que son
la base social del sustento familiar. Es asi como se aguarda a que los nifios en
sus primeros afios tengan iniciativa por acarrear agua, acomodar la lefia, desgra-
nar el maiz, etc., actividades que ellos mismos ejecutan como un juego mds de
los muchos que se realizan en el pueblo. Para los adultos, estas actividades son
vistas como “ayudas”, cuya finalidad es que conozcan y reconozcan las diversas
herramientas que se utilizan en la adultez, iniciando asi la “transmisién de los
saber-hacer” (Chamoux 1992, 16) que los hombres deberdn hacer propios para
considerarse parte de su comunidad.

Estas primeras actividades implican esfuerzos minimos para los nifios, no
danan su integridad fisica y les permiten reconocer que hay espacios de interac-
cién especificos para los hombres, por lo que deben mostrar interés por aprender
“los hacer” de los hombres, en especifico de su padre, donde a mayor disposi-
cién por realizar las actividades cotidianas, habrd un mayor reconocimiento por
parte de la comunidad, dando evaluaciones positivas acerca de su persona con
frases como “ese [nifio] se ve que va a ser bueno pal trabajo”. Pedro se encuentra
viviendo esta etapa de la vida con su hijo, quien ya manifiesta interés por las
actividades de su padre, y lo narra de la siguiente manera:

A veces estoy con él, a veces juego y me pregunta “;qué fuiste a hacer?”, “no pus...
fui a cortar lena” o... “fui a limpiar”; a veces se para temprano y dice “vamos”, le digo
“no hijo porque tienes que ir a la escuela, cuando tengas la edad suficiente y puedas ir,
pues ya con gusto te llevo y ves lo que yo hago”.

Por su cuenta, los tatas recuerdan someramente como fue su gusto por apren-
der del campo, sélo tata Pablo reconoce que él siempre tuvo interés por “pegarse
con los mayores” para aprender con ellos lo que sabian hacer, pero ambos con-
cuerdan que a los ninos no se les debe obligar a trabajar, sino que “ellos solitos
deben mostrar qué quieren aprender”. Herndndez (2013) y Robles (2012) sefia-
lan que la madurez fisica, y el interés que muestren los ninos, deberd considerarse
por los padres para tomar una decision de asignarles tareas mds grandes, situacién
que también se observa en este contexto tutunaki, donde los padres pasan de
« b2l <« . . » J, -

las ayudas” a los “primeros trabajos”, cuando el cuerpo se transforma de skai

184



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENRO...

a ka'huasa, y el interés infantil se convierte en insistencia, de tal forma que un
padre puede senalar que su hijo se encuentra preparado para el trabajo agricola
realizando actividades que no les desgasten fisicamente en demasia, pues sus cuer-
pos aun se encuentran en proceso de maduracién, de tal forma que concluir las
actividades no se vuelve obligacidn, tal y como lo senala tata Pablo al hablar de
sus primeras incursiones agricolas:

Por ejemplo, cudndo iba a limpiar un surco, yo no salia no lo terminaba en todo el
difa, en medio dia apenas llevaba un cachito, los demds trabajadores ellos van y le dan
vuelta y yo apenas llevaba la mitad, tenia seis, siete afos, cuando me vefa cansado me
decia “ve a traer agua mijo”, y ya me descansaba ahi, ya me iba yo bien a toda madre
asi, y ya traia el garrafonsote con agua, y ya venia uno y le dabas un trago, y otra vez
a seguirle ahi, al surco, y te digo, y yo no salia todo el dia, y también no me regasiaba,
al contrario.

Durante los primeros afios de interaccién agricola los nifios-jévenes adquieren
una serie de saber-hacer que va desde conocer las condiciones del terreno, la pre-
paracién de éste con base en los tipos de cultivo a desarrollar, los tipos de semillas
y su seleccién a partir de la calidad de ellas, asimismo, del cuidado y manteni-
miento de los cultivos, la aplicaciéon de los fertilizantes y el uso de herbicidas
(Herndndez 2013), pero lo mds importante, de acuerdo a estos hombres, es que
durante esos afios su cuerpo se acostumbré al trabajo extenuante que implican
las actividades del campesino, asi como a los climas extremosos en las que se
desarrollan, tal y como lo describe Juan en la siguiente narracién:

Cuando mi papd me ensend a sembrar chiles ya estaba todo limpio, tenfa como 12
afos, ya estaba todo a punto para sembrar, me levanté temprano y me dice “;sabes
qué?, ahora s{ vamos para que veas cdmo se siembran los chiles [para que veas] lo
que uno va a soportar’; porque nunca habfa ido a sembrar chile, mds que maiz; fui y
no aguanté todo el dia, nada mds me hice ocho surcos hasta medio dia, y ¢l aguanté
todo el dia, porque era en pleno sol, descalzo y con camisa y gorra nada mds. Y es que
no puedes ir con botas o con zapatos de hule, no los ocupamos, porque te resbalas y
haces un batidero de tierra, desperdicias abono mds que nada. Pero [con los pies des-
calzos] debe tener cuidado dénde pisa uno porque ah{ hay, no sé si es piedra volcdnica,
[piedras] que te resbalas y te puede cortar; ya a medio dia, se calienta como si fuera
una braza, te quema, y tus pies no estdn acostumbrados, te salen ampollas, porque te
quema y pues no aguantas todo el dia.

Cuando ya se han adquirido los conocimientos y habilidades, y el cuerpo se
ha habituado al trabajo extenuante, un padre considera que su hijo ya estd listo
para mostrarse como un buen trabajador y espera que esto pueda ser confirmado
por otros hombres, por lo que es comin que encarguen a sus hijos con sus
“compadres” para que los evalGen y corrijan sus habilidades y conocimientos.
Nudez (2009) describe que esta evaluacion es parte central de su proceso de

185



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

reconocerse como hombres y de hacerse hombres con el aval de su comunidad,
reconocimiento que para estos niflos-jévenes se gana cuando “te ofrecen a sus
hijas porque eres trabajador”, dirfa tata Pablo, lo cual es descrito por tata Pimpiri
de la siguiente manera:

yo tenfa muchas propuestas en ese tiempo, como yo ya empecé a trabajar, desde que
empecé a trabajar las familias de las muchachas vefan que era trabajador, que le echaba
ganas, tenfa entonces dos en mi pueblo, una en Ixtepec, una en Caxhuacdn y una en
San Juan, pero no, no pensaba todavia en casarme, porque tener una esposa es tener
un compromiso.

Demostrar y ser reconocido como “un buen trabajador” sélo representa haber
logrado cumplir con un solo requisito para ser un chi’xcu’, pues ahora deberdn
formalizar su vida en pareja para ser considerado “hombre” en otros espacios de
interaccién, en especial los relacionados con la vida ritual comunitaria.

CASARSE O PEDIR PERDON: FORMALIZAR LA VIDA EN PAREJA

Tradicionalmente la pareja de estos hombres era seleccionada por sus habilida-
des dentro de la cocina, por lo que muchos hombres mayores seleccionaron a
“su mujer” por saber echar tortilla, preparar algunos alimentos y su posibilidad
de parir. Sin embargo, todos los participantes reconocen que esta situacién ha
cambiado sustancialmente, pues ahora los hombres y mujeres jévenes pueden
“noviar” y conocer a diferentes personas antes de formalizar su vida en pareja.
Aunque la manera de seleccionar a la pareja se ha modificado, la formalizacién de
la pareja dentro de la comunidad sélo se puede realizar de dos maneras: mediante
el ritual de boda o solicitando perddn.

EL RITUAL DE BODA

Formalizar la vida en pareja mediante “la boda” implica un ritual de reciprocidad
donde el hombre que se comprometerd, solicita a un familiar de respeto que inter-
ceda por ¢l para hablar con la familia de la muchacha, donde el joven entregard
una serie de presentes como muestra de su trabajo, y de ser aceptada la peticién,
la familia de la muchacha preparard una comida con todo aquello que recibié con
antelacién y se pactard una fecha de unidn civil y religiosa. Govers (2013), quien
trabajé en el municipio vecino de Zapotitldn, describe ampliamente este proceso,
que puede requerir hasta cuatro de estas visitas y que es similar entre catélicos y
no catdlicos, como parte de las costumbres del ciclo de la vida tutunakd, pero
poco habla del dia de la boda y cémo ésta completa la transicién de joven a
adulto, de kahuasa a chi’xcu’.

El dia de la boda se realiza un ritual que comienza en la casa de la novia con
un pequefo convivio; posteriormente, novio y novia saldrdn de esta festividad

186



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENRO...

seguidos de las y los invitados para presentarse en la comunidad como futuros
esposos, por lo que caminardn por diversas calles antes de llegar a la iglesia, donde
se efectuard la unién religiosa, de la que después saldrdin como marido y mujer.
Al salir de la iglesia se presentardn frente al pueblo como matrimonio, por lo que
nuevamente caminardn por las calles, pero ahora con direccién a la casa de origen
del marido, pues se espera que ahi resida temporalmente la pareja. En ese espacio
se realizard la celebracién familiar y comunitaria por la unién matrimonial, la
cual incluye comida, bebida, baile y demds atractivos que el hombre y su familia
puedan costear, pues mientras mds grande sea la fiesta mejor serd la evaluacion
del hombre que se ha casado.

Al siguiente dia ocurre una celebracién de exclusividad familiar para ambas
partes, donde la privacidad impera al efectuarse dentro del ahora hogar conyu-
gal. Cada persona ahi reunida es invitada a decir algunas palabras para el nuevo
matrimonio, mismas que hacen referencia a lo que se espera de él y ella respec-
tivamente. Al momento de hablar especificamente del marido, tanto su padre
como el padrino son quienes tienen mayor peso en sus palabras, mismas que
redundan en la responsabilidad que ahora adquirié el joven y la esperanza de
que su comportamiento no avergiience a su familia, tal y como se observa en las
siguientes intervenciones:

El padre le dice: A partir de este momento td eres el responsable de tu mujer, td sabes
que de aqui [el pueblo] puedes vivir, hay de qué trabajar, aunque se gana poquito, pero
hay forma de ganar. A lo mejor en la ciudad puedes ganar rdpido, pero estds lejos de tu
familia, lo sé por experiencia. Te pido que no nos pongas en vergiienza, esto que se estd
haciendo es de respeto, sélo te pido que guies tu familia como yo lo he hecho y puede
atestiguar mi hermano aqui presente.

El padrino le sefala: Td, muchacho, acabas de formar tu familia, a partir de hoy tt
eres el responsable de buscar cémo mantenerla, todo lo que se necesite en tu familia
es tu responsabilidad, platiquen entre ustedes, pues ahora la mujer y el hombre deben
trabajar juntos, no como antes que sélo el hombre salfa a trabajar [...], no mires lo que
pasé antes, mira hacia adelante, si te caes te debes levantar, no pongas en vergiienza a
tu familia, camina junto con ella.

El tio menciona: Acabas de agarrar una responsabilidad, ya no eres td solo, ahora
tienes un compromiso, si ella necesita qué vestir, qué calzar, que comer, ta eres el
responsable de dédrselo, ya no es responsabilidad de su familia ahora es tuya, y cuando
tengas tu familia td eres el responsable de que no les falte nada.

Asi, el joven se convierte en un hombre con responsabilidades cuyo compor-
tamiento serd evaluado como reflejo de los valores familiares y comunitarios,
por lo que se espera que se dirija con rectitud y autoridad; de esta forma, ya
cuenta con diversos saber-hacer valorados en la comunidad, su cuerpo ha sido
habituado para soportar el clima y las extenuantes cargas que implica el tra-

187



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

bajo, y ahora ya cuenta con una mujer con la que debe mantener una vida
de reciprocidad; se ha convertido en un hombre que puede ser considerado en
otros espacios sociales, en especial de dmbito religioso, pero ain no se puede
considerar un hombre completo, como le sefialan durante las intervenciones
familiares, pues “ahora debes hacerte de una familia”, es decir, “debes hacerte de
un hijo o hija”.

PEDIR PERDON

Todo el ritual de la boda puede durar aproximadamente un afo y suponer una
importante inversién econémica, que principalmente debe ser costeada por el
hombre y su familia, por lo que muchos jévenes deciden pactar con la futura pareja
una fuga que inicie su vida en unién libre y asi acortar el tiempo de espera y
evitar gastos excesivos, a su consideracién. Hacer lo anterior es interpretado por
las familias como una falta de respeto hacia quienes les han respaldado desde la
infancia, es decir, padres, padrinos y otros parientes cercanos, ademds de que se
considera un alejamiento a las tradiciones comunitarias. Por otro lado, para la
familia de la muchacha, la fuga implica un presagio de mala suerte y desgracia para
ella, pues se considera que un hombre que no da la cara y no costea por lo menos
una pequena celebracion, serd un hombre irresponsable que “matard de hambre a
su hija”, a la cual no pueden respaldar y defender porque ella avergonzé a la familia.

Para subsanar estas faltas, el hombre es quien debe presentarse ante las familias
de ambas partes y sefialar “sus motivos” por los que decidieron iniciar su vida en
pareja sin el ritual de boda, ademads de solicitar perdén a las familias por avergon-
zarlas. Si es disculpado, se obtiene el respaldo familiar como pareja, y al joven
le permite recuperar su estatus de “responsable” al hablar con ambas familias,
ademds que se reducen las tensiones familiares por la “mala vida” que pudiese
llevar la muchacha.

Pedir perdén es una alternativa que sélo permite la formalidad ante los ojos
de los familiares, pero el estigma social de haber incumplido con las tradiciones
siempre estard presente, cualquier situacién puede ser causa para recordar la falta
de “la fuga” y promover una serie de presiones para que este hombre cumpla con
el ritual de la boda, aunque ya hayan pasado varios anos y se tengan hijos, tal y
como se observa en la narracién de Pedro:

Ahorita ya no hemos discutido, pero, cuando lo hicimos, el pretexto fue que mi her-
mano se iba a casar, ese fue el mayor pretexto, porque mi suegra le dijo “el [hermano]
menor se va a casar, ;y ¢l, por qué no se casa contigo?”. Le preguntd el por qué mis
papds a mi no me apoyan econémicamente [...] Pero, para que yo no me diera cuenta,
ella me empezé a decir “;Cudndo vamos a bautizar a los nifios? ;Cudndo los vamos a
bautizar?”. Siempre, todos los dias era eso. Porque para bautizar hay que estar casados,
por ese pequeno detalle no he bautizado a los ninos. De ahi mi suegra se agarrd, se
agarré de eso y de la boda de mi hermano, por eso empezé toda esa pelea.

188



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENRO...

De acuerdo con los hombres entrevistados, las presiones familiares pasan por
una comparacion con otros hombres cercanos (hermanos, primos, cufiados, ami-
gos), que estdn dispuestos y que tienen los recursos para seguir el ritual de la
boda, asi como por argumentos civicos y religiosos: estos hombres jamds podrin
ser “mayordomos”, por no cumplir con el requisito de ser casado, una condicién
tan importante como el ser honrado, responsable y trabajador, criterios que, ade-
mds, también denotan prestigio comunitario. Por ende, un hombre que tiene
familia sin haber efectuado el ritual de la boda, no puede ser considerado un
“hombre de prestigio”.

PROVEEDURIA Y PATERNIDAD

Formalizar la vida en pareja permite a los kahuasa transitar hacia la hombria,
pero, para llegar a ser considerado chi’xcu’ es necesario construir y mantener su
propia Chiki’ que, en una traduccién simbdlica, implica procrear y formar su
familia, ademds de construir su propia vivienda; lo que en palabras de Pinilla
(2005) se traduciria en “construir y mantener su propio hogar”.

Para los tatas, llegar a ser ¢hi’xcu’ dependié en gran medida de la disponibilidad
de tierras para mantener la patrivirilocalidad tradicional en su época, asi como
las condiciones sociales y posibilidades econdémicas para la construccién de la
vivienda; después de algunos afios, ellos construyeron su hogar y se hicieron res-
ponsables de sus familias. Sin embargo, actualmente, para los jévenes, llegar a ser
considerado un chi’xcu’ depende de la interaccién con la pareja y con el proceso
de empoderamiento de las mujeres jévenes quienes no estdn dispuestas a vivir
las condiciones que padecieron sus madres o abuelas, asi como los procesos de
escolarizacién que han presentado un panorama global al que las y los jévenes
quieren acceder aunque se encuentre alejado de las comunidades, por lo que en
la comunidad se pueden reconocer dos tipos de ¢hi’xcu’ tutunaki: los migrantes
y los residentes. Ambos son evaluados de manera similar, pero siempre serdn mds
observados aquellos que radican en el pueblo, pues de ellos no se tiene que espe-
rar noticias de su comportamiento.

Sin importar su lugar de residencia, la adultez de los sanmiguelenos se con-
firma finalmente con el nacimiento del primer ska%a, por lo que, de acuerdo con
los voluntarios entrevistados, “mientras no llegue una criatura” a ellos se les eva-
luard principalmente como hijos, pues sin importar dénde radiquen ellos estin
obligados a mantener apoyo y comunicacién constante con sus progenitores, de
no hacerlo serdn considerados hijos irresponsables o malos hijos. Esta obligacién
se mantiene hasta que fallezcan su padre y madre, pero la evaluacién como hijo
pasa a segundo plano cuando el hombre ha formado su propia familia, pues “se
entiende que ya no apoye igual, tiene que ver por su familia”, sefiala tata Pablo.

Antes del embarazo la principal responsabilidad del hombre radica en aportar
los recursos econémicos o insumos para la sobrevivencia de la pareja, pero con la

189



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

llegada de un nuevo integrante se espera que este hombre cumpla sus responsabi-
lidades como marido y como padre. La apreciacién de estos requisitos dependerd
del contexto de residencia, por ejemplo, como marido se espera que el hombre
radicado en la regién cumpla con la légica comunitaria de que en casa no debe
faltar manteca, sal, azticar, maiz y lefa, asi como café, tomate y chile, en cambio,
los hombres migrantes serdn evaluados a partir de lo que la esposa diga, un dicho
que no necesariamente corresponderd a la realidad.

Con la llegada de un hijo o hija, de manera tradicional, se espera que el mari-
do-padre comparta las responsabilidades familiares con su mujer de acuerdo con
“la costumbre”, que proporcione los insumos materiales y econémicos necesarios
para que la familia tenga un desarrollo integral, y que proporcione la gufa y cui-
dados necesarios para que los hijos e hijas adquieran las herramientas y saberes
necesarios para lograr su independencia y subsistencia como adultos. Para los
hombres que radican en la ciudad no siempre es posible cumplir con el primer
precepto “porque alld buscas un trabajo..., y alld las mujeres también trabajan”,
dice Juan, por lo que la exigencia de adecuarse a la costumbre sélo aplica con los
tutunaki radicados en su pueblo.

En la regién, las ocupaciones acostumbradas para los hombres se determinan
por el ciclo agricola y las tareas de correspondencia con la pareja: durante la
preparacién del terreno y la siembra de los productos los hombres son respon-
sables de cortar, juntar y acarrear la lefia, asi como de recolectar hojas, frutos y
verduras silvestres para preparar algunos alimentos; en época de cosecha comienza
el trabajo duro y arriesgado pues implica salir antes de que amanezca y caminar
con poca luz, acarrear pesadas cargas de maiz o sacos de café, asi como trabajar en
las escarpadas faldas de los cerros en épocas de calor, y que a su vez son resbalosas
en época de lluvias. Antes de la cosecha, la mayoria de las actividades masculinas
se desarrollan en soledad, sobre todo cuando los terrenos de trabajo se encuentran
muy alejados, de tal forma que si sucediese un accidente no habria quien ayude
inmediatamente, lo que podria culminar con la muerte de algin hombre, como
lo narra Pedro:

Se muri6 hasta alld en el cerro, creo venia en una vereda y se rod$ y se murié; cuando
lo encontraron uno de sus hijos me pasé a decir “oye, no seas malo, mi papd estd
all4 tirado, estd muerto”, le digo “si, dame cinco minutos en lo que me pongo algo y
vamos_. Fui, pobre sefor, ya no tenfa rostro, su hijo lo reconocié por sus zapatos, tenia
la ropa que llevé, la misma ropa que tenia, su gorra, todavia tenfa puesta la gorra, pero
ya sin el rostro.

Ademds de los trabajos agricolas, Govers (2013) senala que los hombres son
los responsables de las reparaciones de la casa y de los espacios asignados para los
animales, por lo que tener las herramientas de trabajo siempre listas se vuelve una
obligacién. Cumplir con todas estas actividades permite obtener un alto recono-

190



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENRO...

cimiento social, el cual se prueba mediante diversas peticiones de compadrazgo,
mismas que aumentan cuando estos hombres demuestran ser un buen ejemplo de
padres en la comunidad.

Sin importar el contexto de residencia, para estos tutunakd la mejor forma
de mostrar carifio y brindar los primeros cuidados infantiles es cubriendo las
necesidades de alimentacién, a lo que se le debe sumar el cargar, abrazar, mimar
y consentir a sus hijos e hijas. Por lo tanto, el carifio de un hombre no sélo serd
evaluado por su papel como proveedor, también se considerardn las interaccio-
nes cotidianas, en especial los juegos y acercamientos a las actividades paternas.
De acuerdo con estos hombres, una actividad que todos los padres deben tener
con sus hijos varones pequeos es la elaboracién de globos de cantoya, pues que
un joven que no sepa elaborar estas manualidades implica que su padre no le
brindé los cuidados necesarios cuando nifio.

Aunado a lo anterior, como padres, estos hombres saben que los cuidados
infantiles van mds alld de la alimentacién, “porque de repente un nifo se enferma,
de lo principal es la gripa y tos”, dice Juan, de tal forma que ellos consideran que
un buen padre debe contemplar que los hijos alguna vez se enfermardn y deberdn
tener algdn recurso guardado para cubrir los gastos médicos. No contar con ese
recurso en la comunidad podria convertirse en una situacién muy estresante, que
de resolverla rédpida y satisfactoriamente confirmaria el estatus del hombre como
buen proveedor, responsable y buen padre, sobre todo cuando ese hombre estd
dispuesto a trabajar de mds para obtener lo necesario para su hijo o hijos, tal y
como lo describe Pedro.

Cuando no tengo dinero guardado, busco a otra gente que pueda prestarme con qué
comprar un medicamento. A veces pago lo que me prestaron devolviendo el dinero,
otras con trabajo, la persona realmente te dice cémo quiere que le pagues, o preguntas
cémo lo puedes pagar, si te dice “no, pues me regresas el dinero tal como te lo di,
o la misma cantidad que te di”, no te piden réditos ni nada, y si es con trabajo, vas a
limpiar café o a cortar café o a limpiar, y esos dias ya los das por pagados, y cuando la
verdad te urge o necesitas el dinero, lo aceptas, porque depende ahora si que la vida
de tu nifo, lo aceptas, porque quieres que se recupere o porque no quieres que le pase
nada.

Lograr que un hijo crezca sano hasta llegar a la adolescencia permitird ser
reconocido socialmente como un buen padre, lo que se confirmard cuando le
ensefie a trabajar a su hijo, o promueva que su hija aprenda las actividades de
reciprocidad familiar.

COMPADRAZGO Y CARGOS COMUNITARIOS

Cuando los hombres son trabajadores, casados y responsables, sin importar el
contexto de residencia, la comunidad les reconoce de dos formas: convirtiéndolos

191



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

en compadres e invitdindolos a diversos cargos comunitarios. El compadrazgo,
de acuerdo con Masferrer implica la construccién de una familia espiritual que
une a dos o mds grupos de personas reforzando “las redes sociales de los grupos
domésticos en un complejo sistema de reciprocidades que son parte esencial de
la organizacién social de la comunidad” (2009, 204). Por ello, de acuerdo con
estos hombres, cuando se es invitado para ser compadre se confirma el prestigio
que ha obtenido frente a la comunidad, sobre todo cuando se invita para ser un
compadre mayor: bautismo, confirmacién, casamiento.

El compadrazgo obliga a ofrecerse ayuda entre los integrantes de esta relacién,
siempre con honestidad y hospitalidad, obligaciones que no sélo abarcan a cada
compadre sino a todos los integrantes de las familias, lo que promueve un nucleo
de redes sociales de reciprocidad generalizada, cuyo eje central es la solidaridad.
Asi, un hombre altamente reconocido como responsable serd solicitado constan-
temente como compadre, en cambio un hombre con poco prestigio esporddica-
mente serd considerado para formar parte de esta familia espiritual.

Masferrer (2009, 217) senala que el compadrazgo promueve uniones espiri-
tuales entre familias, asi como vinculos politicos y econdmicos que garantizan
lealtades necesarias para configurar facciones, por lo que en los compadrazgos
comunitarios, a partir de una mayordomia, se configuran jerarquias de prestigio y
subordinacién, puesto que cualquier hombre de la comunidad puede solicitar el
“cargo de mayordomo” con afios de antelacidn, pero para ser considerado como
candidato a dicho honor y responsabilidad se deben cubrir una serie de requisitos:
ser oriundo del pueblo, estar casado si atin es joven, o haberlo estado y enviudado
(para el caso de los hombres mayores), ser reconocido en la comunidad como
trabajador y responsable, demostrar ser respetuoso de las tradiciones comunitarias
y, sobre todo, estar dispuesto a costear los gastos que la responsabilidad implica.

Los primeros requisitos son el resultado de la construccién social del chixcu,
lo que implica que desde la infancia se prepara para poder hacerse de esta res-
ponsabilidad; no obstante, admitir el costo de la mayordomia implica aceptar
endeudarse y recibir el apoyo comunitario, pues el gasto requiere de aproxima-
damente un cuarto de millén de pesos distribuidos durante un afio continuo.
De acuerdo con los participantes, muy pocas personas cuentan con este recurso
econémico, por lo que el grupo familiar deberd respaldar “para sacar el com-
promiso”, pues recibir el cargo implica una serie de gastos que incluyen flores,
panes, café, tamales, comidas, cervezas, refrescos, huapangueros, entre muchos
mis, siendo los dias de recepcién del cargo y la imagen cuando se presentardn
los gastos mds fuertes.

La comunidad es consciente de que muy pocos hombres del pueblo podrian
costear una mayordomia sin apoyo, por lo que todo el pueblo tiene la responsa-
bilidad moral de apoyarle mediante la “mano vuelta”, es decir, llevar un algo que
sea indispensable para la celebracién, siendo los principales y mds comunes: pan,
flores, un bulto de maiz, una reja de refrescos o un cartén de cervezas; cuando no

192



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENRO...

se cuenta con dinero para comprar alguno de estos elementos, la mano de obra es
igual de valorada por el mayordomo y su familia. Todos estos insumos se anotan
en una libreta, pues cuando los apoyos sean solicitados se tiene la responsabilidad
de devolverlos a quien apoyé en su momento.

De esta forma, solicitar y aceptar la mayordomia demuestra el grado méximo
de responsabilidad que pudiese tener un hombre, pues de €l se espera que cumpla
a cabalidad el cargo y que a futuro devuelva todo aquello que recibié como apoyo
sin dejar de acompafiar a los futuros mayordomos. Lograr lo anterior implica
convertirse en una autoridad moral para la comunidad y, por ende, referente
masculino para las futuras generaciones.

CONCLUSIONES

Los estudios de género de los hombres indigenas pocas veces cuestionan abierta-
mente a los participantes sobre su propia nocién de lo que significa ser hombre,
por lo que es importante reconocer que estos hombres tutunakd y su cultura
cuentan con una concepcién clara que diferencia el sexo del género, pues en
su discurso ellos saben que se nace con un cuerpo diferenciado por los érganos
sexuales, pero llegar a wa chi’xcu, es decir, llegar a ser hombre, es un proceso
de socializacién que comienza en la infancia y dura el resto de la vida. En las
narraciones de estos hombres se observa la nocién tradicional y patriarcal que
Pérez (2010) describe entre los nahuas de la Sierra Norte de Puebla, donde, al
igual que en ellos, la heterosexualidad aparece como un atributo indiscutible.
Existe una aparente divisién de las actividades genéricas del trabajo y la prove-
eduria, asi como de las funciones del cuidado de las y los hijos, donde ellos se
reconocen como jefes de familia. Sin embargo, al escuchar sus experiencias, prc-
ticas y cotidianeidades también se pueden observar elementos alejados de dicho
modelo, donde el carifio y la responsabilidad son caracteristicas indispensables
para ser considerado hombre.

A diferencia de la idea tradicional de la divisién sexual desde el nacimiento,
se observa que este grupo indigena trata a nifias y nifios, o lakska'tin, de manera
similar durante los primeros afios de vida, asignindoles tareas relativamente
asexuadas para que todos conozcan las actividades bésicas de subsistencia dentro
de la comunidad, esperando que a partir de la observacién constante ellos tengan
el gusto por integrarse a los espacios de interaccién cotidianos para hombres y
mujeres. Si bien es cierto que el interés es genuino en los infantes, éste es mol-
deado a partir de frases que sirven para reforzar la conducta, de tal manera que
cuando un nifo pide ingresar al mundo de los hombres dificilmente podrd salir
del proceso de socializacién que la tradicién tutunakd sostiene como ideal de
hombre.

La primera etapa de socializacion para ser hombre incluye una interiorizacién
de los saber-hacer agricolas, asi como una habituacién corporal al clima y trabajo

193



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

extenuante que se considera serd su cotidianeidad en la regién. Durante este pro-
ceso de aprendizaje, a los nifios se les inculca el valor de la responsabilidad como
estilo de vida, senalando que la principal, como hombre, es ser buen trabajador,
pues de ello dependerd tener la posibilidad de formar y mantener a su familia, asi
como obtener reconocimiento dentro de la comunidad, mismo que le permitird
al nifio convertirse en joven cuando otros adultos confirmen que es trabajador y
podra entonces cortejar a las muchachas del pueblo, a lo que Herndndez (2013)
llama “obtener prestigio”.

Para los sanmiguelefios, hombres y mujeres son complementarios, por lo que
se espera que el prestigio de los jévenes varones les permita unirse con una mujer
que también demuestre ser trabajadora, sin embargo, para mantener el prestigio
se debe establecer la unién de pareja mediante el ritual de la boda, lo que permi-
tird demostrarle a la comunidad que el compromiso que se adquiere serd atendido
con responsabilidad desde el principio, un compromiso que incluye corresponsa-
bilidad con la esposa para la procreacién, sustento y educacion de los hijos e hijas
conforme a los usos y costumbres del pueblo. Asi, el prestigio obtenido por ser
trabajador y responsable tiene una finalidad: construir una familia.

La vida en pareja, la paternidad y la proveeduria son los principales elementos
que se consideran para que el prestigio de hombre responsable cambie o continte,
y ¢jecutarlos conforme a las tradiciones y transiciones socioculturales aceptadas
permite seguir con dicho estatus, incumplirlos serfa una deshonra para él como
hombre y para su contexto familiar en general, pues su evaluacién es también la
de su padre y los valores que le transmitié.

Lograr mantener el estatus de responsable durante toda esta trayectoria de vida
permitird a los hombres acceder a la dltima evaluacién comunitaria: el compa-
drazgo, y ser considerado para unirse a otras familias y a la comunidad en general
de forma espiritual como la maxima expresién de responsabilidad que un hombre
podria mostrar, pues hacerlo implicaria aquello que Lépez (2010) denominaria
“cabalidad” para los hombres tojolabales, y que Herndndez (2013) definiria como
“honorabilidad” para los tutunakd.

De acuerdo con lo descrito, el ideal de hombre tutunakd implica ser una
persona con conocimientos agricolas, habituado al trabajo y climas extenuantes,
trabajador, casado y con hijos, respetuoso de su familia, de las tradiciones y con
prestigio social. No obstante, se debe reconocer que la identidad masculina se
construye y se establece en la prictica, no como un proceso lineal establecido,
sino donde interactia con muchas personas con las que se dialoga, comparte
o consulta una serie de saberes y decisiones, conformando asi un aprendizaje
fluido, complejo, diverso y cambiante, retroalimentado conforme se transita de
un contexto a otro (Herndndez 2016; Salguero 2018). Asi, la construccién de la
masculinidad en estos hombres, o sea, wa chi’xcu’ tutunaki, se vuelve un proceso
constante e ininterrumpido, cuyo eje articulador desde la infancia hasta la adultez
serd la responsabilidad para convertirse en un hombre de honor.

194



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENO...
AGRADECIMIENTOS

Este trabajo forma parte del proyecto de investigacién doctoral: “Wa xla’ tlawatlh
wa tu wanika: trayectorias de vida de hombres tutunakd de la Sierra Norte de
Puebla”, que se realiza dentro del Programa de Maestria y Doctorado en Psicolo-
gia de la UNAM-FESI, con apoyo del coNayT y la uNam.

195



A.E. RENDON SALAZAR Y MA.A. SALGUERO VELAZQUEZ

REFERENCIAS

Cuamoux, Marie. 1992. Trabajo, técnicas y aprendizaje en el México indigena. México:
CIESAS.

Covte, Philip. 2005. “Procesos rituales contradictorios: Asumiendo un cargo en Santa
Teresa (Nayarit)”. Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad 26 (101): 124-145.

Diaz, Rufino. 2012. “Migracidn, etnia y género en la sobrevivencia y (re)significacién
masculina Xi’oi-pame” (resumen). Tesis de doctorado en Antropologia. Univer-
sidad de Deusto.

. 2013. “Genealogia de la masculinidad indigena Xi’oi-pame de San Luis Potost,
México”. En Los Hombres en México. Veredas recorridas y por andar. Una mirada
a los estudios de género de los hombres, las masculinidades, coordinado por Juan
Ramirez y José Cervantes, 153-175. México: unG/cucea/ameGH, A.C.

Govers, Cora. 2013. La prictica de la comunidad. Representacion, ritual y reciprocidad en
la Sierra Toronaca de México. México: INAH.

HernANDEZ, Alfonso. 2013. “Aprender a ser hombre. Honor y Prestigio entre los Toto-
nacos de Zihuateutla, Puebla”. En Educacidn Intercultural a Nivel Superior.
Reflexiones desde diversas realidades latinoamericanas, coordinado por Sergio Her-
ndndez, Marfa Ramirez, Yunuen Manjarrez y Aarén Flores, 133-154. México:
UIEP/UCIRED/UPEL.

HERNANDEZ, Ernesto. 2009. “Entre la memoria y el olvido: padres migrantes indigenas”.
Masculinidades, el juego de género de los hombres en el que participan las mujeres,
coordinacién de Juan Ramirez y Griselda Uribe, 201-215. Espafa: Plaza y Valdés.

Hugrrta, Fernando. 1999. El juego del hombre: deporte y masculinidad entre obreros de
Volkswagen. México: Buap / Plaza y Valdez Editores.

Lamas, Martha. 2002. Cuerpo: Diferencia sexual y género. México: Taurus.

Lienpro, Eduardo, Francisco Cervantes y Roberto Garda. 2002. Programa de Hombres
Renunciando a su Violencia (PHRSV). Manual del facilitador del segundo y tercer
nivel. México: CORIAC.

Lorez, Martin. 2010. Hacerse hombres cabales. Masculinidad entre tojolabales. México:
INICACH.

MAaRTINEZ, Beatriz y José Herndndez. 2019. “Identidades masculinas rardmuris ante la
migracion y la sobrevivencia”. Estudios Demogrificos y Urbanos 34 (2): 337-363.

MasFERRER, Elio. 2009. Los dueios del tiempo: Los tutunaki (totonacos) de la Sierra Norte
de Puebla. México: Fundacién Juan Rulfo.

Minerro, Nelson. 2002. “Los estudios de masculinidad”. Estudios Socioldgicos 20 (60):
715-732.

NURez, Guillermo. 2009. Vidas vulnerables. Hombres indigenas, diversidad sexual y
ViH-Sida. México: CIAD/CEDEMEX.

196



CONSTRUCCION SOCIAL DEL SER HOMBRE TUTUNAKU SANMIGUELENRO...

. 2017. Abriendo brecha: 25 arios de estudios de género de los hombres y las masculini-
dades en México (1990-2014). México: Centro de Investigacion en Alimentacién
y Desarrollo, A.C.

Ptrez, Elia. 2010. “Dificultades y contradicciones en la configuracién de las identidades
masculinas nahuas de tres generaciones de hombres de la sierra norte de puebla:
estudio de caso”. Tesis de doctorado en Antropologfa. Universidad Complutense

de Madrid.

PErez, Juan. 2003. “La variable de la masculinidad en los procesos para el desarrollo
sustentable, experiencia y marco teérico”. La Ventana 17: 250-302.

PiniLLa, Ricardo. 2005. “Vivienda, casa, hogar: las contribuciones de la filosoffa al pro-
blema del habitar”. Documentacion Social 138: 13-40.

RosrEs, Adriana. 2012. “Participacién de nifios indigenas mazahuas en la organizacién
familiar del trabajo”. Papeles de Trabajo sobre Cultura, Educacién y Desarrollo
Humano 8 (1): 1-11.

Ropricuez, Bethi. 2013. E/ proceso de construccion de masculinidades indigenas totonacas
en Veracruz. México: uv/Instituto Veracruzano de las Mujeres.

SALGUERO, Alejandra. 2015. Fathering in Mexico. En Fathers across Cultures. The Impor-
tance, Roles, and Diverse Practices of Dads, editado por Jaipaul L. Roopnarine,
63-87. Santa Barbara: Praeger.

. 2018. “Es dificil ser hombre, pero mds ser hombre indigena: identidades masculi-
nas in/EXISTENTES . La Manzana de la Discordia 13 (1): 8-18.

VaRreLA, Nuria. 2008. Feminismo para principiantes. Barcelona: Ediciones B.

197





