
Península
vol. XVII, núm. 1

enero-junio de 2022
pp. 153-176

fecha de recepción: 27 de junio de 2020
fecha de aceptación: 13 de noviembre de 2020

OBJETOS DE BARRO DE AMATENANGO 
DEL VALLE EN LA CASA MUSEO NA BOLOM, 

SAN CRISTÓBAL DE LAS CASAS, CHIAPAS

Alla Kolpakova1

Resumen

Este texto presenta un estudio interdisciplinario de los objetos de barro 
tradicionales elaborados en Amatenango del Valle, alojados en la casa 
museo Na Bolom en San Cristóbal de las Casas, Chiapas. En el artículo 
se analizan particularmente sus formas y decoraciones en el aspecto 
histórico, mostrando su evolución, señalando los cambios y explicando 
las causas, atestiguando que, en el transcurso de los últimos 60 años, y 
debido a la demanda del turismo, estos objetos se transformaron y sus 
decoraciones también.

Palabras clave: mayas tseltales, decoraciones, cerámica, Na Bolom, 
Amatenango del Valle.

CLAY OBJECTS FROM AMATENANGO DEL 
VALLE IN THE HOUSE MUSEUM NA BOLOM, 

SAN CRISTÓBAL DE LAS CASAS, CHIAPAS

Abstract

This text presents an interdisciplinary study of the traditional clay 
objects made in Amatenango del Valle, hosted in the Na Bolom house 
museum in San Cristóbal de las Casas, Chiapas. In the article, its 
forms and decorations are particularly analyzed in the historical aspect, 
showing their evolution, pointing out the changes and explaining the 
causes, witnessing that, over the course of the last 60 years, and due 
to the demand of tourism, these objects were transformed and their 
decorations as well.

Keywords: tseltal mayas, decorations, ceramics, Na Bolom, Amate-
nango del Valle.

1  Investigadora independiente, alita.k3@gmail.com.



154

alla kolpakova

Introducción

La historia de la alfarería en Chiapas cuenta con tres mil años aproximadamente, 
ya que sabemos que la elaboración de la primera cerámica, en la costa del Pací-
fico, data de alrededor de los años 1900-1700 a.C. (Clark y Pye 2006, 34). 
Ya en siglos recientes, en el territorio chiapaneco se desarrollaron varios pobla-
dos mayas donde la elaboración de cerámica tradicional a gran escala ha con-
tinuado, tales como Chamula, Zinacantán, Chanal, Yocnajab y Tenango, entre 
otros, (Díaz 2000, 88-92; Ejea 1985, 109; Esponda 2000, 79; Deal 1998, 63), 
pero ninguno de estos lugares ha podido competir con los magníficos trabajos 
de Amatenango del Valle, ampliamente conocidos, de tal manera que, al inicio 
del siglo xx, casi en cada casa de cada pueblo de la entidad se podía ver uno o 
varios cántaros traídos de este famoso centro alfarero. Sus trabajos eran de tan alta 
calidad que incluso se comerciaba en los pueblos lejanos como San Andrés, en 
Guatemala (Blom y La Farge 1986, 490).

Imagen 1. Amatenango del Valle, 2018

Fuente: fotografía de la autora.

Amatenango del Valle se encuentra ubicado en la zona montañosa del estado 
de Chiapas, a 38 kilómetros de San Cristóbal de las Casas, a la orilla de la carre-
tera Panamericana. Alberga a más de nueve mil habitantes, la mayoría de los 
cuales son indígenas mayas tseltales (imagen 1) (Nash 1993, 29; Ejea 1985, 98; 
Escandón 2012, 21; Pincemin 2000, 126).



155

objetos de barro de amatenango del valle…

El trabajo en la milpa constituye la actividad tradicional de los hombres, 
mientras que la de las mujeres es la alfarería elaborada en casa. A la mayoría de 
las mujeres les gusta esta labor, pues les ayuda a pasar el día y no les permite 
aburrirse (Nash 1993, 57, 81). Las piezas de barro fabricadas por ellas son comer-
cializadas en un pequeño mercado de artesanías ubicado a la orilla de la carretera 
Panamericana y también en sus casas, donde algunas alfareras crearon sus propias 
tiendas-exposiciones.

Aunque el poblado actual fue fundado durante la época colonial reuniendo 
pequeños asentamientos indígenas esparcidos en el área, la alfarería ha sido una 
especialidad de este lugar desde tiempos prehispánicos, según lo muestra el hecho 
de que el antiguo asentamiento del pueblo contiene restos de cerámica parecida, 
en diseño y forma, a la que se elabora en la actualidad (Nash 1993, 18, 81).

De acuerdo con los datos arqueológicos, el valle y sus alrededores estuvie-
ron poblados por los mayas desde el período Clásico, cuando la elaboración de 
la cerámica ya era una actividad especializada (Culbert 1965, 46). También, a 
pocos kilómetros de Amatenango existe otro poblado alfarero: Aguacatenango. 
Del mismo modo que el primero, éste se sitúa en un lugar que registra asenta-
mientos prehispánicos del Posclásico, donde se reportan restos de la cerámica de 
dicho período. Al tener una estrecha relación con Amatenango, igualmente elabora 
cerámica tradicional, pero en menor escala (Deal 1998, 65, 201).

Asimismo, cabe señalar el gran parecido de la alfarería de Amatenango con la 
del poblado Yalmuz. Éste es un pequeño pueblo alfarero ubicado en el valle de 
Comitán, en la región de los Lagos de Montebello. Según Daltabuit y Álvarez 
(2000, 95), hay una gran similitud en las formas de las piezas, al igual que en los 
motivos de la decoración entre estos dos poblados.

Aunque actualmente Amatenango es bien conocido como un pueblo de alfa-
reras, pocos saben que la casa museo Na Bolom contiene una gran colección de 
objetos de barro procedentes de este poblado. Por ello, el estudio de la colección 
de la cerámica de Na Bolom, una de las más grandes que existen hoy en día, y 
donde se puede indagar sobre la evolución de sus formas y decoraciones, repre-
senta un paso hacia el rescate del patrimonio cultural de Chiapas, objetivo de la 
presente investigación. La necesidad de este estudio y rescate consiste en que año 
tras año las piezas de barro se reducen en cantidad, pues, a menudo, las macetas 
colocadas en el piso se rompen por algún visitante despistado. Aunado a esto, 
dicha colección no ha sido estudiada hasta ahora, pues no hay ningún trabajo 
escrito donde se examine alguna pieza procedente de este museo.

Los principales intereses de este trabajo son la historia de la colección alfarera 
de Na Bolom, las artesanas que la fabricaron, algunas cuestiones relacionadas con 
las piezas de barro y su elaboración, así como el análisis de las piezas y sus deco-
raciones con especial énfasis en su evolución. En el trabajo se usará el método de 
estudio interdisciplinario, que incluye el manejo de datos históricos y etnográficos 
para comprender los cambios en la historia de las piezas de barro de Amatenango y 



156

alla kolpakova

explicar sus causas. Debido a que la gran mayoría de la alfarería de Na Bolom está 
representada por macetas, son estas últimas las que serán nuestro principal objeto 
de estudio.

Aunque la alfarería tradicional de Amatenango ha sido objeto de diversos 
estudios, entre los que podemos mencionar a Nash (1993 [1970]), Tovar (1984), 
Ejea (1985), Pincemin (1994), Alfonzo (2000), Pérez (2002), Román (2002) y 
Escandón (2012), el tema de su evolución en cuanto a formas y decoraciones 
no ha recibido el merecido interés por parte de los especialistas. El único trabajo 
sobre el aspecto decorativo de la cerámica de Amatenango es de Marie-France 
Fauvet-Berthelot y Susana Monzón: “Flores, follajes y líneas. Investigaciones 
sobre el estilo de la cerámica de Amatenango” (1997). Es por ello que se vio la 
necesidad de incluir un apartado dedicado al estudio de las decoraciones en el 
presente trabajo.

La reconstrucción de la historia de los cambios en las formas y decoraciones 
de las piezas de barro estudiadas contempló dos líneas de investigación. Por una 
parte, estuvo la consulta de los trabajos escritos sobre el tema en diversas biblio-
tecas del estado y, por otro, el trabajo de campo (años 2017 y 2018) durante 
el cual se hicieron entrevistas a las alfareras de Amatenango del Valle, Simona 
Gómez López y Albertina López Ramírez. Además, fueron realizadas varias 
entrevistas a Beatriz Mijangos, mejor conocida como doña Bety, quien vivió 
en Na Bolom prácticamente toda su vida. Sus testimonios, cuya recopilación 
comenzó desde el año 2013, fueron claves para esclarecer algunos puntos indefi-
nidos y precisar los datos faltantes para la realización del presente estudio.

La casa museo Na Bolom y su colección de objetos de barro

La casa museo Na Bolom se ubica en la ciudad colonial de San Cristóbal de las 
Casas, Chiapas, en la calle Vicente Guerrero, a unos minutos de la iglesia de Gua-
dalupe. Fue construida en 1891 como un seminario de los jesuitas, pero, a fines 
del siglo xix, éste fue abandonado. Permaneció así por mucho tiempo hasta que 
el arqueólogo de origen danés Frans Blom y su esposa de origen suizo Gertrude 
Duby, dos personajes muy destacados en el ámbito cultural de Chiapas, la com-
praron hace 70 años. Na Bolom no fue solamente su hogar, sino también sede de 
su trabajo, ya que, a un año de su llegada, en 1951, lo convirtieron en un Centro 
de Estudios Científicos de los mayas para atraer investigadores y otros visitantes 
hacia la riqueza arqueológica y etnológica de la región. Ese mismo año, la casa fue 
nombrada por Blom como “Na Bolom”, “La casa del jaguar”, en tzotzil, y es así 
como la gente la conoce hoy en día (Núñez de León-Johnsson 2015, 201, 202, 
206, 210, 217; Brunhuose 1976, 201; Leifer et al. 2017, 262-263).

Frans Blom, conocido por sus numerosas expediciones arqueológicas a las 
ciudades mayas prehispánicas del estado de Yucatán y de Chiapas, era un notable 
investigador de la cultura maya de su época. Autor de varios libros y numerosos 



157

objetos de barro de amatenango del valle…

artículos, visitó los Altos de Chiapas por primera vez en 1922 y se quedó con la 
idea de algún día mudarse allá, deseo que se realizó en 1950 cuando, junto a su 
esposa Gertrude Duby, compró Na Bolom, donde pasó sus últimos trece años 
de vida. La pareja Blom-Duby realizó diversas expediciones a la selva lacandona, 
dedicándose a la investigación etnográfica y arqueológica de esta zona. Los resul-
tados de estas exploraciones se publicaron en 1955 en el famoso libro de dos 
volúmenes La selva lacandona (Brunhouse 1976, 17, 172, 200, 201, 228).

Con el paso de los años Na Bolom se volvió un lugar de visita obligatoria, 
sobre todo, para los investigadores foráneos que llegaban a Chiapas:

[Na Bolom] se ha convertido en uno de los más grandes atractivos turísticos de Ciu-
dad Real, pues allí encuentran los estudiosos de todo el mundo que nos visitan, una 
magnífica biblioteca que contiene obras de antropología, arte, historia y otras ramas 
de la ciencia, en varios idiomas y donde pueden documentarse a gusto sobre Chiapas. 
También allí, debido al esfuerzo conjunto de Frans y su culta esposa la escritora Ger-
trude Duby, hay un museo de arqueología, bien cuidados jardines y, sobre todo, la 
gentil atención de sus propietarios que son poliglotas (Trujillo 1963, 6).

Después de la muerte de Frans Blom, su esposa Gertrude, mejor conocida 
como Trudi, siguió conservando y perfeccionando Na Bolom hasta su muerte en 
1993. Mujer revolucionaria de origen suizo graduada en horticultura y trabajo 
social, que dedicó su vida a la lucha partidista, antifascista, al fotoperiodismo, 
la exploración y protección del medioambiente, llegó a Chiapas en el año 1943 
formando parte de la primera expedición gubernamental a la selva lacandona. 
Desde aquel viaje anhelaba estar en la selva con sus amigos lacandones. Siete años 
después, junto con su esposo Frans Blom se mudó a San Cristóbal de las 
Casas donde, según sus palabras, “encontró su paraíso”. Así, Na Bolom se convir-
tió en su residencia permanente por más de 40 años (Núñez de León-Johnsson 
2015, 31, 140, 143, 158, 174, 201).

Actualmente, Na Bolom es una asociación civil sin fines de lucro cuyos 
objetivos principales son investigar, promover y rescatar el patrimonio cultural 
de las comunidades indígenas de Chiapas. Además de albergar un hotel, den-
tro de sus instalaciones se encuentran también un museo, una biblioteca, una 
fototeca y un archivo donde numerosos estudiosos realizan sus investigaciones, 
asimismo, es sede de diversos eventos culturales y científicos.

La historia de la colección de los objetos de barro de Na Bolom comenzó en 
1950, cuando el antiguo seminario fue escogido por la pareja Blom-Duby como 
su hogar permanente. A partir de este momento, aprovechando su diploma de 
horticultora, Trudi hace su jardín plantando una variedad de árboles y flores, y 
también cultiva diversos vegetales que sirven para la alimentación a los habitantes 
de la casa (Núñez de León-Johnsson 2015, 201, 203). Paralelamente comenzó la 
compra de macetas y otras piezas de barro provenientes de Amatenango del Valle. 
Su amistad con Juliana López Pérez, alfarera famosa de ese lugar, a la que Trudi le 



158

alla kolpakova

compraba diversos objetos de barro como los utensilios de cocina y macetas para 
su jardín, resulta ser un capítulo perdido en la biografía de Gertrude:

Cuando se compró esta casa, Trudi empezó a hacer su jardín. Y entonces venía una 
señora que se llamaba Juliana. Ella era muy buena alfarera, y por eso en este patio 
tenemos todavía macetas de la señora, era la mejor que había. Trudi le encargaba 
por docena, eran muchas, todavía quedan algunas de ellas, de los años cincuenta. 
Yo recuerdo que cada maceta costaba 6 pesos. Cuando necesitaba más macetas, 
Trudi pedía una docena. Cuando se rompían las macetas, Trudi compraba más para 
que nunca faltaran. Eran de diferentes tamaños, eran para macetas y había una que 
otra cosa para poner fruta, y también platos grandes para pastel (Mijangos 2013).

De esa manera, en poco tiempo los patios de Na Bolom se inundaron con 
macetas con plantas de todo tipo, produciendo una imagen que todavía puede 
observar cualquier visitante que decide dar una vuelta por el lugar (imagen 2).

Imagen 2. Cerámica de Amatenango del Valle en los patios de Na Bolom:  
a) macetas viejas en el patio chico, 2017; b) vista al patio principal  
de Na Bolom. Tarjeta postal de enero de 1957 (autor desconocido)

Fuente: a) elaboración propia; b) permiso de reproducción 
de la Asociación Cultural Na Bolom A. C.

Entre las más de 200 piezas de la colección de Na Bolom podemos encontrar 
diversas formas cerámicas. La mayoría de las colocadas entre los pasillos del inmue-
ble son macetas, seguidas por tinajas y cántaros, fabricadas por la famosa alfarera 



159

objetos de barro de amatenango del valle…

Juliana López Pérez y sus familiares. Además de estas vasijas, hay palomas, incen-
sarios, candelabros, platos y alcancías distribuidas entre los patios de la casa, en la 
biblioteca, en los cuartos del hotel y en el jardín. Las piezas más viejas constituyen 
veintisiete ejemplares y consisten en candelabros, incensarios, tinajas, cántaros, 
alcancías, jarros y platos que pueden ser fechados entre los años 1950-1970.

La mayoría de las macetas que se conservan en Na Bolom son de las décadas 
de 1980 y 1990. Las macetas viejas no lograron sobrevivir hasta nuestros días, ya 
que fueron sustituidas por nuevas cada vez que se rompían. Las últimas adqui-
siciones de macetas para Na Bolom con Juliana López se hicieron en 1992, un 
año antes de la muerte de Gertrudis (Mijangos 2013). En los veinte años pos-
teriores no hubo renovación de las macetas, pero en 2014 la administración de 
Na Bolom encargó varias piezas a la sobrina de Juliana, Albertina López. De esta 
manera, en la casa museo Na Bolom se guarda la historia de la evolución, de 
los últimos 60 años, de la tradición alfarera de Amatenango, que vale la pena 
estudiar y preservar.

La tradición alfarera de Amatenango del Valle

La alfarería de Amatenango como la conocemos hoy en día se inició con la fun-
dación del pueblo en la época colonial, cuando tomó nuevas características por 
la influencia española (Ejea 1985, 109). A pesar de que adoptaron innovadoras 
ideas traídas de España, las alfareras producían las piezas de barro de forma tra-
dicional, sin el uso del torno, tal como lo hacían sus antepasados (Pomar 2000, 
27; Díaz 2000, 95).

Una evidencia de la influencia española en la alfarería local la constituyen los 
nombres de los objetos de barro en tseltal (imagen 3). Entre éstos hay dos prés-
tamos del español: “tenxa”, para la tinaja, y “xaru”, para el jarro (Polian 2018, 
555, 662). A pesar de tener sus nombres en español, las formas son mucho más 
antiguas, ya que, según los datos arqueológicos, los cántaros de Amatenango de 
hoy son muy semejantes a uno de los tipos cerámicos del periodo Posclásico en 
cuanto a su forma, mezcla y apariencia (Culbert 1965, 46).

También es posible agregar a la lista las ollas y tinajas cuyas versiones pre-
hispánicas se pueden encontrar en diversos museos arqueológicos de la entidad. 
Aquí hay que tomar en cuenta, como dato importante, que alrededor del poblado 
contemporáneo se ubican dos sitios arqueológicos mayas: colina San Nicolás 
(“Lelem” en tseltal), al sudeste y colina Amawitz, al noreste (Nash 1993, 32). 
Todavía a mediados del siglo xx los habitantes de Amatenango se identificaban 
con los pobladores anteriores de estos dos sitios prehispánicos, diciendo que sus 
antepasados vinieron de allí (34), con lo que se conservaba en la memoria colec-
tiva el lugar exacto de sus orígenes precolombinos. De esta manera, es posible 
constatar que la alfarería de Amatenango no es una invención influida por los 
españoles, sino que es la continuación de la tradición alfarera maya prehispánica.



160

alla kolpakova

Imagen 3. Nombres de formas cerámicas en tseltal

		  Forma		  Nombre en español   Nombre en tseltal

Fuente: elaboración propia.



161

objetos de barro de amatenango del valle…

Imagen 4. Quema de vasijas en Amatenango del Valle.  
Década de 1960, fotografía núm. 739, elaborada por Gertrudis Duby

Fuente: permiso de reproducción de la Asociación Cultural Na Bolom A. C.

En la elaboración de las vasijas de barro se usaba la arcilla blanca, considerada 
de mejor calidad que la de otros colores (Escandón 2012, 43). Al quemarse ese 
tipo de arcilla se producen recipientes de color beige grisáceo.

Para hacer una vasija, primero se elabora el fondo, luego se forman rollos de 
barro que se pegan uno tras otro presionándolos con los dedos hasta obtener la 



162

alla kolpakova

forma deseada. A continuación, la superficie se alisa cuidadosamente con agua. 
Al final se embellece con diseños pintados de colores rojo, café o negro (Fau-
vet-Berthelot y Monzon 1997, 433-434).

Anteriormente la loza se horneaba en las calles, colocándose alrededor de 
una fogata en forma de cuadrado (imagen 4). Primero había que endurecerla. 
Para eso, las piezas se volteaban cada cinco minutos hasta que su superficie estaba 
seca y dura. Luego se añadía más leña al fuego y la loza se amontonaba en forma 
de pirámide alrededor de la llama. Cuando la pirámide estaba lista, se cubría con 
más leña en forma puntiaguda, y entre los troncos se metían hojas secas de elote 
para encender rápido el fuego. Después de varias horas de quema, las piezas se 
sacaban de la fogata y se dejaban enfriar (Nash 1993, 92).

Es así como lo atestiguaron Frans Blom y Oliver la Farge durante su viaje 
por Chiapas en julio de 1925: “A través de la gran ciudad indígena de Amate-
nango ahora cabalgábamos con rumbo hacia el sureste. En la calle principal de la 
población las mujeres nativas horneaban la cerámica. Tuvimos dificultades para 
conducir a los animales entre los puestos cuadrados llenos de vasijas de barro, 
acomodadas en fila en torno a las hogueras” (522).

El dato que hay que destacar es que la colección de objetos de barro 
de Na Bolom fue hecha casi en su totalidad por la famosa alfarera Juliana 
López Pérez, conocida a nivel mundial por sus inigualables trabajos con barro. 
Nacida en 1930, Juliana vivió 82 años, la mayoría de los cuales los dedicó a la 
alfarería, enalteciendo el nombre de Amatenango del Valle más allá de las fronte-
ras de México (Pérez 2002, 17; Tovar 1984, 7). Así la recuerda doña Bety:

Ella era una artista especial para hacer todo, sobre todo, las palomas, ¡qué preciosas 
palomas! Juliana trabajaba con sus hermanos y su mamá. Ella venía a San Cristó-
bal en un camioncito que tenía su familia de ella a entregar las macetas. Juliana era 
muy amiga de Trudi, cuando venía con las macetas ella siempre desayunaba aquí en 
Na Bolom. Ella viajó a Estados Unidos, daba clases en la escuela del Pequeño Sol y  
en escuelas la llamaban para que enseñara cómo trabajar el barro (Mijangos 2013).

Además de las piezas elaboradas por Juliana, hay también algunas macetas 
de sus sobrinas: Simona Gómez López y Albertina López Ramírez (imagen 5). 
Simona laboraba con Juliana y la ayudó en los trabajos de barro hasta los últimos 
años de su vida. 

A finales del siglo xx hubo cambios sustanciales que transformaron la tradición 
alfarera de Amatenango. Primero, aparecieron nuevas formas seguidas por deco-
raciones. Después, desapareció el uso de la pintura natural, fue sustituida por una 
industrial comprada en la tienda Comex (Escandón 2012, 46, 79; Tovar 1984, 9). 
Esto último llevó al cambio del momento en que se pinta la pieza, inicialmente 
se llevaba a cabo antes de la cocción, pero ahora los diseños se colocan una vez 
salida del horno.



163

objetos de barro de amatenango del valle…

Imagen 5. Alfareras de Amatenango del Valle: a) estatua de  
Juliana López Pérez en San Cristóbal de las Casas;  

b) Simona Gómez López; c) Albertina López Ramírez

Fuente: elaboración propia.

Con el paso del tiempo fueron aceptándose más las innovaciones técnicas, 
como el torno y los hornos de leña o gas. Hoy en día, casi en cada patio de 
Amatenango se encuentran varios hornos de ladrillo para la quema de objetos  
de barro. El primer horno se instaló en Amatenango en 1973, debido a la for-
mación de una cooperativa de alfareras auspiciada por el Instituto Nacional Indi-
genista (Nash 1994, 113). El mismo año, las alfareras de Amatenango asistieron 
a un curso al Estado de México. Según lo recuerda Alberto Díaz de Cossío, en 
ese tiempo les llegó la solicitud para preparar técnicamente a seis jóvenes artesa-
nas tseltales de Amatenango (2000, 105). Entre ellas, de acuerdo con Albertina 
López, estaban su hermana y su cuñada que, curiosamente, al regresar, no tenían 
mucha prisa por introducir algunos cambios en sus piezas de barro, sino que 
seguían fabricando lo mismo que antes (López 2018).

Los cambios vinieron unos años después, ya que en Amatenango se empeza-
ron a impartir cursos gubernamentales en los que enseñaban nuevas formas y 
decoraciones para actualizar la producción de la alfarería, acorde con la demanda 
del creciente mercado turístico (Ejea 1985, 112; Tovar 1984, 9). Se aumentó la 
cantidad de la cerámica y también incrementó su variedad, pues empezaron a 
presentarse objetos tanto de uso decorativo como práctico. Las formas nuevas eran 
introducidas por las mismas alfareras. Según Juliana López, la primera maceta 
redonda vino de Oaxaca y fue copiada por ella igual que las chimeneas y otras 
piezas más (Tovar 1984, 9). Así, en la década de los setenta, el creciente mercado 
turístico y la aparición de recipientes industriales de otros materiales condiciona-
ron la disminución de la producción de alfarería tradicional utilitaria e impulsaron 
la producción de piezas decorativas destinadas al turismo (Deal 1998, 89).



164

alla kolpakova

Para los años ochenta arribó una moda de modelar los bordes de las piezas en 
forma de grandes ondas inclinadas hacia afuera. Además de ondas, las alfareras 
comenzaron a añadir tres soportes cónicos. Así es como lo recuerda doña Bety: 

En los ochenta empezaron a hacer las ondas y éstas no dilatan porque, cuando las 
agarras así, se rompen. Alguien les enseñó, ya ves que llegan a dar los cursos, en uno de 
los cursos que les enseñaron a hacer ondas, pero de allí lo echaron a perder. También 
cuando empezaron con esas ondas, empezaron con las patitas. Y las patitas, decía doña 
Trudi, que no lo hagan así, porque se rompían y quedaban dos o una y teníamos que 
poner piedras para enderezar la maceta (Mijangos 2018).

La forma principal empleada a principios del siglo xx era la de los cántaros 
para recolectar y almacenar agua, decorados indistintamente con diseños florales 
y zigzags de color rojo o café. Pero tampoco esta forma quedó exenta de la inno-
vación, puesto que hace dos décadas se le añadieron las figuras de jaguares con la 
cabeza modelada por separado, sobresaliente del cuerpo de la pieza (imagen 6).

Imagen 6. Cántaros de Amatenango: a) cántaro antiguo, Na Bolom, 1950-1960; b) 
cántaro lámpara con jaguares, Na Bolom, década de 1990

Fuente: elaboración propia.

Según las alfareras, los cántaros con jaguares fueron inventados a finales de los 
años noventa. De acuerdo con Simona Gómez, esta idea surgió a raíz de la poca 
demanda comercial de cántaros simples. Por ello decidió añadirles las cabezas de 
jaguares para que fueran más atractivos para los compradores (Gómez 2017). 
De esa manera su elaboración se extendió entre las alfareras de Amatenango e, 



165

objetos de barro de amatenango del valle…

igual que en el caso de las palomas, se hicieron muy populares entre los turistas. 
En Na Bolom hay tres cántaros con jaguares, dos de los cuales están converti-
dos en lámparas colocadas en la habitación Amatenango del hotel, y el otro se 
encuentra en la recepción.

A raíz de estos cambios, hacia la década del 2000 los cántaros tradicionales que 
antes formaban el 80% de toda la producción (Culbert 1965, 45) prácticamente 
desaparecieron. En su lugar aparecieron diversas representaciones de animales 
como palomas, jaguares, armadillos, gallos, búhos, pavorreales, cisnes, patos, etc. 
(Ejea 1985, 113, 115; Román 2002, 58; Escandón 2012, 37). Sus decoraciones, 
llamativas y multicolores, ya no tienen que ver con los diseños tradicionales, 
sino que parecen copiados de alguna revista, aprendidos en algún curso o recién 
inventados por las alfareras.

Las decoraciones de las piezas de barro (macetas)

Desde el punto de vista histórico, el análisis de diseños de los objetos de barro nos 
permite, entre otras cosas, observar los cambios culturales y el desarrollo de los 
estilos de la decoración (Noguera 1965, 7, 18). En Amatenango, como ya se vio, 
la fabricación de la alfarería ha sufrido modificaciones a raíz de las necesidades 
económicas. Dichas transformaciones incluyeron también las decoraciones, como 
se puede percibir claramente en las piezas de Na Bolom y, sobre todo, en las mace-
tas. Conociendo la temporalidad y las características de estos cambios, se puede 
ubicar cada maceta en el tiempo y así saber cuándo fue elaborada. Las fechas no 
son exactas, pues, por una parte, algunos diseños se usaron durante varias décadas 
y, por otra, las alfareras no proporcionaron datos puntuales sobre ellos.

Como bien menciona Eduardo Noguera, “la decoración sugiere algo acerca de 
la vida y hasta la psicología propia del pueblo quien la fabricó, sus gustos, y, en 
cierto modo, podemos aún adentrarnos en su religión” (34, 39). En el caso de la 
cerámica de Amatenango, la elaboración del diseño depende en gran medida de 
la creatividad de la alfarera, como expresó Simona Gómez: “es la imaginación, 
es como uno quiere pintar” (2017). También los sueños son un vínculo impor-
tante entre las alfareras y su trabajo, pues muchos nuevos diseños y formas son 
producto de éstos (Escandón 2012, 79-80). Así, Albertina López compartió que 
en un sueño se le aparecieron flores de alcatraz, el cual se convirtió en su diseño 
particular. Además, gracias a los sueños, incorporó nuevos diseños para jaguares, 
lámparas de pared y otros más (2018).

Por estas razones una sola forma puede tener diseños muy distintos, pero el 
caso de la colección de Na Bolom es diferente, ya que prácticamente todas las 
piezas fueron hechas por Juliana López y sus familiares. Eso facilita bastante la 
tarea de clasificarlas y ubicarlas en el tiempo, como se presenta en la siguiente 
escala, elaborada a partir de todos los datos recopilados durante la investigación 
(imagen 7).



166

alla kolpakova

Imagen 7. Escala del tiempo de la cerámica de Na Bolom

Fuente: elaboración propia.



167

objetos de barro de amatenango del valle…

En esta gráfica se puede observar no solamente la evolución de los diseños 
y colores, sino también el cambio entre las formas predominantes para cada 
periodo. Por ejemplo, las macetas con ondas representaban el diseño de moda de 
la década de los 80, por lo que no se observa ni antes ni después. La única forma 
que se conservó a lo largo de todo el tiempo es la de los cántaros, como ya se 
señaló líneas arriba. 

Imagen 8. Macetas con decoración tradicional, Na Bolom, 1980-1990

Fuente: elaboración propia.

La gran mayoría de los objetos de barro de Na Bolom está representada por 
macetas, y es allí donde mejor se puede observar y estudiar el cambio de los 
diseños, de lo que se hablará líneas abajo.

Las piezas más viejas pertenecen a los años setenta y presentan la decoración 
tradicional de espirales de color rojo. Esta forma inicial de maceta fue señalada 



168

alla kolpakova

por Simona Gómez explicando que antes todas las macetas eran así y contenían 
los diseños de espirales (imagen 8). Estas piezas tienen un reborde de diferentes 
tamaños que en ocasiones lleva líneas paralelas como decoración.

Cabe señalar que el rasgo distintivo de las piezas viejas era el engobe amari-
llo claro que les daba un acabado muy brilloso. Este engobe se fabricaba a partir 
de pintura amarilla obtenida de cierta piedra, que debía ser molida hasta hacerla 
polvo. Así se obtenía esta base brillosa de color amarillo sobre la cual ponían los 
dibujos (Tovar 1984, 16). En la década de 1970 el uso de este engobe desaparece y 
el acabado de las piezas está constituido sólo por un buen alisado.

La pintura para realizar los dibujos se obtenía de unas piedras de color negro 
y rojo, en realidad, era la arcilla de la cual se preparaba la barbotina (arcilla mez-
clada con agua). Estas piedras eran talladas contra otras más duras para conver-
tirlas en polvo fino, luego, mezclarlo con agua y aplicarlo con carrizos o pinceles 
fabricados por la artesana misma. La preparación de la pintura era rápida, sin 
embargo, la decoración de un cántaro llevaba 40 minutos aproximadamente 
(Ejea 1985, 115; Alfonzo 2000, 111, 115; Pincemin 2000, 129).

Los principales diseños de las macetas encontradas en Na Bolom se presentan 
en la tabla general en orden cronológico, de los más antiguos a los más recientes 
para cada motivo (imagen 9). Para elaborar esta tabla se examinaron todas las 
fotografías de las vasijas de Amatenango publicadas en diferentes trabajos y se 
comprobaron algunas fechas de elaboración con las alfareras.

Después de inspeccionar todas las decoraciones de las macetas, se distinguie-
ron los siguientes motivos principales y sus variantes: vegetales, medio círculos, 
en forma de S, en forma de C, ondas y triángulos. Además de estos motivos 
principales, existen otros presentados por poca cantidad de piezas, incluidos en el 
grupo de los motivos vegetales por presentar hojas de palma, plantas y retoños, 
principalmente.

En la tabla se puede ver que los motivos vegetales, medios círculos, zigzag, en 
forma de S y la onda son los que perduraron por más tiempo, a diferencia de los 
de formas en C y los triángulos que desaparecieron en los años 80, más o menos.

De esta manera, a partir de la escala del tiempo y la tabla general (Imágenes 
7 y 9), se puede decir que el motivo tradicional de espirales fue sustituido por 
ondas, zigzags y flores. Después se optó por usar una fila de medio círculos y las 
S unidas. Luego apareció el diseño de hojas de palma normalmente dispuestas en 
dos, como se puede ver en el último ejemplo del motivo de vegetales en la tabla 
general (imagen 9). Por último, a la fila de medio círculos y la onda se le añadie-
ron pequeñas líneas paralelas y, además, se juntaron dos filas de medio círculos de 
manera oposicional, así lo muestra el último ejemplo del motivo de medio circulo 
en la tabla general (imagen 9).

Estos cambios en la decoración se dan a raíz de la implementación de cursos y 
talleres, como ya se señaló, a partir de los años setenta. Juliana López lo recuerda 
de esta manera:



169

objetos de barro de amatenango del valle…

Imagen 9. Principales diseños de las macetas de Na Bolom

Fuente: elaboración propia.

Antes no pintábamos con pincel, sino con un carrizo chiquito. Empezamos a pintar 
con pincel con un maestro. Vino de México a enseñar a toda la gente aquí en Ama-
tenango cómo se pinta, se hacen flores, cosas muy finas de la pintura y el dibujo. 
Porque antes se pintaba muy natural, unos dibujitos muy sencillos, no flores, nada 
más que una señal les hacían. Ellos vinieron para enseñar cómo se pinta mejor 
(Tovar 1984, 9).



170

alla kolpakova

Es a partir de entonces cuando aparecen nuevas formas y, junto con ellas, 
nuevos diseños de flores, triángulos, medio círculos y una variedad de otros moti-
vos y elementos, algunos de los cuales ni siquiera se encuentran en el acervo 
decorativo del arte mesoamericano.

Es de notar que el cambio en la decoración no fue muy drástico, pues hubo un 
periodo de transición durante el cual los motivos tradicionales seguían empleán-
dose junto a los nuevos. Pero lo que no se cambió fue la manera de decoración, 
caracterizada por el uso de líneas anchas trazadas con amplitud que resultaban 
en diseños bastante voluminosos y bien pronunciados, de colores negro, café y 
rojo, de varias tonalidades empleadas de tal manera que pueden distinguirse a 
distancia.

El cambio en la decoración se nota en el patrón de distribución y en que 
algunos diseños tradicionales se combinan de forma inusual o se les agrega algún 
elemento nuevo. Este periodo concluyó a principios de los años 90, cuando los 
diseños tradicionales dejaron de emplearse, y después del año 2000 las formas 
tradicionales alcanzaron el mismo destino, como ya se señaló líneas arriba en el 
caso de los cántaros.

Es importante decir que, a pesar de los cambios mencionados, también ha 
habido decoraciones que han perdurado a través del tiempo. En general, éstas y 
la forma de las vasijas son elementos excepcionalmente estables en la cultura y, a 
menudo, a pesar de muchos cambios dentro de ésta, se conservan a lo largo de los 
siglos por la tradición (Mongait 1973, 81).

En Amatenango, asimismo existe un ejemplo de este fenómeno, que es la deco-
ración de los cántaros. Según las fotografías examinadas, su ornamentación mostró 
ser muy estable, ya que no tuvo cambios significativos durante todo el siglo xx, a 
excepción del caso de los jaguares que ya se indicó (imagen 6).

Los motivos tradicionales que se empleaban en los cántaros se basan en dos 
elementos: zigzag (simple o dentro de una banda) y espiral (motivo de varios 
espirales al cual, en ocasiones, se añadían unas líneas paralelas en forma de un 
peine). A estos motivos nada pretenciosos se resumía su decoración durante la 
primera mitad del siglo xx y quizás antes, y así lo siguen decorando las alfareras 
de Amatenango (ahora sólo por encargo).

En este caso, es notoria la relación estable entre la forma y el ornamento, lo 
que puede ser explicado por la creencia antigua de que las vasijas tienen propie-
dades mágicas. Así, una vasija de cierta forma tradicional puede servir única-
mente para el objetivo que siempre sirvieron las vasijas de esa especie (Cashing 
en Lévy-Bruhl 1994, 32). A este dato se puede añadir que las decoraciones com-
plementaban la forma y debían ser constantes también. Así lo expresa Miguel 
Sorroche para el caso de la cerámica de uso cotidiano a la cual “eran añadidas 
las pocas decoraciones simples […] de carácter simbólico o mágico y en las que 
de alguna manera se traslada la creencia de que su presencia incide en la propia 
función del recipiente” (Sorroche 2005, 3).



171

objetos de barro de amatenango del valle…

Por lo tanto, se puede decir que las decoraciones complementaban una deter-
minada forma de la vasija para que ésta pudiera funcionar adecuadamente. A cada 
forma le correspondía sólo una decoración específica, esto, al parecer, se ve en el 
caso de los cántaros (cerámica de uso cotidiano) decorados con el zigzag, elemento 
que alude al agua (Kolpakova 2009, 96), y que, como ya se indicó, eran destinados 
precisamente a transportar y almacenar agua.

Cabe señalar que la distribución de decoraciones en el cuerpo de las vasijas se 
repite en todas las piezas con una mínima variación. Los ornamentos se ubican en 
la parte superior y normalmente se reproducen alrededor de ella. En dicha zona 
casi siempre se localiza una banda que marca el borde de la vasija, o se encuentra 
únicamente un zigzag. El nivel medio se caracteriza por presentar decoraciones 
principales que pueden ser motivos florales o geométricos. Más abajo se encuen-
tra otra banda igual a la primera o se dibuja un zigzag simple. La parte inferior 
normalmente no está decorada. Hay casos en que la decoración ocupa más de la 
mitad del cuerpo de la vasija, pero son muy pocos.

Hay que mencionar que los amatenanguenses creen que las vasijas de barro y 
de calabaza, a diferencia de las de peltre, tienen alma (Nash 1993, 86). Es una 
creencia difundida entre los pueblos mayenses, por ejemplo, se encuentra en 
el libro del Popol Vuh, donde los utensilios de barro hablan con sus dueños: 
“A su vez sus comales, sus ollas les hablaron así: ‘Dolor y sufrimiento nos causa-
bais. Nuestra boca y nuestras caras estaban tiznadas, siempre estábamos puestos 
sobre el fuego y nos quemabais como si no sintiéramos dolor. Ahora probaréis 
vosotros, os quemaremos, dijeron sus ollas, y todos les destrozaron las caras’ ” 
(Recinos 1978, 33). Así, se guarda la relación que tenía la calabaza y la primera 
vasija de barro, ya que las formas de la cerámica antigua imitan los recipien-
tes ya conocidos desde tiempos anteriores como son bules, calabazas, jícaras o 
canastas (García y Merino 2005, 117). Dichos receptáculos estaban hechos de 
los frutos de las plantas y, por lo tanto, se consideraban seres vivos, creencia 
que se traspasó a las primeras formas de arcilla. Es por eso que las vasijas de 
Amatenango no son sólo simples recipientes, sino que contienen alma propia y 
son considerados entes vivos.

Comentarios finales

Después de realizar el estudio de la colección de los objetos de barro reunida en 
Na Bolom, resulta evidente el gran valor que posee, pues dichas piezas muestran 
la historia de la alfarería de Amatenango, al igual que la evolución de sus diseños 
y formas en los últimos 60 años. En el transcurso de este estudio se vio que 
las decoraciones en las piezas de barro son muy susceptibles a cualquier tipo de 
cambio, ya sea económico o social, ocurrido en la vida de la gente que las elabora. 
A pesar de todo, es una historia todavía visible y tangible, llena de innovaciones y 
reinvenciones, acompañada de testimonios vivos de las maestras alfareras tseltales.



172

alla kolpakova

Al atestiguar los cambios de la tradición alfarera no queda más que aceptar que 
ahora la situación es muy distinta. Hoy en día, llegando a Amatenango, a la orilla 
de la carretera Panamericana, en lugar de los cántaros y macetas tradicionales 
se venden soles, jaguares, gallos, palomas… (imagen 10). Pero todavía existe la 
posibilidad de adquirir la alfarería tradicional, “la de antes”, haciendo un pedido 
especial a alguna artesana. 

Imagen 10. Portales de Amatenango del Valle, 2018

Fuente: elaboración propia.

¿Qué camino seguirá la alfarería de Amatenango en el siglo xxi? El pronóstico 
a futuro es incierto, pero se puede atestiguar que actualmente este oficio milena-
rio, aunque transformado, sigue su desarrollo tomando nuevas direcciones.

Agradecimientos

Este trabajo, producto de varios años de investigación, no hubiera sido posible sin 
el apoyo de diferentes personas a quienes les doy mis más profundos agradecimien-
tos. En primer lugar, agradezco ampliamente a la asociación cultural Na Bolom por 
permitirme realizar el trabajo con la colección de la cerámica encontrada allí. 
Especialmente expreso mi gratitud a la directora Dra. Patricia López Sánchez por 
facilitar el acceso a todas las piezas de la colección cerámica, lo que permitió la 
elaboración de mi trabajo de la forma más completa posible. Del mismo modo, 



173

objetos de barro de amatenango del valle…

quisiera agradecer al personal de Na Bolom, a Lidia Gopar, a Gregorio Vázquez 
y a Iván Fonseca por su constante y amplio apoyo durante todo este tiempo. Asi-
mismo, agradezco a Beatriz Mijangos Zenteno, Simona Gómez López y Albertina 
López Ramírez, quienes compartieron conmigo su conocimiento y sus memorias 
sin los cuales no me habría sido posible completar esta investigación. Finalmente, 
quisiera expresar mi gratitud al arqueólogo Alejandro Tovalín (Centro inah-Chia-
pas) por aclarar mis dudas sobre el aspecto clasificatorio de la cerámica estudiada, 
al igual que a Fernando Chapa Barrios por hacer la corrección de estilo del pre-
sente texto.



174

alla kolpakova

Referencias bibliográficas

Alfonzo, Armando. 2000. “Trabajos de barro de Amatenango del Valle”. En Etnografía 
de la cerámica maya contemporánea, coordinación de Flor de María Esponda A., 
107-117. México: coneculta.

Blom, Frans y Oliver la Farge. 1986. Tribus y templos. México: ini.

Brunhouse, Robert L. 1976. Frans Blom, Maya Explorer. Albuquerque: University of 
New Mexico Press.

Clark, John E. y Mary E. Pye. 2006. “Los orígenes del privilegio en el Soconusco, 1650 
a.C.: dos décadas de investigación”. Pueblos y Fronteras Digital 1 (2): 1-54. Con-
sultado el 25 de mayo de 2011. https://www.pueblosyfronteras.unam.mx/index.
php/index.php/pyf/article/view/249/249.

Culbert, Patrick T. 1965. The Ceramic History of the Central Highlands of Chiapas, 
Mexico. Provo: Brigham Young University Press.

Daltabuit, Magali y Carlos Álvarez. 2000. “La cerámica de Yalmuz, Chiapas”. En 
Etnografía de la cerámica maya contemporánea, coordinación de Flor de María 
Esponda A., 88-98. México: coneculta.

Deal, Michael. 1998. Pottery Ethnoarchaeology in the Central Maya Highlands. Salt Lake 
City: University of Utah Press.

Díaz de Cossío, Alberto. 2000. “Chiapas, artesanos de barro o de viajes siguiendo a los 
demiurgos del barro chiapaneco”. En Artífices y artesanías de Chiapas, coordi-
nación de Victoria Novelo, 81-134, Tuxtla Gutiérrez: coneculta-conaculta. 

Ejea Mendoza, María Teresa. 1985. “El trabajo del barro en Amatenango del Valle, 
Chiapas”. En Antropología social de las artesanías en el sureste de México: dos estu-
dios, 91-127. México: ciesas.

Escandón Hernández, Olga Berónica. 2012. “Reconfiguración productiva, innovación 
y comercialización de la alfarería tradicional en Amatenango del Valle, Chiapas”. 
Tesis de licenciatura en Gestión y Autodesarrollo Indígena. unach.

Esponda A., Flor de María. 2000. “La cerámica de San José Yocnajab”. En Etnografía de 
la cerámica maya contemporánea, coordinación de Flor de María Esponda A., 
79-84. México: coneculta.

Fauvet-Berthelot, Marie-France y Susana Monzón. 1997. “Flores, follajes y líneas. 
Investigaciones sobre el estilo de la cerámica de Amatenango”. En Anuario 1996, 
432-480. Tuxtla Gutiérrez: Gobierno del Estado de Chiapas-unicach.

García Cook, Ángel y Beatriz Leonor Merino Carrión. 2005. “El inicio de la producción 
alfarera en el México antiguo”. En La producción alfarera en el México antiguo, 
vol. I, coordinación de Beatriz Leonor Merino Carrión y Ángel García Cook, 
73-120. México: inah.

Kolpakova, Alla. 2009. “Símbolos geométricos en la cerámica de Izapa, Chiapas”. Limi-
naR: Estudios Sociales y Humanísticos 7 (2): 87-118.



175

objetos de barro de amatenango del valle…

Leifer, Tore, Jesper Nielsen y Toke Sellner Reunert. 2017. Restless Blood. Frans Blom, 
Explorer and Maya Archaeologist. Nueva Orleáns-San Francisco: Tulane Universi-
ty-Precolumbia Mesoweb Press.

Lévy-Bruhl, Lucien. 1994. Lo sobrenatural y la naturaleza de la mentalidad primitiva. 
Moscú: Pedagogika-Press.

Mongait, Aleksandr L. 1973. Arqueología de la Europa Occidental. La Edad de Piedra. 
Moscú: Nauka.

Nash, June. 1993. Bajo la mirada de los antepasados. México: conaculta-ini.
_____. 1994. “La producción artesanal y el desarrollo de la industria: cambios en la 

transmisión cultural por medio de las mercancías”. En Semillas de la industria. 
Transformaciones de la tecnología indígena de las Américas, edición de Mario 
Humberto Ruz, 99-122. México: ciesas-Smithsonian Institution.

Noguera, Eduardo. 1965. La cerámica arqueológica de Mesoamérica. México: iih-unam.

Núñez de León-Johnsson, Kyra. 2015. Rostros y rastros de una leyenda: Gertrude Duby 
Blom. Tuxtla Gutiérrez: coneculta-Atrament.

Pérez Pérez, Óscar. 2002. Sbe jol ko’ontik ta lum ach’el. La sabiduría a través del barro. 
Tuxtla Gutiérrez: coneculta.

Pincemin, Sophia. 2000. “Amatenango del Valle, Chiapas: supervivencia de la alfarería 
prehispánica”. En Etnografía de la cerámica maya contemporánea, coordinación 
de Flor de María Esponda A., 125-133. México: coneculta.

Polian, Gilles. 2018. Diccionario multidialectal del tseltal. Tseltal-español. México: Secre-
taría de Cultura-inali.

Pomar, María Teresa. 2000. “La cerámica chiapaneca”. En Etnografía de la cerámica maya 
contemporánea, coordinación de Flor de María Esponda A., 25-31. México: 
coneculta.

Recinos, Adrián (editor). 1978. El Popol Vuh. San José: Educa.

Román Montero, Carolina. 2002. “De cántaro a paloma. Una nueva generación de 
mujeres tzeltales en Amatenango del Valle, Chiapas”. Tesis de licenciatura en 
Antropología Social. unach.

Sorroche Cuerva, Miguel Ángel. 2005. “Creación y función de la cerámica”. En His-
toria del arte en Iberoamérica y Filipinas. Materiales didácticos. I. Arte Prehispá-
nico. Granada: Universidad de Granada. Consultado el 12 de octubre de 2011. 
http://www.ugr.es/~histarte/investigacion/grupo/proyecto/TEXTO/migue1.pdf.

Tovar Yannini, José Arturo (adaptación). 1984. El fuego sobre la tierra. Alfareras de Ama-
tenango, narración de Juliana López. Tuxtla Gutiérrez: Instituto de la Artesanía 
Chiapaneca.

Trujillo Robles, Mariano S. 1963. Curiosidades y productos típicos regionales, tejidos 
tzotziles mayas árabes. San Cristóbal de las Casas: La Segoviana.



176

alla kolpakova

Entrevistas

Mijangos Zenteno, Beatriz. 2013. Entrevista de Alla Kolpakova, San Cristóbal de las 
Casas, 11 de julio de 2013.

_____. 2017. Entrevista de Alla Kolpakova, San Cristóbal de las Casas, 27 de julio de 
2017.

_____. 2018. Entrevista de Alla Kolpakova, San Cristóbal de las Casas, 18 de abril de 
2018.

Gómez López, Simona. 2017. Entrevista de Alla Kolpakova, Amatenango del Valle, 27 
de julio de 2017.

López Ramírez, Albertina. 2018. Entrevista de Alla Kolpakova, Amatenango del Valle, 
23 de julio de 2018.


