Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

NN Revista de Investigacion de la Universidad De La Salle Bajio

Revista Electronica Nova Scientia

Expresion y trabajo de los Muxe’ del Istmo de
Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México
Expression and work of the Muxe’ from the
Isthmus of Tehuantepec in Juchitan de
Zaragoza, Mexico

Alejandra Elizabeth Urbiola Solis?, Angel Wilhelm
Vazquez Garcia?® e llia Violeta Cazares Garrido?

1Facultad de Contaduria y Administracion. Universidad Autonoma de Quereétaro.
2 Departamento de Produccion Economica. Universidad Autonoma Metropolitana,
Unidad Xochimilco.

Meéxico

Alejandra Elizabeth Urbiola Solis: alex-urbiola@hotmail.com

© Universidad De La Salle Bajio (México)


mailto:alex-urbiola@hotmail.com

Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

Resumen
El articulo aborda la identidad de género en un grupo indigena zapoteco-hablante, el contexto

sociocultural que lo enmarca y la participacion econdémica del grupo en la region de Juchitan de
Zaragoza, Oaxaca, México. Se presenta el caso de los muxe’, hombres que pueden 0 no
desempefiar roles de género masculinos o femeninos, que construyen una identidad de género
distinta a la identidad masculina dominante y que se identifican como una opcién al esquema
binario de género dominante en México. Un muxe’ se autodenomina y reconoce con una practica
sexo-genérica diferente de mujer y diferente de hombre.

Método: El énfasis del articulo es en el grupo que se autodenomina muxe’ y en las personas
zapotecas de la region con las que este grupo interactta cotidianamente en los espacios laborales,
ludicos, comunales y familiares. La metodologia empleada retoma el estudio de caso critico con
una perspectiva cualitativa. Los ejes de analisis fueron los cambios econdémicos en la region y la
construccion de la masculinidad en la comunidad de Juchitan. Se encontré que un muxe’ €S un
hombre que voluntariamente decide adoptar un rol de género diferente al sexo biolégico con el
que nace.

Resultados: Se encontrd que un muxe’ es un hombre que voluntariamente decide adoptar un rol
de genero diferente al sexo bioldgico con el que nace. Los resultados muestran la importancia de
la etnia y el manejo del idioma y cosmovision compartida entre los hombres que se
autodenominan zapotecas y que se reconocen como muxe’, asi como la importancia que para este
grupo tienen las practicas tradicionales rituales, los mecanismos de distribucion de recursos y las
redes.

Discusién: La expresion hegemonica de la masculinidad en el entorno nacional se funde con
expresiones sexo-genéricas y culturales indigenas sujetas a procesos de cambio y modernizacion.
Esta fusion no tiene como resultado una relacién de mediacién y liderazgo para todos los grupos
autodenominados muxe’, ni de aceptacion de su condicion en el entorno nacional. Existe tension
entre las practicas ancestrales y la orientacion binaria de género dominante que se traduce en
discriminacion hacia los hombres muxe’, discriminacion que se acentua si las practicas laborales

se asocian con el trabajo femenino.

Palabras Clave: género; trabajo; muxe’; Juchitan de Zaragoza

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-503-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

Recepcidn: 10-02-2017 Aceptacion: 26-05-2017

Abstract

The present article approaches gender identity in a Zapotec-speaking indigenous group in the
sociocultural context that frames it, and the economic involvement of the group in the region of
Juchitan de Zaragoza, Oaxaca, Mexico. The article presents the case of the muxe’, men that may
or may not represent masculine or feminine gender roles, and who build a gender identity
different to the dominant masculine identity and who identify themselves as an option to the
dominant binary gender pattern in Mexico. A muxe’ identifies and recognizes himself as with a
sexual-gender practice different from that of a woman and different from that of a man.

Method: The present article emphasizes in the group of people that call themselves muxe’ and in
the Zapotec people of the region with which this group interacts on a daily basis in the labor,
ludic, community and family environments. The methodology employed here is the critical case
study with a qualitative perspective. The analysis axes in the present study were the economic
changes in the region and the construction of masculinity in the community of Juchitan.

Results: It was found that a muxe’ is a man who voluntarily decides to adopt a gender role
different from the biologic sex he was born with. The results show the importance of the ethnia
and language command and a shared cosmovision among the men who recognize themselves as
both Zapotec and muxe’, as well as the importance of traditional ritual practices, resource
distribution mechanisms and networks to this group.

Discussion: The hegemonic expression of masculinity in the national environment merges with
sex-gender and cultural expressions subject to processes of change and modernization. This
merger does not intend mediation and leadership relations for all the groups that call themselves
muxe’, nor does it intend acceptance to their condition in the national environment. There is
tension between the ancestral practices and the binary-gender orientation, which results in
discrimination to the muxe’ men and this discrimination increases if their labor practices are

associated with feminine labors.

Keywords: gender; labor; muxe’; Juchitan de Zaragoza.

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-504-

Nova Scientia



Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

Introduccién

El articulo® presenta un estudio de caso critico?, que analiza la identidad de género en un grupo
indigena zapoteco-hablante, el contexto social que lo enmarca y la participacion econdémica del
grupo en la region de Juchitan de Zaragoza, Oaxaca, México. Los muxe’ 3son hombres que
pueden o no desempefiar roles de género como hombres, que construyen una identidad de género
distinta a la identidad masculina dominante y que pueden tener preferencias sexuales por
hombres. La construccion de una masculinidad “alternativa” no hegemonica tiene como base una
afirmacion de identidad de género desde el sujeto, que se objetiva socialmente en un rol de
género alternativo o de tercer género que es aceptado y reproducido socialmente. Como toda
comunidad, la participacidn de las instituciones, iglesia, familia, escuela y gobierno, enmarca la
educacion de género en la region del Istmo de Tehuantepec y en Juchitan de Zaragoza®.

La asignacion social de roles a mujeres y hombres ha sido distinta a lo largo de la historia
de acuerdo con las estructuras economicas dominantes y con el contexto historico (De Barbieri,
1993). En el articulo se presentan resultados de una investigacion sobre un grupo indigena
mexicano que puede ser caracterizado como parte del grupo de terceros géneros o como una
expresion regional de homosexualidad institucionalizada (Miano 2001, 2002; Costa 2006; Miano
y Gomez, 2006)°. En relacion al concepto de tercer género, este articulo no presenta la discusion

sobre el término alternativo a éste: “two-spirits” o “dos espiritus”, a la manera que lo hace Flores

'Un trabajo previo abordd los aspectos sobre tercer género como expresion genérica alternativa entre hombres
zapoteco-hablantes de la regidn del Istmo de Tehuantepec. Se presentd en la ciudad de Guadalajara, Jalisco, como
ponencia bajo el titulo: Etnicidad y Género: los muxe’ zapotecas de Juchitan. ;Ante una alternativa no binaria?”, en
el V Congreso Nacional de Ciencias Sociales COMECSO 2016. Fue publicada por COMECSO como parte de los
trabajos del congreso.

2 Se sigue la clasificacion de estudios de caso propuesta por Giménez (2012), cuando establece los problemas en
relacion a la imposibilidad de generalizacidn estadistica en los estudios cualitativos.

3 En este articulo se utilizan los articulos “el” —“los”-- “las” para denominar o hacer referencia a los muxe’ en tanto
algunos de ellos se reconocen mas cercanos en sus roles de género a las practicas culturalmente aceptadas para
hombres, mientras otros, se identifican con las practicas propias de las mujeres, dejando claro que ellos no se
reconocen como hombres ni como mujeres, sino como muxe’. El sustantivo “muxe”™ carece de género y en este
articulo no se escribe en plural.

4 Juchitan de Zaragoza es un municipio en el estado de Oaxaca, al sur de México, colinda con los estados de
Veracruz y Chiapas. Se encuentra en la region del Istmo de Tehuantepec, en el distrito de Juchitan. La capital del
municipio es la Heroica Ciudad de Juchitan de Zaragoza, la poblacion en la regién es en su mayoria zapoteca (otros
idiomas hablados en la region son el zoque, el huave y el mixe). Este articulo es producto del trabajo de campo
realizado en la Heroica Ciudad de Juchitan de Zaragoza que en lo sucesivo se denomina “Juchitan”.

> De acuerdo con la expresion genérica, algunos muxe’ pueden adoptar en forma permanente caracteristicas
culturales asignadas a las mujeres pero algunos de ellos pueden adoptarlas solo en forma temporal o inclusive
cambiarlas. Esta flexibilidad en las acciones de género enfatiza la performatividad més alla de los esquemas binarios
rigidos y abre la posibilidad a la construccion del género (Butler, 1990).

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-505-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

(2010a, 2010b), en su estudio etnohistérico sobre los zapotecas transgénero, que el autor
denomina travestidos amerindios®. El énfasis del articulo en la vision emic (Pike, 1967), utiliza la
auto denominacion que las y los muxe’ y personas zapotecas de la region de Juchitan reconocen
como términos que designan a los miembros de su comunidad.

La expresidn hegemonica de la masculinidad que existe en el entorno nacional
(Dominguez, 2013), se funde con expresiones sexogenéricas y culturales indigenas y con
practicas propias de formas precapitalistas de produccién de sociedades precolombinas (Vitale,
1983), todo ello en un marco de “modernidad” en la region (Michel 2006). Esta fusion no tiene
como resultado una relacién de mediacion y liderazgo para todos los grupos autodenominados
muxe’, ni de aceptacion de su condicion en el entorno nacional. La adaptacion a la modernidad
descrita por Flores (2010b), como de practicas y performances de travestis, no incluye a todos los
muxe’ ni explora las condiciones de vida del grupo indigena fuera de la region.

Un muxe’ se auto denomina como tal en tanto tiene una practica sexo-geneérica
identificada como diferente de mujer y diferente de hombre, se es muxe’ si el sujeto se identifica
como zapoteca al reconocerse como descendiente de zapotecas y hablar zapoteco. Aun fuera de
Juchitan se es muxe’ en la préctica pero el entorno es homofébico y homosocial tal como lo
describe Dominguez (2013). Existe tension entre las practicas ancestrales y la orientacion binaria
de género dominante que se traduce en discriminacion hacia los hombres muxe’, ésta es mayor si
las practicas se asocian con el trabajo femenino.

El origen de la expresidn de género muxe’ esta arraigada en la sociedad juchiteca
zapoteca y es probable que tenga sus raices en las préacticas precolombinas. Para Miano (2002;
2010), es la expresion institucionalizada de la homosexualidad. La autora menciona que en el
siglo XVI existian diversos vocablos zapotecas para designar comportamientos homosexuales.
Sin embargo, para otras autoras (Gomez 2010; Corkovic 2012, Vrana 2007), es expresion

alternativa de género. La crianza de los muxe’ en familias extensas no heterosexistas les permite

6 El trabajo sobre los muxe’ que presenta Flores Martos (2010a 2010b, y 2012), se incluye en un estudio sobre las
culturas americanas desde la Etnohistoria; explora la conducta sexual en contextos culturales especificos. En relacion
al término “dos espiritus”, afirma el autor, “Dos-espiritus” designa a una persona, especialmente un hombre nativo
amerindio, que asume la identidad sexual y se concede el estatus social del sexo opuesto. Esto implica generalmente
un espiritu masculino y otro femenino que viven en el mismo cuerpo. Es un término usado por las organizaciones y
colectivos de nativos americanos gays, lesbianas, bisexuales, transgénero e intersexuales contemporaneos para
describirse a si mismos. Este término se consensta enWinnipeg (Canada) en 1990 durante la tercera conferencia gay-
lesbiana intertribal de nativos americanos/naciones originarias. Viene del término ojibwa nizzh manidoowag (“dos-
espiritus”). Fue elegido para tomar distancia de categorias ajenas y no nativas, como los de berdache y gay. Flores
(20102 p. 231y 232).

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-506-

Nova Scientia



Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

ser valorados desde el niicleo familiar, especialmente por sus madres’ y participar activamente en
diferentes actividades no remuneradas y remuneradas dentro y fuera del ndcleo familiar.

Se establece desde el inicio que la condicién de muxe’ es la de un sujeto que nace
sexuado hombre pero que en el transcurso de su vida se reconoce a si mismo como distinto a los
hombres y a las mujeres. A partir de esta diferencia, se identifica como un muxe’ adoptando un
rol de género femenino, en la mayoria de los casos, sin excluir la performatividad asociada al
género masculino. Esta condicion le permite interactuar laboralmente y apoyar a la familia.

Durante el trabajo de campo se identificaron a una gran parte de los muxe’ en dos ambitos
laborales: el doméstico y el informal; en el primero, se desempefian en actividades relacionadas
con el hogar, y en caso de contar con alguno de ellos, también se ocupan de sus padres. En la
comunidad se espera de un muxe’ el desempefio de labores asociadas a los estereotipos de género
femenino. Fuera del hogar, emprenden negocios propios como modistas, bordadoras, estilistas,
disefiadoras y tejedoras principalmente, algunas venden cosméticos, bisuteria, comida y dulces.
Los muxe’ que realizan estas actividades desempefian roles permanentes de mujeres, mientras los
otros muxe’ que pueden vestirse ocasionalmente tienen una dinamica laboral distinta, son
profesionistas y técnicos e interactian en espacios laborales dentro y fuera de Juchitan. Cuando
las muxe’ emigran, su condicion de mujeres e indigenas las excluye laboralmente. Algunas
deciden una modificacion fisica acelerada y se dedican a la prostitucion. La condicion de muxe’
se reconoce como una herencia indigena en la region del Istmo de Tehuantepec en el estado de
Oaxaca, y constituye una practica de género no binaria que enfrenta mayor discriminacion fuera

de Juchitan.

Los estudios de género

El género es un concepto relacional a diferencia del sexo del cual aparecia como sinénimo hasta
la primera mitad del siglo XX; contribuyeron a establecer la importancia de los aspectos
socioculturales, los trabajos de Mead (1935) en diferentes contextos culturales (Reynoso 2008).

La antropologa enfatizé que las diferencias de comportamiento entre grupos humanos eran

" En la mayoria de los casos revisados se encontré un apego mayor con la madre que con el padre o los hermanos.
Las familias zapotecas tradicionales tienden a ser extensas aunque con la industrializacién y el crecimiento de la
ciudad de Juchitan la organizacién familiar estd cambiando.

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-507-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

debidas a la cultura y no a las caracteristicas sexuales®. La vision esencialista del género asociada
con caracteristicas sexuales y roles especificos fue sustituida por una vision relacional del género
separada del sexo de las personas; se afirmé que la categoria género es impuesta a mujeres y
hombres a lo largo de su vida (Lamas 2000; Castarieda 2007).

El concepto de género surge como una categoria de andlisis en la década de los setenta del
siglo XX (De Barbieri 1996). En él, se enfatizan aspectos sociales o relacionales y de
construccion de identidad en los individuos. Tradicionalmente, el género se expresa en esquemas
binarios, hombre-mujer, que se corresponden con esferas de accion determinadas. La publica-
hombres versus la privada-mujeres, donde no se contempla la posibilidad de una sociedad con
tres géneros (Costa 2006; Gémez 2010).

En los casos de sociedades con esquemas binarios de género, la conducta esperada se
asocia con las caracteristicas que se reconocen como esenciales para mujeres y hombres®; la
militancia politica por los derechos de los individuos ha dado lugar a una mayor flexibilidad y/o
libertad, que sin embargo, no puede generalizarse en todos los espacios geograficos, ni en todas
las expresiones culturales. Aunque la visibn maniqueista del género ha sido superada, las
caracteristicas que se supone son esenciales de mujeres y hombres siguen siendo objeto de
discusion y estudio. Sin encontrarse una diferencia significativa en variables psicolégicas (Hyde
2005)°, puede afirmarse que el género es una construccion cultural, en donde no existen roles
naturales para mujeres y hombres, mas bien, éstos son producto de una educacion determinada y

un aprendizaje cultural.

8 De acuerdo con Rodriguez-Larralde y Paradisi (2009), en el campo de la sexualidad y como especie existen
semejanzas, que sin embargo, parecen diluirse de acuerdo con las relaciones de poder y condiciones historicas de los
sujetos. Durante la década de los cincuenta del siglo XX, el biélogo Alfred Kinsey y sus colegas realizaron estudios
sobre los comportamientos sexuales de los norteamericanos encontrando siete tipos: heterosexual, bisexual,
homosexual, asexual, en diferentes grados de predominancia. El trabajo de Kinsey es importante porque plante6 que
los comportamientos no se expresan siempre en forma dominante o pura en cada accion llevada a cabo.

° De acuerdo con la asociacion estadounidense Planned Parenhood (2016), para las mujeres algunas categorias:
dependiente, emocional, pasiva, sensible, tranquila, llena de gracia, inocente, débil, insinuante, educada, autocritica,
suave, sexualmente sumisa, complaciente. Para los hombres: aquellos rasgos en aparente oposicion binaria:
independiente, no emocional, agresivo, insensible, competitivo, descoordinado, experimentado, fuerte, activo, seguro
de si mismo, duro, sexualmente agresivo, rebelde. En el caso de los grupos en tercer género, la conducta puede estar
institucionalizada para las practicas Iéshicas y homosexuales (ver los trabajos etnogréaficos sobre la diversidad entre
grupos indigenas americanos, indios, filipinos, panamefios y muxe’, entre otros (Gémez, 2010 citando los trabajos de
Alberts y Blacwood 2005; Webster y Newton, en Miano (2002).

10 El trabajo de Janet Hyde (2005), The gender similarities hypothesis, muestra que los modelos que apuestan a las
diferencias entre hombres y mujeres no se respaldan. En su estudio encontr6 que existen similitudes en casi, pero no
todas, las variables psicoldgicas. Las diferencias pueden variar dependiendo de la edad de los sujetos, el contexto en
el que se encuentran y la forma como se realizan las mediciones.

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-508-

Nova Scientia



Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

En cuanto a la ordenacién econémica, el trabajo de Rubin (1986), sobre la economia
politica del sexo, establecié que la ordenacion del trabajo y de la energia humana en formas
especificas de divisién del trabajo constituye un sistema sexo-genérico que es construido
historicamente. Los ordenamientos dan razon sobre la divisién sexo-genérica que impacta la
concepcidn de actividades como el trabajo. De esa manera, ademas de las categorias impuestas y
de los estereotipos de género sobre la personalidad y el comportamiento doméstico, existen
aquellos que se construyen alrededor de las ocupaciones y la apariencia fisica. Segun esta autora,
en muchos casos la tradicion establece que la asignacion de espacios y actividades diferenciadas
no sufra cambio alguno a lo largo del tiempo, o que si existe un cambio, éste no sea significativo.

Citando a De Barbieri (1996), Tufion (2000), establece que en los estudios de género hay
una preocupacion por mostrar los aspectos relacionados con la construccion de la identidad de
género pero también del contexto sociocultural e histdrico en el que se insertal!. A los trabajos
preferentes sobre las condiciones de las mujeres desde una concepcion binaria de las categorias
de anélisis (hombre-mujer; matrimonio-solteria; publico-privado), se propone una deconstruccion
del género. Propuesta donde existen alternativas a los esquemas binarios antagonicos (el binomio
matrimonio-solteria, deberia incluir también el celibato y el divorcio); y relaciones de poder que
las circunscriben, asi como resistencias de mujeres y hombres en esquemas no binarios.

Tufdn (2000) establece que no puede hablarse de dicotomias ni homogeneidad en la
construccion del genero, que no existe una identidad de género determinada por un solo aspecto,
(etnia o clase), sino que el género es resultado de una multiplicidad de elementos expresados en
contradicciones o identidades diversas. Existe un proceso individual y otro social; el individuo
interactla en diferentes esferas y estructuras sociales y responde en forma distinta en cada una de

ellas. Esta postura es una critica a los primeros trabajos feministas'? que mostraban una vision

11 La autora revisa tres grandes posturas tedricas que retoman los trabajos sobre feminismo contemporaneo: la
primera analiza las relaciones sociales del sexo especificamente en las diferencias entre mujeres y hombres en los
mercados laborales, citando como una de sus principales exponentes a Kergoat (1991); la segunda postura abunda
sobre el género como un sistema de estratificacion y prestigio social, los trabajos enfatizan aspectos funcionalistas de
las instituciones y roles sociales, en este grupo se encuentran los trabajos de maternidad (Chodorow, 1974 por
ejemplo); por dltimo, la autora establece en un tercer grupo, trabajos que abordan las diferencias en el ejercicio del
poder y el conflicto social resultante de las asimetrias entre los grupos sociales. Retomando los trabajos sobre
parentesco de Levi Strauss, en las sociedades actuales no sélo exponen las condiciones de opresion de las mujeres
sino la resistencia de los hombres y las expresiones alternativas de género.

12 E| feminismo que buscaba la igualdad entre hombres y mujeres, un feminismo relacional que luché por los
derechos a la maternidad, al pago equitativo, al acceso laboral, etc., mas que el feminismo individualista de basqueda
de la autonomia de los sujetos y no tan enfocado en las cuestiones de familia. EI feminismo de los 80 comienza a

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-509-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

maniqueista del género y propone que los sujetos pueden tener no solo opciones diversas como
posibilidad, sino también, como eleccion en la performatividad cotidiana (Butler 1990, 1997;
Goffman 1993).

La masculinidad esta asociada histéricamente a un comportamiento en la esfera publica de
los hombres y a una desvalorizacion de las actividades realizadas por las mujeres en la esfera
privada. Estas se asumen como actividades de complemento a las llevadas a cabo por los padres,
esposos, hermanos e hijos. Este orden genérico es sexista si se analizan las relaciones de poder
que le acompafian, y al mismo tiempo, es homosocial (Dominguez 2013) y de veneracion por la
virilidad. De acuerdo con este autor, en el contexto mexicano de la primera mitad del siglo XX,
tiene su expresion popular en el machismo: “la homosociedad puede definirse, por un lado como
una veneracion del cuerpo masculino, aun cuando sea constreiliida por la norma homofébica”

(Dominguez 2013, 76).

Estudios de hombres: la masculinidad hegemonica

La masculinidad hegemonica (MH) se ha mantenido casi intacta desde el Renacimiento (Bonino
2003), con algunos cambios segun el contexto historico y cultural que se analice, se expresa hoy
de manera dominante frente a otras masculinidades “alternativas”. Existe un proceso individual
de construccion de identidad y otro social donde hay “mandatos” u obligaciones alrededor de la
masculinidad: hablar sobre temas consensuados como importantes; cumplir objetivos vitales a lo
largo de la vida, como casarse, o ser padre; dirigir el hogar y ser un tomador de decisiones, o el
jefe de la familia o patriarca; demostrar virilidad sexualmente, exhibir cierto grado de agresividad
como expresion de firmeza, entre otros (Burin y Meler 2010; Meler 2012).

Los cambios que se observan en las nuevas formas de expresar la masculinidad no
modifican en su esencia los mandatos de la MH, ya que ésta puede tener algin elemento
dominante por sobre los demas o carecer de alguno de ellos en un contexto histérico-cultural
especifico (Connell 1987; Connell y Messerchmidt 2005). Para autores como Burin, (2009;
2012), Meler (2012, 2013), Tajer (2012) y Volnocivh (2012) la MH aparece en una dupla con el

patriarcado y en los procesos de transicion de la pre modernidad, modernidad y pos modernidad

cambiar hacia los derechos en la diferencia hasta volverse més critico sobre las condiciones del género (De Barbieri
1993; Gonzalez 2013).

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-510-

Nova Scientia



Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

logra reconfigurarse y sobrevivir. Ligada al modelo de produccion capitalistal®, la MH se
enfrenta a cambios propios de las sociedades occidentales postmodernas, entre los mas
importantes:
a) Inestabilidad del contexto econdmico, politico y social;
b) Estilos familiares diferentes (familias monoparentales, familias ensambladas,
hogares unipersonales, familias homoparentales, constituidas por adopcién o con hijos
producto de la tecnologia reproductiva asistida, entre otras);
c) Mercado laboral en constante cambio con feminizacion de la fuerza de trabajo
(Meler, 2012, citando a Ariza y de Oliveira, 2001), precarizacién, subocupacion,
desocupacion con poca estabilidad y sin acceso a sistemas de pensiones o cobertura de
salud. Volnovich (2012), agrega que las diferencias laborales se dan también entre
mujeres y entre hombres y que el feminismo esta ligado a la descolonizacion®®.
d) Procesos de migracion obligada en zonas de guerra o donde las carencias son
acuciantes. Ligados a los mercados laborales, expresan cambios que no necesariamente
pueden ser de caracter general, existen elementos premodernos, como la feminizacion de
la pobreza; modernos, con mujeres con acceso a educacion y trabajo y pos modernos con
la reproduccidn asistida. Los sintomas de malestar en las mujeres, estan ligados no sélo
con el techo de cristal en mercados laborales estaticos sino con las “fronteras de cristal”
(Burin 2008; 2012) en procesos que implican deslocalizacion de puestos de trabajo con
desplazamientos geogréaficos y un efecto de crisis en la identidad laboral y familiar (Burin
2012). Las referencias de identidad para hombres y mujeres se van modificando. Connell
et al. (2005) sefialan que las practicas masculinas estdn permeadas por relaciones de

poder, produccion y afecto que se expresan en nuevas masculinidades.

Para Bonino (2003), la expresion de la masculinidad hegemodnica radica en la

cotidianeidad o lo que los hombres y las mujeres realizan. Con los cambios en la organizacion del

13 Se entiende que el capitalismo es el motor de la modernidad que dio pauta a la forma como se organizo el trabajo
alrededor de la fabrica y la produccion en masa. En este modelo se asignan roles de género a hombres y mujeres de
acuerdo con la vision esencialista dominante entre las instituciones que integran la sociedad moderna: la iglesia, la
familia, el ejército, el Estado, la escuela. Sin embargo, de acuerdo con Meler (2012), el origen de la masculinidad
hegeménica, se remonta a las culturas mesopotamicas abarcando las esferas familiar, publica y politica.

14 Asi como el patriarcado esta ligado al capitalismo, el cambio en las condiciones de mujeres y hombres esté ligado
a la descolonizacion. El feminismo ha atravesado, para este autor, por diversas etapas en funcion de su capacidad

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-511-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

trabajo las mujeres han ido transformando su rol de género pero se conserva la asimetria en la
relacion mujer-hombre. En el caso de los muxe’ al exhibir una conducta de género que se
identifica con actividades de mujeres, retoma los elementos tradicionales del rol de género de las
mujeres o de la esfera privada sin perder la capacidad de desempefiarse como hombres en el rol
tradicional de la MH.

Al respecto existe un fendmeno producto de la colonizacion espafiola que opera en todo
México, un esquema binario de género ligado a la dominacion por origen racial, aun cuando el
mestizaje es dominante, vulnera la posicién de los indigenas (Moreno y Saldivar 2016). Los
muxe’ enfrentan la discriminacion dentro del territorio nacional dentro de un esquema binario de
género y condicion de vulnerabilidad como indigenas. Los cambios y rupturas en el desempefio
del rol de género son a nivel individual pero no pueden desligarse del contexto en el que se
articulan. En ese sentido, no son monocausales, se expresan a nivel individual en la salud mental
y en las conductas de los sujetos. En general las mujeres son representadas como objetos

deseables, mientras los hombres son sujetos deseantes (Meler 2012).

Meéetodo
El estudio de caso busco profundizar la percepcion que existe en Juchitan sobre la importancia
econdmica de los hombres que se autodenominan muxe’, como un grupo de hombres que realizan
actividades dentro y fuera de Juchitan y que se enfrentan a un contexto nacional homofdbico; se
presenta como un caso critico (Giménez 2012) donde el escenario mas favorable para la
construccion de una masculinidad no hegemonica debe incluir una divisién del trabajo sexo-
genérica no patriarcal. De acuerdo con Meler (2012) y Burin (2012), el sistema econdémico y
sociocultural en el que se insertan los roles de genero se reestructura a través del tiempo, siendo
asociado el sistema patriarcal con el sistema capitalista. En el caso de la dominacion patriarcal, el
sistema sociocultural ha conservado sus caracteristicas basicas (Bonino 2003), y se ha extendido
hacia regiones donde la ordenacidén genérica del trabajo se mezcla con formas dominantes no
capitalistas.

En el estudio de caso se buscé un sistema social y econdémico que permitiera una division

del trabajo sexo-genérica flexible como primera caracteristica. La segunda caracteristica que se

para describir las situaciones cotidianas de mujeres y hombres considerando entre otros factores el contexto, las
condiciones socio-econémico que viven, la organizacion del trabajo y el uso de tecnologias digitales.

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-512-

Nova Scientia



Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

busco fue el sistema de crianza en familias extensas, sin clasificar el tipo de parentesco y grado
de consanguinidad. El estudio se realizé con hombres muxe’ que se autodefinen como zapotecas,
que hablan zapoteco y que han crecido con las tradiciones y costumbres propias de la cultura
zapoteca. La educacion familiar en la tradicién y préacticas culturales entre las que se incluye la
participacion de los muxe’ en las actividades de la comunidad no encuentra oposicion en el grupo
religioso dominante. La tercera caracteristica del caso fue la de un contexto o entorno favorable
no sexista ni androcéntrico que permitiera rescatar las formas alternativas de masculinidad y que
puede traducirse en politicas publicas de no exclusion ni desvalorizacion hacia el grupo de
hombres muxe’.

De acuerdo con Giménez (2012) un caso critico retne ciertas caracteristicas en relacién
con un problema general. Especificamente se buscé un escenario favorable para la construccion
de una expresion no hegemdnica de masculinidad. Se encontr6 que en Juchitan de Zaragoza, en la
region del Istmo de Tehuantepec en el estado de Oaxaca, México, la expresion de la masculinidad
parte del sujeto que se autodenomina muxe’ y que se reconoce como tal a edad temprana. El
reconocimiento familiar y la asignacion a su condicion genérica en el idioma zapoteco es
evidencia de la presencia de una practica cultural aceptada.

Abordar el analisis de la construccion del género y de las masculinidades, supone
considerar la propia cultura local; en la region de estudio se reconoce la contribucién del grupo
muxe’ al sistema econdmico y la division del trabajo sexo-genérico excluye la discriminacion a
su identidad, rol de género o preferencia sexual. Sin oposicion religiosa y con un espacio de
apertura institucional, el caso critico reune el escenario idoneo para el reconocimiento a esta
forma de masculinidad alternativa. Si se presentan evidencias empiricas que demuestren un
rechazo hacia este grupo, es muy probable que exista un rechazo mayor fuera de la comunidad, al
interior del pais, donde la oposicion religiosa es abierta, las familias son nucleares aunque en
condiciones distintas (monoparentales, ensambladas, del mismo género), pero no son extensas®®
y no se conservan las tradiciones indigenas incluida la lengua y las costumbres.

La proposicion que fue guia en el trabajo de campo establece que un muxe’ es un hombre
que voluntariamente decide adoptar un rol de género diferente al sexo biologico con el que nace.
Algunos muxe’, en su representacion cotidiana se identifican a si mismos como mujeres

zapotecas en una sociedad con fuerte inclinacion matriarcal. Esta eleccidn les permite conservar

15 Se considera la diferencia entre las regiones urbanas y rurales.

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-513-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

su estatus: como un hombre que se desempefia como una mujer y que puede hacer las cosas
reservadas a los dos géneros en la comunidad.

Asimismo, en la eleccion de las unidades de observacion, -familias extensas con
miembros no heterosexuales, grupos autodenominados muxe’, autoridades médica, eclesiastica y
de educacién-, se buscO recuperar datos que aportaran elementos etnograficos de campo a la
discusion sobre la construccion de masculinidades no hegemonicas alternativas y de un tercer
género, enfatizando la condicion relacional en la construccion del género. Se presenta una vision
holistica y del contexto y no particularista con énfasis sobre los sujetos que se autodenominan
muxe’. Se excluyen en este articulo las estrategias de los muxe’ fuera de la region por considerar
que no permiten un analisis desde las condiciones culturales dominantes en Juchitan de Zaragoza
ya que se presentan dentro de un contexto androcéntrico nacional donde predomina una
concepcidn binaria dominante sobre el género.

Ante la disyuntiva en los enfoques antropologicos etic versus emic (Pike, 1967) o del
particularismo versus comparativismo en antropologia, el presente articulo plantea que desde la
vision de los actores, se pueden recuperar los principales elementos que permiten hablar de una
masculinidad alternativa o de tercer género considerando dos elementos: en primer lugar el uso
en la lengua zapoteca que asocia performatividades alternativas (Butler, 1990) y conductas de
hombres que son flexibles y en segundo lugar la pervivencia de elementos indigenas zapotecos en
las familias extensas con miembros no heterosexuales.

Sobre la imposibilidad de generalizacion estadistica en los estudios de caso, se coincide
con Giménez (2012), cuando sostiene que la generalizacion de los hechos sociales es imposible
ya que estan anclados en un contexto histérico y geografico particular, de manera que no es
posible tener enunciados universales sino acotados en tiempo y espacio y referidos a las
condiciones particulares que se busca estudiar. En ese sentido, el articulo presenta un estudio de
caso que permite discutir sobre las alternativas en la construccion de masculinidades y el trabajo.

En relacion a la autodenominacion como muxe’ y a las diferencias identitarias de los
hombres muxe’ zapotecos, el uso de tipologias pretende mostrar las diferencias en la
performatividad que es posible gracias a las condiciones culturales que disfrutan los hombres en
la sociedad zapoteca y a la flexibilidad en los roles de género. El uso en la lengua zapoteca para
designar al muxe’ como un hombre con un rol diferente al de mujeres y hombres muestra la

connotacion ideologica y vinculante del lenguaje en la dimension de género. El respeto a la

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-514-

Nova Scientia



Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

tradicion involucra los aspectos de construccion de espacios en el sistema social para las précticas
econdmicas de los hombres muxe’.

La investigacion utiliz6 un enfoque cualitativo, con énfasis en la percepcion de los muxe’;
previo al trabajo de campo se realizd una revision documental que incluy6 libros, periédicos,
articulos indizados y videos disponibles en el internet asi como en las redes sociales de los
muxe’. Se establecieron contactos en la ciudad de Juchitdn y en la capital del estado. La
informacién obtenida se triangulé con las entrevistas llevadas a cabo en Juchitan y en Oaxaca a
personas que se identifican como muxe’, investigadores y autoridades.

El trabajo de campo se realizd durante el mes de marzo de 2016, las técnicas de
recuperacion de informacion fueron la observacién no participante y las entrevistas
semiestructuradas. Se presentan los resultados de nueve de ellas; el analisis de la informacién
siguid el método fenomenoldgico enfatizando aquellos aspectos que para el grupo son
importantes. La informacion incluye la vision de activistas en la Direccion de Politicas Publicas
para la diversidad sexual y del grupo de activistas conocidas como las Intrépidas Buscadoras del
Peligro. Las entrevistas en Juchitdn incluyeron autoridades culturales y religiosas asi como
mujeres y hombres juchitecos que non muxe’. La informacién se triangulé con los documentos

publicados sobre el tema y disponibles en internet.

Resultados

Sobre la division del trabajo y genero entre los muxe’ de Juchitan, la asignacion de roles de
género entre los muxe’ de Juchitan da cuenta de los codigos de significados compartidos que los
miembros de la comunidad reproducen dia a dia. A pesar de estar envuelta en un proceso de
cambio y apertura cultural (Michel 2006), la comunidad®® de Juchitan mantiene su esencia
indigena y los roles se asumen entre los grupos que se autodenominan zapotecos. Alberti (1994),
establece que la relevancia del estudio sobre la construccion simbdlica del género desde la etnia
radica en el hecho de que dentro de la etnia se pueden apreciar varios elementos: la identidad
posicional de los individuos, la capacidad en el ejercicio del poder de cada uno y el uso del

capital econdmico, cultural, social y simbdlico que cada persona realiza. Alberti (1994) refiere a

16 Se entiende comunidad en el sentido indigena zapoteco, con una estructura de asignacion de género que
corresponde a la tradicién, esquemas de distribucion de bienes y servicios prehispanicos basados en el tequio y la
Guelaguetza, alto grado de religiosidad (que en el caso de esta comunidad es catolica-romana), uso extendido del
idioma zapoteco, practicas culturales zapotecas (vestido, comida, ritos y rituales).

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-515-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

los trabajos de Bourdieu (1989, 29), para sefialar la condicion de hombres y mujeres en variacion
dentro del mismo grupo.

La subjetividad esta relacionada con la posicion y la red de relaciones que cada individuo
tiene en el grupo étnico. Asi, esa subjetividad es producto tanto de la construccién individual y de
historia de vida como del “contexto discursivo cultural” en el que se desenvuelve. Cada persona
“reinterpreta este discurso desde su subjetividad en el horizonte de la etnia” (Alberti 1994, 44).
Otro aspecto que destaca esta autora es el de la estrategia que los grupos indigenas desarrollan a
partir de una identidad étnica que hace alusion a elementos colectivos compartidos por el grupo.
Esto les permite incorporar o0 rechazar elementos propios de la modernidad o del contexto
regional o nacional en el que se encuentran. Esta identidad étnica es un elemento cohesionador
muy fuerte aun cuando el grupo étnico pueda ser una minoria en el contexto nacional.

En el caso de los muxe’ juchitecos, el apego a las tradiciones y la fiesta es un ejemplo de
estrategia compartida que les ha permitido establecer un puente entre la cultura dominante
mexicana y la modernidad con las tradiciones zapotecas. Esto no significa sin embargo, que todos
los muxe’ mantengan relaciones de poder simétricas en las redes de reciprocidad que se
establecen al interior de la comunidad, ya que depende de la posicién del individuo en la
comunidad la posicion de poder que pueda ejercer: “Somos muxe’, NO SOMOS Mujeres, N0 SOMOS
hombres. Tenemos algo de femenino pero no somos mujeres. Soy el que esta en medio de los dos

29

y desde este espacio es que aqui luchamos como muxe’”, (Informante 1).

Un grupo étnico se distingue a partir de varios elementos: la existencia de sistemas de
signos de comunicacion que le son propios: lengua, identificacion en una red o estructura dentro
del grupo. El estudio de la produccion semidtica asi como del discurso y el marco cultural en el
que se desenvuelve permite la interpretacion de aquello que el grupo produce y da sentido a los
ordenamientos de acuerdo con el género. El hablar el idioma zapoteco les ha permitido mantener
vigente la construccion simbdlica étnica de género al mismo tiempo que comienza un cambio

gradual en la comunidad.

“Por la defensa de nuestra lengua, nosotras no nos ponemos otro nombre (gay, travesti,
transexual), al decir muxe’ va implicado todo, sabemos que es transgénero. Nosotras

somos muxe’ y hemos trabajado mucho para que el término no sea peyorativo. No me

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-516-

Nova Scientia



Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

29

siento mujer, ni tampoco quiero ser mujer, no soy hombre, no soy mujer, soy muxe’”.

(Informante 1).

En la sociedad juchiteca con apego a la tradicion indigena zapoteca, los roles de trabajo
para hombres y mujeres son rigidos. Los primeros se encargan de las labores de la tierra y la
ganaderia, mientras que las mujeres se dedican tanto al hogar como al intercambio o venta en los
mercados. Su dedicacion al comercio les da una mayor visibilidad. Esta se refuerza en las fiestas
tradicionales (velas)!’, en la elegancia de los trajes tipicos, en los desfiles y en las fiestas
tradicionales. Las mujeres posibilitan las redes de solidaridad e intercambio que tienen su
expresion econdmica en la fiesta.

Las velas asi como los ritos de paso son la ocasion para organizar econémicamente a la
comunidad. La division del trabajo dentro del hogar refleja la tradicion indigena en la region que
incluye no solo el trabajo femenino/masculino sino el de los muxe’ que en Juchitan esta ligado
con el comportamiento domestico y el cuidado de los padres enfermos o ancianos. Asimismo,
fuera del hogar, este trabajo se expresa en emprendimientos o pequefias empresas que tienen los
muxe’, SU éxito radica en el aprovechamiento de las redes de solidaridad para la organizacion de

las velas o fiestas patronales.

“La vela viene de velada no viene de cirios, sino que es de velada, es de desvelarse y se
hace de noche. Se realiza una misa ofrecida a San Vicente, hay una tirada de frutas,
existe una banda que toca sones adentro de la vela, existen los puestos de los socios de
las velas, los invitados. Lo unico diferente seria la pasarela que hacen las travestis,
porque lo hace una agrupacion de muxes’y creo que es ldgico que haya eso. Pero de alli
todo, los invitados son todo el pueblo y familias llegan con sus hijos, con sus esposos,
toda la familia llega a la vela. Es mas, mucha gente se pelea o anda buscando quién la
invite a la vela, porque quiere estar en esa vela. Pasa algo muy interesante, en esa época,

en esa sola noche de Intrépidas, se abarrotan los hoteles de Juchitan, cosa que no pasan

17 Una vela es una fiesta comunal religiosa que se celebra periédicamente durante varios dias. Tiene un organizador
0 mayordomo y un esquema ritual que no cambia. El objetivo es pasar la noche en vela (sin dormir) para celebrar a
un santo catélico. Puede durar varios dias donde los asistentes participan en festejos, comidas y bailes; comienza con
una “Regada de frutas” o desfile por las calles en carros alegdricos con musica de banda donde se regalan frutas y
pequefios utensilios domésticos o juguetes de plastico. Posteriormente se organiza un baile o carnaval donde se asiste
por invitacién y culmina al dia siguiente.

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-517-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

mayo, en mayo viene mucha gente, pero esa gente tiene familiares en Juchitan y se queda
en casa de sus familiares. En la vela de las Intrépidas llega mucha gente que no tiene
parientes aca, por eso se abarrotan los hoteles ”, (Bartolo, 2010 p. 21-22).

A pesar de encontrar mayor apertura en Juchitan, se encontrd que la tolerancia hacia las
expresiones de diversidad sexual es limitada y que existe discriminacion laboral que puede variar
segun la performatividad de género que adopte el/la muxe’: “en la séptima, en la novena, donde
no pueden estudiar, las muxe’ comienzan a temprana edad con oficios informales, domésticas,
bordadoras, tejedoras, cantineras, en el trabajo sexual, pero si estudian y visten de hombre
pueden ser arguitecto, maestro, politico”, (Informante I1). La razén para la creciente intolerancia
hacia la condicion de los muxe’ es el crecimiento de la ciudad de Juchitan de Zaragoza, los
movimientos migratorios y la organizacion politica del municipio que no es por usos Yy
costumbres indigenas sino a traves de partidos politicos. Estos tres elementos en conjunto ejercen
presion sobre las condiciones ideoldgicas dominantes de los grupos indigenas zapotecos. Aunado
a ello, la falta de una politica publica de rescate del idioma zapoteco que impacte en forma
general a la poblacion zapoteca a través de las escuelas no permite que los jovenes indigenas
conserven su idioma.

En general la poblacién indigena que se autodenomina como muxe’ en Juchitan de
Zaragoza es vulnerable, aunque también existen diferencias con respecto al grado de
vulnerabilidad. Las personas que migran fuera de Oaxaca hacia la ciudad de México o al
extranjero se enfrentan con el desconocimiento sobre un tercer género y en un esquema binario se
asumen como “gays” u “homosexuales”. Los muxe’ que deciden quedarse en el estado y el
municipio pueden ejercer una mayor flexibilidad en su expresion genérica aunque un grupo de
ellos ha decidido “vestirse”, expresion que hace alusion a ejercer un rol femenino en la
comunidad. “Muchas muxe’ jovenes se estan capacitando y al vestirse las mujeres juchitecas lo
hicieron también rescatando elementos culturales, ahora, esas jovenes se definen como gays,
mujeres transgénero, drag queens, hombres con parejas heterosexuales y con hombres sin sexo”.
(Informante 11).

En el caso de los hombres que deciden adoptar el rol de género femenino en forma
permanente y se auto reconocen como mujeres, son los que se encuentran en mayor desventaja

laboral. Existen otros muxe’ que utilizan vestidos tradicionales en forma ocasional con motivo de

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-518-

Nova Scientia



Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

las velas pero no desempefian necesariamente actividades laborales propias de mujeres durante
todo el afio. Las actividades laborales mas importantes para el primer grupo, estan relacionadas
con las que tradicionalmente hacen las mujeres en la comunidad zapoteca: trabajo doméstico,
cuidado de los hermanos menores, de los parientes y de los padres. Este tipo de empleo no es
reconocido ni pagado aunque se han modificado las condiciones laborales en el municipio de
Juchitan de Zaragoza a la par que la regidn entr6 en un proceso de modernizacion.

Algunos muxe’ logran obtener ingresos de micro empresas en emprendimientos propios,
auto empleéndose; las actividades que mas se mencionaron en las entrevistas fueron: cocinera,
estilista, modista, bordadora, artesana. Algunos de ellos son también empleados o vendedores de
cosméticos. Los emprendimientos no cuentan con apoyos bancarios y en muchos casos se
reducen a condiciones laborales de autoempleo o empleo en precariedad sujeto en muchos casos
a la demanda de bordados para vestidos o trabajos relacionados con las fiestas tradicionales.

Una muxe’ puede ser aceptada en la comunidad por el aporte economico con el que
contribuye pero enfrenta restricciones que otras mujeres indigenas no tienen: aunque aspire al
matrimonio con un hombre, no puede casarse porque se considera “antihigiénico” que debido a
su condicion, elabore comida 0 maneje alimentos. Es quizas este grupo de mujeres muxe’ las mas
discriminadas ya que no hay politicas publicas que las apoyen para un reconocimiento legal como
mujeres ni son objeto de los beneficios de programas publicos para mujeres indigenas. Al mismo
tiempo, la permanencia en familias extensas sin ningun derecho a pago por su trabajo no asegura
que los recursos destinados para apoyar a las familias en pobreza extrema puedan ser manejados
por una muxe’. “Un muxe’no se puede casar, el muxe’ te va a dar dolor de cabeza, mas si se
viste de mujer, o tiene VIH. Es un mito que sean considerados una bendicion en la familia”,
(Informante 111).

Las politicas publicas en contra de la discriminacion de género hacen énfasis en la salud
publica y prevencion para enfermedades de transmision sexual pero no existen politicas de apoyo
para los emprendimientos o desarrollo de programas de capacitacion para ellas. En una entrevista,
una muxe’ afirmé que la orientacion de las politicas de salud en la prevencion, deja de lado los
apoyos que requieren las muxe’ transexuales: médicos especialistas en cambio de género,

endocrindlogos y psicélogos. Por otro parte, tampoco hay mecanismos que agilicen el cambio de

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-519-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

nombre o la regulacion laboral, a pesar de que el municipio tiene prestigio de reconocer la
diversidad sexual. 8

Para aumentar sus ingresos, las muxe’ se valen de las redes de intercambio y solidaridad
en la comunidad LGBT y dentro del municipio de Juchitén, este mecanismo les permite recibir
ayuda y colaborar con otros muxe’ en las fiestas tradicionales y de promocién cultural del
municipio. A traves de la organizacion de las fiestas, se conservan los lazos comunales y se
obtienen ingresos adicionales, pero no se eliminan las asimetrias que existen entre los grupos
muxe’ involucrados en la organizacion ya que no todos reciben iguales ganancias por la
organizacion. Las tradiciones zapotecas se conservan pero se han mezclado con las tradiciones
occidentales, se observa el uso de plastico y de cerveza en lugar de productos naturales; la fiesta
se entiende mas como una forma de vida y de intercambio que como un ritual regulador. En ese
sentido, la fiesta favorece mas a las empresas grandes ya que aprovechan este tipo de costumbres
y las modifican. La entrada a una vela, por ejemplo, puede o no incluir la comida tipica como
marca la tradicion, pero no se excluye un carton de cerveza por persona.

La promocién de la region como un paraiso gayfriendly (amigable para el turismo
homosexual) atrae numerosos visitantes durante la vela del grupo muxe’ (la mas conocida es la
de las Intrépidas Buscadoras del Peligro), beneficiando a restauranteros, hoteleros y personas
con salones de fiesta.

Los principales problemas de este grupo son la precariedad laboral, la discriminacion
laboral y el alcoholismo. Se han reducido los casos de infecciones de transmision sexual pero
falta atencion para los muxe’ mas viejos y aquellos que por la discriminacion tienen que salir de
la region. Existe otro grupo de muxe’ que puede 0 no vestirse, que recibe menos atencion en la
comunidad y por parte de los turistas. En este grupo se encuentran los muxe’ que pueden casarse
y tener hijos, algunos reciben la aprobacion de la comunidad y logran terminar carreras técnicas y
universitarias encontrando menor resistencia para su expresion genérica y menor discriminacion
laboral. A este grupo pertenecen los muxe’ mas acomodados, los que organizan las velas y

pueden fungir como mayordomos*® de las mismas.

18 La informacion disponible en internet sobre los muxe’ y el grupo de las “Intrépidas Buscadoras del Peligro”, es
muy abundante, asi como la propaganda sobre las velas y festividades de origen religioso y secular en la ciudad de
Juchitan de Zaragoza. Esto lleva a una percepcion sobre la region y las condiciones de los/las muxe’ que no es real
para el grupo en general ni para cada muxe” en lo particular.

19 De acuerdo con la tradicién, el mayordomo es designado de acuerdo con el nivel de estatus y poder econdmico que
tiene en la comunidad. Su papel es el de asegurarse que el rito y el ritual se cumpla como lo marca la tradicion.

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-520-

Nova Scientia



Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

Discusion o Conclusiones

Se encontrd que entre los hombres muxe’ de Juchitan, la division del trabajo se encuentra
estrechamente ligada a la construccion de género, ligada con una tradicion indigena que es fuerte
en la regidn, pero que comienza a resquebrajarse ante el esquema binario nacional dominante de
hombre-mujer. Se observé discriminacién hacia los grupos de muxe’ en general aunque no todos
ellos comparten la misma condicion. La division del trabajo dentro del hogar coloca a las muxe’
que adoptan roles femeninos en ocupaciones tradicionales de mujeres; los muxe’ que se
desenvuelven en la esfera publica, lo pueden hacer adoptando una identidad femenina y ligandose
con actividades remuneradas pero en roles femeninos; o adoptando roles masculinos, vy
realizando actividades remuneradas propias de hombres. Esta esquematizacion, reiterativa en el
mundo occidental contemporaneo, no permite integrar a individuos desde un tercer género,
discrimina doblemente a los muxe’ ya que al adoptar un rol de género femenino y autodefinirse
como zapotecas, Se les discrimina como mujeres y como indigenas.

La asignacion de roles de género entre los muxe’ se reproduce a través de codigos de
significados compartidos, por lo que el hablar el idioma zapoteco en el grupo de referencia
identitaria, es muy importante. Se encontr0 que la etnia provee la relevancia necesaria para
construir el género y que la identidad posicional de los individuos dentro de la comunidad puede
variar encontrandose diferencias en el poder econdmico, la capacidad de decision y de estatus
entre ellos. Otro aspecto que refuerza la identidad zapoteca es la institucionalizacion de las
fiestas rituales.

Desde el punto de vista economico, para aumentar sus ingresos los muxe’ establecen
estrategias de sobrevivencia mediante la creacion de redes de intercambio y solidaridad que se
corresponden con estrategias prehispanicas de distribucion de recursos y fuerza de trabajo. En
Juchitan las redes de apoyo y solidaridad son el mecanismo para la colaboracion con otros muxe’,
para la organizacion de las fiestas tradicionales y la promocion cultural del municipio Su
condicién de género y su participacion en las fiestas rituales atrae la atencién mediatica. A través
de la organizacion de las fiestas, se conservan los lazos comunales y se obtienen ingresos

adicionales.

Normalmente el mayordomo es una persona que por su prestigio tiene una familia establecida y esta casado con una
mujer. Durante todo el afio, se prepara la fiesta ritual, se organizan los eventos que le anteceden y los que se deben
llevar a cabo en la iglesia y en las calles. Asimismo organiza la comida y la bebida con la que se festejaré a los
invitados. Asigna roles a los otros miembros de la comunidad y de su familia.

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-521-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

A pesar de que los muxe’ se han convertido en un atractivo turistico, existe una creciente
intolerancia hacia su condicion, debido a los constantes movimientos migratorios y la
organizacion politica del municipio. Con estas caracteristicas, los usos y costumbres indigenas se
ven desplazados para posicionarse en la légica de los partidos politicos: intereses creados y
mediados por relaciones de poder establecidas. AuUn y cuando la conservacion del idioma
zapoteco les ha permitido a los muxe’ mantener vigente su construccion simbdlica étnica como
un tercer género, los cambios graduales en la comunidad van de la mano de la influencia del
modelo econdmico neoliberal.

Asi, la division del trabajo sexo-genérica flexible entre los muxe’ les ha permitido en la
comunidad alcanzar cierto grado de tolerancia. Se aceptan las expresiones de diversidad sexual,
pero con una frontera perfectamente marcada. Existe una discriminacién laboral, que depende de

la performatividad de género que adope el/la muxe’.

Agradecimientos

A las otras hijas de San Vicente, a Las Intrépidas Buscadoras de Peligro.

A la Universidad Autdnoma de Querétaro, quien financia esta investigacion a través del Fondo
FOFIUAQ.

Referencias

Alberti, Pilar. (1994). La identidad de genero y etnia desde una perspectiva antropologica.
Antropoldgicas Nueva Epoca (10): 31-46.

Bartolo, Marcial, Eli V. (2010). Las otras hijas de San Vicente. Oaxaca: Carteles Editores-
Proveedora Grafica de Oaxaca.

Bonino, Luis. (2003). Masculinidad hegemonica e Identidad masculine. Dossiers Feministes (6):
7-36. http://www.raco.cat/index.php/DossiersFeministes/article/viewFile/102434/153629.
(20 de febrero de 2016).

Bourdieu, Pierre. (1989). EIl espacio social y la génesis de las clases sociales.

http://www.culturascontemporaneas.com/contenidos/espacio social y genesis.pdf.
(15 de febrero de 2016).

Borges, José Luis. (1952). Nueva refutacion del tiempo (Otras inquisiciones), version

Digital. http://www.literatura.us/borges/refutacion.ntml (15 de mayo de 2016).

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-522-

Nova Scientia


http://www.raco.cat/index.php/DossiersFeministes/article/viewFile/102434/153629
http://www.culturascontemporaneas.com/contenidos/espacio_social_y_genesis.pdf

Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

Burin, Mabel. (2008). Las fronteras de cristal en la carrera laboral de las mujeres. Género,
subjetividad y globalizacién. Anuario de Psicologia 39 (1): 75-86.

Burin, Mabel. (2009). Construccion de la subjetividad masculina. En Varones. Género y
subjetividad masculina, editado por Mabel Burin e Irene Meler, 127-154. Buenos Aires:
Libreria de Mujeres.

Burin, Mabel e Irene Meler. (2010). Geénero y Familia. Poder, amor y sexualidad en la
construccion de la subjetividad. Buenos Aires: Paidos.

Burin, Mabel. (2012). Masculinidades y femineidades: identidades laborales en crisis. En La
Crisis del Patriarcado, editado por Mabel Burin, Irene Meler, Débora Tajer, Juan Carlos
Volnovich y César Hazaki, 63-78. Buenos Aires: Topia Editorial.

Butler, Judith. (1997). Lenguaje, poder e identidad. Espafia: Editorial Sintesis.

Butler, Judith. (1990). Actos performativos y constitucion del género. Un ensayo sobre
fenomenologia y teoria feminista. En Performing Feminism Feminist Critical Theory and
Theatre, editado por Sue-Ellen Case, 270-282. Baltimore: Johns Hopkins University
Press.

Castafieda, Marina. (2007). EI machismo invisible regresa. México: Taurus.

Connell, Robert. (1987). Gender and Power. Estados Unidos: Stanford University Press.

Connell, Raewyn y James Messerchmidt. (2005). Hegemonic Masculinity: Rethinking The
Concept. Gender & Society, 19 (6): 829-859.

Connell, Robert, Jeff Hearn y Michael S. Kimmel. (2005). Introduccion. En Handbook of studies
on men and masculinities, editado por Michael Kimmel, Jeff Hearn y Robert Connell, 1-
11. California: SAGE Publications.

Corkovic, Laura Miroslava. (2012). La cultura indigena en la fotografia Mexicana de los 90s,
Tesis doctoral en Antropologia social y cultural, Universidad de Salamanca.

Costa, Malena. (2006). Distintas consideraciones sobre el binarismo sexo/género. A parte Rei
Revista de Filosofia: 1-7.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4143791&orden=379042&info=link
(20 de enero de 2016).

De Barbieri, Martha Teresita. (1993). Sobre la categoria género. Una introduccion tedrico-

metodologica. Debates en Sociologia 18: 145-169.

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-523-

Nova Scientia



Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

De Barbieri, Martha Teresita. (1996). Certezas y Malos entendidos sobre la categoria de género.
En Estudios Basicos sobre Derechos Humanos IV, editado por Laura Guzman, 47-84.
San José — Instituto Interamericano de Derechos Humanos — Comision de la Union
Europea.

Dominguez Ruvalcaba, Héctor. (2013). De la sensualidad a la violencia de genero. La
modernidad y la Nacion en las representaciones de la masculinidad en el México
contemporaneo. México: Publicaciones de la Casa Chata - Conacyt.

Flores Martos, Juan Antonio. (2010a). Los cuerpos mediadores o los transgéneros amerindios. En
Retoricas del cuerpo amerindio, editado por Manuel Gutiérrez Estévez y Pedro Pitarch,
291-333. Madrid: Editorial Iberoamericana.

Flores Martos, Juan Antonio. (2010b). Travestidos de etnicidad zapoteca: una etnografia de los
muxes’ de Juchitdn como cuerpos poderosos. En Hojas de Warmi, (15): 1-24.
http://revistas.um.es/hojasdewarmi/article/viewFile/158881/138331 (15 de enero de
2017).

Flores Martos, Juan Antonio. (2012). Cuerpos poderosos y sobreexpuestos. Los muxes’ de
Juchitdn como transgeneros amerindios modernos. En Modernidades indigenas, editado
por Pedro Pitarch y Gemma Orobitg, 319-439. Madrid: Editorial Iberoamericana.

Goffman, Erving. (1993). La presentacion de la persona en la vida cotidiana. Buenos Aires:
Amorrortu.

Giménez, Gilberto. (2012). El problema de la generalizacion en los estudios de caso. Cultura'y
representaciones sociales 7 (13): 40-62
http://www.scielo.org.mx/pdf/crs/v7n13/v7n13a2.pdf. (20 de marzo de 2015).

Gonzalez, Maria Nohemi. (2013) ¢Queé hacer con la identidad de género? ¢Subvertirla, situarla o

disolverla? Reflexiones desde la filosofia critica feminista. Barranquilla: RED HILA -
Ediciones Universidad Simon Bolivar.

Gomez, Agueda y Marinella. Miano. (2008). Dimensiones discursivas del sistema de sexo y
género entre los indigenas zapotecas del Istmo de Tehuantepec (México). Papers (88):
165- 178. https://ddd.uab.cat/pub/papers/02102862n88/02102862n88p165.pdf 10 de
febrero de 2015)

Gomez, Agueda. (2010). Etnicidad y tercer género. Ponencia presentada en el X1V Encuentro de

Latinoamericanistas Espafioles. Santiago de Compostela, Espafia. Universidad de

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-524-

Nova Scientia


http://www.scielo.org.mx/pdf/crs/v7n13/v7n13a2.pdf
https://ddd.uab.cat/pub/papers/02102862n88/02102862n88p165.pdf

Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

Santiago de Compostela, Centro Interdisciplinario de Estudios Americanistas Gumersindo
Busto; Consejo Espariol de Estudios Iberoamericanos.

Hyde, Janet Shibley. (2005). The gender similarities hypothesis. American Psychologist 60 (6):
581-592. doi: 10.1037/0003-066X.60.6.581.

Kinsey, Alfred Charles, Wardel, Pomeroy y Martin, Clyde. (1948). Sexual behavior in the human
male. Philadelphia: W. B. Saunders and Co.

Lamas, Marta. (2000). Diferencias de sexo, género y diferencia sexual. Cuicuilco Nueva Epoca 7
(18): 1-24. http://www.redalyc.org/pdf/351/35101807.pdf (15 de enero de 2015).

Mead, Margaret. (1935). Sex and Temperament in Three Primitive Societies. Nueva York:

William Morrow and Company.

Meler, Irene. (2012). Las relaciones de género: su impacto en la salud mental de mujeres y
varones. En La Crisis del Patriarcado, editado por Mabel Burin, Irene Meler, Debora
Tajer, Juan Carlos Volnovich, Cesar Hazaki, 23-46. Buenos Aires: Topia Editorial.

Miano, Marinella. (2001). Género y Homosexualidad entre los Zapotecas del Istmo de
Tehuantepec. El caso de los muxe’. Ponencia presentada en el IV Congreso Chileno de
Antropologia. Colegio de Antropologos de Chile A. G.
http://www.aacademica.org/iv.congreso.chileno.de.antropologia/101 (15 de enero de
2015).

Miano, Marinella. (2002). Hombre, mujer y muxe’ en el Istmo de Tehuantepec. México: INAH -
Plaza y Valdés.

Miano, Marinella y Agueda Goémez. (2006). Dimensiones simbélicas sobre el sistema
sexo/género entre los indigenas zapotecas del Istmo de Tehuantepec (México). Gazeta de
Antropologia 22: Texto 22-23  http://www.ugr.es/~pwlac/G22_23Agueda_Gomez-
Marinella_Miano.html. (25 de noviembre de 2014).

Miano, Marinella. (2010). Muxe’: Nuevos liderazgos y fendmenos mediaticos. Revista Digital
Universitaria 11 (9). 3-15http://www.revista.unam.mx/vol.11/num9/art87/art87.pdf (15
de enero de 2015).

Michel, Aurélia. (2006). Treinta afios de modernizacion en Juchitan. Velas, fiestas y cultura

zapoteca en los procesos de transformacion social. TRACE (5):0 63-76.
http://cemca.org.mx/trace/T50/Michel_T50. (20 de marzo de 2016).
Moreno, Monica y Emiko Saldivar. (2016). We Are Not Racists, We Are Mexicans: Privilege,

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-525-

Nova Scientia


http://www.redalyc.org/pdf/351/35101807.pdf
http://www.revista.unam.mx/vol.11/num9/art87/art87.pdf

Expresion y trabajo de los Muxe' del Istmo de Tehuantepec, en Juchitan de Zaragoza, México

Nationalism and Post-Race Ideology in Mexico. Critical Sociology 42(4-5):515-533 doi:
10.1177/0896920515591296.
Planned Parenthood. (2016). Orientacion Sexual y Genero. Planned Parenthood.

https://www.plannedparenthood.org/esp/temas-de-salud/orientacion-sexual-y-

genero/genero-e-identidad-de-genero. (10 de abril de 2016).

Pike, Kenneth Lee (1967). Language in relation to a unified theory of structure of human
behavior. United States: Mouton de Gruyter

Reynoso, Carlos. (2008). Corrientes teoricas en antropologia. Perspectivas desde el siglo XXI.
Buenos Aires: sb - Coleccion Complejidad Humana.

Rodriguez-Larralde, Alvaro e Irene Paradisi. (2009). Influencia de factores genéticos sobre la
orientacion sexual humana: una revision. Investigacion Clinica 50 (3): 377- 391.
http://bases.bireme.br/cgi-
bin/wxislind.exe/iah/online/?IsisScript=iah/iah.xis&src=google&base=LILACS&lang=p
&nextAction=Ink&exprSearch=564790&indexSearch=ID (10 de marzo de 2016).

Royce, Anya. (2002). Learning to see, learning to listen: thirty-five years of fieldwork with the
Isthmus Zapotec. En Chronicling Cultures. Long- Term Field Research in Anthropology,
editado por Robert Kemper y Anya Peterson, 8-33. Estados Unidos: Altamira Press.

Rubin, Gayle. (1986). El trafico de mujeres: notas sobre la “economia politica” del sexo. Revista
Nueva Antropologia VI (030): 95-145.
http://www.caladona.org/grups/uploads/2007/05/E1%20trafico%20de%20mujeres2.pdf. (1
de junio 2013).

Tajer, Débora. (2012). Notas para una practica psicoanalitica pospatriarcal y posheterénima. En
La Crisis del Patriarcado, editado por Mabel Burin, Irene Meler, Débora Tajer, Juan
Carlos Volnovich y César Hazaki, 79-92. Buenos Aires: Topia Editorial.

Tufdn, Esperanza. (2000). Género. En Léxico de la Politica, editado por: Laura Baca Olamendi,
Judit Bokser-Liwerant, Fernando Castafieda, Isidro H. Cisneros, German Pérez Fernandez
del Castillo, 265-268. México: FLACSO — CONACYT - Fundacion Heinrich Boll - FCE.

Urbiola, Alejandra, Angel Vazquez y Guadalupe Macias. (2016). Etnicidad y género: los muxe’
zapotecas de Juchitan. ;Ante una alternativa no binaria?. En La agenda emergente de las
ciencias sociales. Conocimiento, critica e intervencion, Memorias del 5 Congreso

Nacional de Ciencias Sociales, editado por Oscar Contreras Montellano y Hugo Torres

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-526-

Nova Scientia


https://www.plannedparenthood.org/esp/temas-de-salud/orientación-sexual-y-genero/genero-e-identidad-de-genero
https://www.plannedparenthood.org/esp/temas-de-salud/orientación-sexual-y-genero/genero-e-identidad-de-genero

Urbiola Solis, Alejandra E. et al.

Salazar, 380-397. Guadalajara: COMECSO - Universidad de Guadalajara.
http://drive.google.com/file/d/0B067z7sGgOWVESCVXRINXBHUKk/view (10 de
octubre de 2016).

Volnovich, Juan Carlos. (2012). Patriarcado: marxismo, feminismo y psicoandlisis. En La Crisis
del Patriarcado, editado por Mabel Burin, Irene Meler, Débora Tajer, Juan Carlos

Volnovich y César Hazaki, 47-62. Buenos Aires: Topia Editorial.

Vitale, Luis. (1983). Génesis y desarrollo del modo de produccion comunal — tributario de las
formaciones sociales inca y azteca. Boletin Americanista (33): 85-117.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2937961 (20 de abril de 2016).

Vrana, Heather. (2007). An “Other” Woman?: Juchitec Muxes’ in Marie Claire and
Documentary. Michigan Feminist Studies 21 (1)
http://hdl.handle.net/2027/spo.ark5583.0021.101 (20 de febrero de 2016).

Nova Scientia, N° 19 Vol. 9 (2), 2017. ISSN 2007 - 0705. pp: 502 — 527
-527-

Nova Scientia


http://drive.google.com/file/d/0B067z7sGqOwVE5CVXRJNXBHUkk/view

	Método
	Resultados
	Discusión o Conclusiones
	Referencias

