doi.org/10.21640/ns.v12i25.2460
Ciencias Humanas y Sociales

Mindfulness disposicional, espiritualidad y religion y su papel como factores
protectores del consumo de sustancias en adolescentes mexicanos
Dispositional mindfulness, spirituality and religion, and their role as protective

factors of substance use in Mexican adolescents

Axel Ramirez-Gardufio®
Marcela Veytia Lopez?
Rosalinda Guadarrama Guadarrama?

Jennifer Lira Mandujano®

L Universidad Auténoma del Estado de México, Facultad de Medicina
2 Universidad Autonoma del Estado de México, Instituto de Estudios Sobre la Universidad

% Universidad Nacional Auténoma de México, FES Iztacala
Autor para correspondencia: Axel Ramirez-Gardufio, E-mail: psic.axelrmz@hotmail.com

Resumen

Introduccion: Los adolescentes son particularmente vulnerables a conductas de riesgo, como el
consumo de sustancias psicoactivas (alcohol, tabaco y drogas ilegales), lo que puede conducir a
otros trastornos a lo largo de la vida. A medida que el consumo de sustancias ha aumentado a través
de los afios, es importante la integracion de nuevas perspectivas en la cultura de la prevencion y el
cuidado en la juventud y la poblacion general. Este estudio tuvo como objetivo evaluar las
relaciones entre mindfulness disposicional, espiritualidad y religion, y su papel como factores
protectores del consumo de sustancias psicoactivas en adolescentes, ademas de analizar las
diferencias en las puntuaciones de mindfulness y espiritualidad entre consumidores y no
consumidores de sustancias, y entre los diferentes grupos religiosos/espirituales.

Método: Se llevo a cabo un estudio transversal, donde se evalud a 433 adolescentes estudiantes de

nivel medio superior de entre 14 y 19 afos (Media = 16.27 + .91). Se ejecutaron pruebas de


https://doi.org/10.21640/ns.v12i25.2460

correlacion estadistica para evaluar la relacion entre las variables, ademas de las pruebas t de
Student y ANOVA unidireccional para explorar las diferencias en las puntuaciones de mindfulness
y espiritualidad entre los grupos de consumidores y no consumidores de sustancias, y entre los
grupos religiosos/espirituales, respectivamente. Finalmente, por medio de un analisis de regresion
logistica binaria, se evalud el grado de prediccion de consumo de sustancias psicoactivas.
Resultados: La muestra reporté mayor consumo de sustancias psicoactivas a comparacion de la
ultima encuesta nacional. El mindfulness disposicional se correlacion6 de manera positiva con la
espiritualidad y la religion, y de manera inversa con el consumo de sustancias, con una fuerza de
leve a moderada. Ademds, los individuos que consumian sustancias psicoactivas tenian
puntuaciones significativamente menores en mindfulness a quienes nunca habian consumido en
absoluto, pero no se encontraron diferencias con respecto a las puntuaciones de espiritualidad. Las
puntuaciones en mindfulness y espiritualidad fueron significativamente mayores en quienes
pertenecian formalmente a una religion. Finalmente, la pertenencia a una religion, seguida del
mindfulness disposicional fueron las mejores variables predictoras como factor de proteccion de
consumo de alcohol y drogas, mientras que la espiritualidad no fue una variable que contribuia
significativamente a los modelos y por lo tanto fue eliminada.

Discusién o Conclusion: EI mindfulness disposicional, la espiritualidad y la religion son variables
relacionadas entre si. La pertenencia a la religion y el mindfulness disposicional podrian ser un
mejores factor protector ante el consumo de sustancias en adolescentes que la espiritualidad. El
mindfulness disposicional, ademas, fue mayor en quienes practicaban formalmente una religion.
Finamente, el consumo de sustancias psicoactivas podria alterar las habilidades relacionadas con
el mindfulness, pero es necesaria mas investigacion que pueda complementar y esclarecer estos
resultados en poblacion mexicana.

Palabras clave: mindfulness; espiritualidad; religion; consumo de sustancias; drogas; adolescentes

mexicanos; salud; alcohol; tabaco; adicciones

Abstract

Introduction: Adolescents are particularly vulnerable to risky behaviors, such as the use of
psychoactive substances (alcohol, tobacco, and illegal drugs), which can lead to other disorders
throughout life. As substance use has risen over the years, the integration of new perspectives into

the culture of prevention and care in youth and the general population is important. This study



aimed to evaluate the relationships between dispositional mindfulness, spirituality and religion,
and their role as protective factors of the psychoactive substance use in adolescents, analyzing
additionally the differences in mindfulness and spirituality scores between substance and non-
substance users, and between the different religious/spiritual groups.

Method: A cross-sectional study was carried out, in which 433 adolescent high school students
between the ages of 14 and 19 were evaluated (Mean = 16.27 £ .91). Statistical correlation tests
were performed to assess the relationship between variables, in addition to Student t-test and one-
way ANOVA to explore differences in mindfulness and spirituality scores of substance and non-
substance users, and between religious/spiritual groups, respectively. Finally, by means of a binary
logistic regression analysis, the degree of prediction of psychoactive substance use was evaluated.
Results: The sample reported higher consumption of psychoactive substances compared to the last
national survey. Dispositional mindfulness was positively correlated with spirituality and religion,
and inversely correlated with substance use, with mild to moderate strength. Additionally,
individuals who used psychoactive substances had significantly lower mindfulness scores than
those who had never used it at all, but no differences were found regarding spirituality scores. The
scores in mindfulness and spirituality were significantly higher in those who formally belonged to
a religion. Finally, belonging to a religion, followed by dispositional mindfulness were the best
predictor variables as a protection factor for alcohol and drug consumption, while spirituality was
not a variable that significantly contributed to the models and was therefore eliminated.
Discussion or Conclusion: Dispositional mindfulness, spirituality, and religion are interrelated
variables. Belonging to religion and dispositional mindfulness may be a better protective factor
against substance use in adolescents than spirituality. Dispositional mindfulness was also greater
in those who formally belonged to a religion. Finally, the psychoactive substance use could alter
mindfulness-related abilities, but more research is needed to complement and clarify these results
in the Mexican population.

Keywords: mindfulness; spirituality; religion; substance use; drugs; Mexican teenagers; health;

alcohol; tobacco; addictions

Recibido en: 30-03-2020
Aceptado en: 24-06-2020



Introduccion

La investigacion en psicologia de la salud se ha encargado de estudiar el papel de comportamientos
individuales y colectivos que fomenten el bienestar de las personas en sociedad, de manera que
puedan ayudar a prevenir sintomas de psicopatologia como la ansiedad, la depresion y el abuso de
sustancias psicoactivas. En las Gltimas tres décadas, diversas investigaciones denotan un creciente
interés en el estudio del mindfulness, la espiritualidad, y la religion como aspectos funcionales del
individuo en términos de resiliencia, factores protectores de la salud y afrontamiento (Carmody,
Reed, Kristeller y Merriam, 2008; Koenig, 2012; Tabei, Zarei, y Joulaei, 2016; Zinnbauer et al.,
1997).

El mindfulness, cuya traduccion al espafiol mas cercana, pero menos precisa es “atencion
plena”, tiene sus origenes fundamentales en la meditacion de la tradicion budista, y dentro del argot
cientifico ha sido definido como “prestar atencion de una manera particular: de manera deliberada,
en el momento presente y sin emitir juicios” (Kabat-Zinn, 1994, p. 4). Aunque este término ha sido
conceptualizado operacionalmente como un rasgo de personalidad, una habilidad, o una cualidad
de la atencion, diversos autores apuntan hacia una definicién en términos de conductas particulares,
manifestaciones de la experiencia y procesos cognitivos del individuo (Bishop et al., 2004), los
cuales permanecen inherentes a la persona, y pueden ser entrenados para mejorar la salud mental
y fisica (Keng, Smoskiy y Robins, 2011). En este sentido, el mindfulness puede encuadrarse como
un rasgo disposicional del individuo, que puede perfeccionarse por medio de protocolos de
entrenamiento, como el programa de reduccion del estrés basado en mindfulness (MBSR, por sus
siglas en inglés), y los programas de intervencion terapéuticos en psicologia, basados en
mindfulness (Baer, 2003; Creswell, 2017; Korman y Garay, 2012; Murphy, 2016).

Los mecanismos de accion del mindfulness, han sido teorizados como procesos cognitivos
subyacentes que se traslapan con la regulacion psicoldgica, y cuyos elementos fungen como
moduladores de conductas con relacién a la mejora de la salud mental y prevencion de
sintomatologia clinica, por ejemplo: la atencion enfocada al momento presente; la actitud de

aceptacion de la experiencia directa; la comprensién de las experiencias internas del individuo; y



la regulacion emocional (Coffey, Hartman y Fredrickson, 2010; Hayes y Feldman, 2004). Bajo este
paradigma, se ha demostrado que el mindfulness disposicional y entrenado puede ayudar a lidiar y
proteger a un individuo contra una serie de dificultades psicoldgicas, cuyas dimensiones pueden
ayudar a predecir el consumo problematico de sustancias psicoactivas, el bienestar subjetivo, la
resiliencia, el estrés y la sintomatologia depresiva y ansiosa en distintos grupos de edad (Brown y
Ryan, 2003; Davis y Hayes, 2011; Desrosiers, Vine, Klemanski y Nolen-Hoeksema, 2013; Gander,
Proyer, Ruch, y Wyss, 2013; Karyadi, VanderVeen y Cyders, 2014; Pepping, Duvenage, Croniny
Lyons, 2016).

Por otro lado, tanto la espiritualidad como la religion han cobrado fuerte presencia en la
investigacién psicoldgica y las ciencias de la salud (Cullen, 2016; Lucchetti y Lucchetti, 2014).
Estos dos términos han sido controversiales con respecto a sus definiciones y medicién, pero son
dificiles de ignorar, en el sentido de que forman parte importante de un proceso historico, social
colectivo e individual de la humanidad, y que por lo tanto no pueden descartarse. Aungue la
espiritualidad y la religion aparenten ser dos caras de un mismo fendmeno, algunos autores
enfatizan en que ambos términos son entidades relacionadas, pero independientes (Saucier y
Skrzypinska, 2006; Van Niekerk, 2018). Por lo tanto, debido al traslape conceptual y practico entre
estos términos, en este estudio consideramos conveniente categorizar ambos aspectos en los
individuos como grupos religiosos/espirituales, de modo que se incluyan las afiliaciones seculares
no explicitamente religiosas, como quienes dicen ser “espirituales, pero no religiosos”.
Adicionalmente, se ha sugerido que la espiritualidad y la religiosidad, sean consideradas como
rasgos de personalidad asociados a la resiliencia, humildad, honestidad y altruismo (Aghababaei,
Wasserman y Nannini, 2014; MacDonald, 2000; Rodriguez, Fernandez, Pérez y Noriega, 2011,
Salgado, 2014; Womble, Labbé y Cochran, 2013).

Para propositos del estudio, se considerd la definicion de religion propuesta por Koenig
(2011) quien la describe como un “sistema organizado de creencias, practicas y simbolos disefiados
para facilitar la cercania a lo trascendente o lo Divino y fomentar la comprension de la relacién y
las responsabilidades de uno con los demas que viven en comunidad” (p. 194), mientras que para
la espiritualidad, se usé la definicion proporcionada por la Conferencia del Consenso Internacional

en 2012, que estipula que la espiritualidad es:



un aspecto dinamico e intrinseco de la humanidad a través del cual las
personas buscan el significado, el propoésito y la trascendencia
fundamentales, y experimentan una relacion con uno mismo, la familia, los
demés, la comunidad, la sociedad, la naturaleza y lo significativo o lo
sagrado. La espiritualidad se expresa a través de creencias, valores,

tradiciones y practicas (Puchalski, Vitillo, Hull y Reller, 2014, p. 646).

Una perspectiva importante en el estudio cientifico de la religion y la espiritualidad, reside
principalmente en los procesos psicologicos y contextuales funcionales relacionados con el
significado individual y colectivo, y con las contingencias resultantes de los comportamientos
asociados a estos (Hayes, 1984; Martin y George, 2016), similarmente, la importancia de estudiar
estos fendmenos se encuentra en los efectos que éstas poseen sobre las personas de manera integral
y en sus diferentes areas de funcionamiento, independientemente de su grupo de edad. Por ejemplo,
existen estudios que, considerando uno o ambos términos, han puesto de manifiesto los papeles
protectores en la salud mental (Barbosa Felipe, Pimenta Carvalho y Baptista Andrade, 2015;
Cotton, Zebracki, Rosenthal, Tsevat y Drotar, 2006; Koenig, 2012; Vargas-Valle y Martinez-
Canizales, 2015).

En la adolescencia, los individuos son particularmente vulnerables a conductas de riesgo,
asimismo, esta etapa de la vida supone una cantidad considerable de estrés, puntualmente inducida
por los cambios bioldgicos, cognitivos y sociales que normalmente se experimentan en esta etapa
del desarrollo (Veytia Lopez, Gonzalez Arratia Lopez Fuentes, Andrade Palos y Oudhof, 2012).
Sin embargo, es también aqui donde el proceso de formacién de identidad y consolidacion de
gustos y preferencias es fuerte y maleable, de manera que la adquisicion de habilidades y
significados personales, como las conductas relacionadas con el mindfulness y las practicas
espirituales, pueden impactar de manera positiva en el desarrollo de la personalidad y los estilos de
vida. Considerando que desde el afio 2011, en México el consumo de sustancias psicoactivas como
el alcohol, el tabaco y las drogas ilegales ha ido en aumento en poblacién adolescente (Comisidn
Nacional contra las Adicciones - CONADIC, 2017a, 2017b, 2017c), es prudente que la
investigacion en psicologia de la salud integre nuevas perspectivas en la cultura de la prevencién

de las adicciones y promocion de la salud, tanto a nivel individual como comunitario;



adicionalmente, la investigacion en fendmenos como el mindfulness y la espiritualidad es muy
limitada en México.

Asi entonces que el objetivo principal de este estudio fue evaluar las relaciones entre
mindfulness disposicional, espiritualidad y religion, y su papel como factores protectores del
consumo de sustancias psicoactivas en adolescentes, ademas de analizar las diferencias en las
puntuaciones de mindfulness y espiritualidad entre consumidores y no consumidores de sustancias,

y entre los diferentes grupos religiosos/espirituales.

Método

Muestra

Mediante un método de muestreo no probabilistico por conveniencia, se consideraron inicialmente
un total de 473 estudiantes adolescentes de una institucion educativa de nivel medio superior de la
ciudad de Toluca, Estado de México. Se incluyeron participantes de ambos sexos de entre 14 y 18
afios. Se excluyeron aquellos participantes que actualmente estaban recibiendo tratamiento
psicoldgico o psiquiatrico (n = 36) y los grupos religiosos/espirituales con escasa distribucion (n =
4); se contd al final con una muestra de n = 433, con una media de edad de 16.28 afios (DE + .91),

compuesto por 62.2 % de mujeres (n = 270) y 37.8 % de varones (n = 163).

Procedimiento



El proyecto del presente estudio se sometio a evaluacion del Comité de Bioética del Centro de
Investigacion en Ciencias Médicas (CICMED) de la Universidad Auténoma del Estado de México
(UAEMEX). Se solicitd un permiso por parte del plantel académico con las autoridades para
acordar horarios y grupos disponibles de aplicacion. Previo a la aplicacion de los instrumentos, se
entregaron grupalmente cartas de asentimiento informado a los estudiantes, y se requirié ademés
el consentimiento informado de su padre, madre o tutor explicando el propdsito del proyecto y las
consideraciones éticas. Una vez que ambos documentos fueron recogidos y revisados, se continu6
con la aplicacién de instrumentos en un plazo de aproximadamente treinta minutos por aplicacion

grupal. Los datos fueron capturados y analizados estadisticamente por computadora.

Instrumentos

Ficha Sociodemografica. Formato donde se preguntaban datos generales, como sexo, el grupo
religioso/espiritual, consumo de sustancias (alcohol, drogas y tabaco), situacion laboral,
orientacion sexual y estado conyugal de los padres. La variable de grupos religiosos/espirituales a
los que los sujetos se identificaban actualmente, se manejo con cinco categorias inicialmente: 1)
Sin Religion; 2) Catolico; 3) Cristiano; 4) Espiritual pero no Religioso; y 5) testigo de Jehova,
considerando grupos nacionales reportados por la Encuesta Nacional sobre Creencias y Practicas
Religiosas (RIFREM, 2016). Sin embargo, debido a la escasa proporcion de testigos de Jehova (n
= 4; 2 mujeres), estos fueron eliminados posteriormente de los analisis. La variable de consumo de
sustancias psicoactivas se manejé de manera dicotomica, donde se pregunt6 si actualmente
consumian tabaco o alcohol, si habian consumido drogas ilegales, o si nunca habian consumido
alguno de estos tipos de sustancias en absoluto. Las drogas ilegales se ejemplificaron como:
marihuana/cannabis, cocaina, LSD, hongos alucindgenos, inhalantes, éxtasissMDMA, vy
cristal/metanfetaminas.

Escala de Atencion Consciente (MAAS). Este instrumento fue disefiado por Brown y Ryan
(2003) y ha sido satisfactoriamente adaptado a la poblacion mexicana (Lopez-Maya et al., 2015).

Es una escala de autoreporte compuesto de 15 items en escala Likert, con una puntuacion minima



de 15 y maxima de 90, que tiene como objetivo la medicion de las habilidades disposicionales de
mindfulness en funcidn de la frecuencia de expresion de conductas directamente relacionadas con
el constructo con un factor Unico, donde la carga factorial explica 43.62 % de la varianza total y se
reporta un indice de confiabilidad de o = .89 en poblacién normativa; para este estudio, el nivel a
fue = .90.

Cuestionario de Espiritualidad (SQ). Desarrollado inicialmente por Parsian y Dunning (2009) y
adaptado al idioma espafiol (Diaz Heredia, Mufioz Sdnchez y De Vargas, 2012), es un instrumento
con 29 items en escala tipo Likert divididos en subescalas: 1) Autoconsciencia (AC); 2)
Importancia de las Creencias Espirituales (ICE); 3) Préacticas Espirituales (PES); y 4) Necesidades
Espirituales (NE), el cual pretende medir el grado de acuerdo con respecto a la basqueda de sentido
en la vida, autoactualizacién, y conexion con uno mismo y con el universo. La puntuacién minima
es de 29, y la méxima de 116. La confiabilidad de este instrumento es de o = .88, y los cuatro
factores que le componen explican el 52.60 % de la varianza; para este estudio, el nivel de a fue de
91.

Analisis estadistico

Se realizo la prueba de bondad de ajuste de Kolmogorov-Smirnov para confirmar la distribucion
de normalidad en las variables, y se elabord un andlisis descriptivo de frecuencias y porcentajes.
Se usaron pruebas de correlacion producto-momento de Pearson y Spearman para identificar la
magnitud de la relacion entre las variables de Consumo de Sustancias Psicoactivas (Alcohol,
Tabaco, Drogas llegales), Religion, Mindfulness y Espiritualidad y las subescalas de este
instrumento. Se ejecutd la prueba t de Student (la prueba U de Mann-Whitney en el caso de
varianzas desiguales) y la prueba de analisis de varianza (ANOVA) unidireccional para analizar
las diferencias entre consumidores y no consumidores de sustancias, y entre los distintos grupos
religiosos/espirituales con respecto a las puntuaciones en Mindfulness y Espiritualidad,

respectivamente. Finalmente, se crearon modelos de regresion logistica binaria para examinar la



probabilidad de consumo de sustancias. Se asumi6 un nivel de confianza en las pruebas de 95 %.

Los datos fueron procesados en el programa IBM SPSS v.23 ®.

Resultados

La muestra estuvo conformada por 433 participantes, de los cuales 62.2 % fueron mujeres (n =
270) y 37.8 % varones (n = 163). La media de edad para toda la muestra fue de 16.27 afios (DE +
.91). Un 89.4 % (n = 387) de la muestra reportd ser heterosexual; 3.5 % (n = 15) mencionaron ser
homosexuales; y 7.2 % (n = 31) bisexuales. Ademés, 14 % de los participantes (n = 61)
mencionaron estar involucrados actualmente en un trabajo remunerado; 20.1 % (n = 87) reportaron
que sus padres se encontraban actualmente separados o divorciados; y 24.7 % (n = 107) tenian vida
sexual activa. En la Tabla 1, se exponen las frecuencias y porcentajes del consumo de sustancias
y de los grupos religiosos/espirituales, ademas de las puntuaciones de los instrumentos expresados
en medias y desviaciones estandar. Con respecto a los grupos religiosos/espirituales, se observa
que la mayoria de los participantes reportaron identificarse como Catolicos (n = 303; 70 %). Por
otro lado, casi la mitad de la muestra reportdé consumir alcohol actualmente (45.3 %), mientras que

mas de la mitad nunca habia consumido tabaco (80.6 %), ni drogas ilegales (83.8 %).

Tabla 1. Consumo de sustancias, grupo religioso/espiritual y puntuaciones generales
de los instrumentos.

Table 1. Substance use, religious/spiritual group, and general instrument scores.

Total (n =433)
n (%

Grupo Religioso/Espiritual

Espiritual, no Religioso (ENR) 44 (10.2)
Catdlico 303 (70)
Cristiano 19 (4.4)
Sin Religion (SR) 67 (15.5)
Consumo de Alcohol

Actualmente consume 196 (45.3)
Nunca ha consumido 237 (54.7)
Consumo de Tabaco

Actualmente Consume 84 (19.4)



Nunca ha consumido 349 (80.6)

Consumo de Sustancias Psicoactivas llegales

Ha consumido alguna vez 70 (16.2)

Nunca ha consumido 363 (83.8
Media + DE

Mindfulness

Puntuacion Total (MAAS Global) 68.29 +13.18

Espiritualidad

Subescala Autoconsciencia (AC) 31.77 £5.66

Subescala Importancia de las Creencias Espirituales (ICE) 11.27 £2.75

Subescala Practicas Espirituales (PES) 15.50 £3.52

Subescala Necesidades Espirituales (NES) 29.79 £3.94

Puntuacion Total (SQ Global) 88.33 £12.50

Fuente: Elaboracion propia.

Source: Own.

La primera seccion de la Tabla 2 muestra los coeficientes de correlacion de Pearson para las
puntuaciones globales de Mindfulness (MAAS) y Espiritualidad (SQ) junto con las subescalas de
este ultimo, hallandose asociaciones positivas muy significativas, pero en su mayoria débiles (r <
.5). En la segunda seccion de esta misma tabla, se muestran los coeficientes de correlacion de
Spearman para las puntuaciones globales de estos dos instrumentos con el Consumo de Sustancias
(tabaco, alcohol, drogas ilegales) y Religion. Para la evaluacion de esta tltima, se cred una variable
dicotémica artificial a partir de los Grupos Religiosos/Espirituales, en donde se agruparon a quienes
no profesaban ninguna religion propiamente (SR, ENR) y a quienes si (Catolico, Cristiano) (n =
322). La puntuaciones en MAAS Global se correlacionaron negativamente y con una fuerza débil
con el consumo de sustancias psicoactivas (alcohol, tabaco y drogas), y de manera positiva con el
hecho de profesar una religion, estos resultados fueron estadisticamente significativos. Por otro
lado, unicamente las puntuaciones en Espiritualidad se correlacionaron de manera positiva y con

una fuerza débil con el hecho de profesar una religion (p < .05).

Tabla 2. Coeficientes de correlacion de Pearson para Mindfulness (MAAS) y el
Cuestionario de Espiritualidad (SQ) con subescalas.
Table 2. Pearson's correlation coefficients for Mindfulness (MAAS) and the
Spirituality Questionnaire (SQ) with subscales.
SQ-AC  SQ- SQ- SQ- SQ - Global

ICE = NS
Mindfulness (MAAS Global A85*** 254 *** 220%** 170%** .391***

Coeficientes de correlacion de Spearman para Mindfulness y Espiritualidad con el consumo de sustancias y
la religion.




igio LI nsum nsum
Profesa Religion Consumaide Consumo de Consumo de

: Alcohol Tabaco Drogas llegales
M) (No/Si) (No/Si) (No/Si)
Mindfulness (MAAS - 187** -.134* -.192** -.144**
Global)
Espiritualidad (SQ - .120* -.075 -.067 -.058
Global)

Nota: * p <.05; ** p <.01; *** p <.001

(SQ — AC: Autoconsciencia; SQ-ICE: Importancia de las Creencias Espirituales; SQ — PES: Practicas Espirituales;
SQ — NE: Necesidades Espirituales).

Note: * p <.05; ** p <.01; *** p <.001

(SQ — AC: Self-awareness; SQ-ICE: Importance of the Spiritual Beliefs; SQ — PES: Spiritual Practices; SQ —
Spiritual Needs).

Fuente: Elaboracion propia.

Source: Own.

La variable dicotomica de Religion también se uso para contrastar los valores esperados de los
observados con respecto al consumo de sustancias psicoactivas mediante la prueba de > 2x2. Se
encontraron asociaciones estadisticamente significativas entre el hecho de profesar una religion,
con el consumo de tabaco (p <.001), alcohol (p <.01) y drogas ilegales (p <.001).

Al realizar la prueba de t de Student (IC = 95 %), se encontrd que las puntuaciones medias
en MAAS Global de quienes nunca habian consumido alcohol y tabaco, fueron significativamente
mayores a quienes si las consumian actualmente (p < .001, dos colas). Por otro lado, no existieron
diferencias estadisticamente significativas con respecto al consumo de alcohol y tabaco en las
puntuaciones de SQ Global, ni en ninguna de las subescalas del instrumento. Estos resultados se
observan en la Tabla 3. Debido a que no se cumplio con el criterio de homocedasticidad para las
categorias de consumo de drogas ilegales, para analizar las diferencias en estos grupos se usoé la
prueba U de Mann-Whitney, exponiendo diferencias significativas en Mindfulness (U = 9834, p =

.003, bilateral) pero no en Espiritualidad (p =.796) (no mostrado en tabla).

Tabla 3. Resultados de t de Student para las diferencias en MAAS y SQ entre
consumidores y no consumidores de sustancias psicoactivas.
Table 3. Student's t test results for the differences in MAAS and SQ between

users and non-users of psychoactive substances.

Valores t

MAAS — SQ - SQ-AC SQ-ICE SQ-PES SQ - NE
Global Global

Consumo de Alcohol 3.126* 1.188 677 1.971 1.737 -.129
Consumo de Tabaco 4,251** 1.141 1.085 1.383 1.751 -.470




Nota: * p <.01; ** p<0.001

(SQ — AC: Autoconsciencia; SQ-ICE: Importancia de las Creencias Espirituales; SQ — PES: Préacticas Espirituales;
SQ — NE: Necesidades Espirituales)

Note: * p <.01; ** p <0.001

(SQ — AC: Self-awareness; SQ-ICE: Importance of the Spiritual Beliefs; SQ — PES: Spiritual Practices; SQ —
Spiritual Needs)

Fuente: Elaboracion propia.

Source: Own.

Para poder analizar las diferencias entre las puntuaciones de Mindfulness y Espiritualidad
considerando las cuatro categorias de la variable Grupo Religioso/Espiritual, se llevé a cabo la
prueba de analisis de varianza (ANOVA) unidireccional, los resultados de esta prueba pueden
observarse en la Tabla 4, con excepcion de la subescala SQ — ICE, que, de acuerdo con el
estadistico de Levene, no cumplio con el criterio de homocedasticidad y no es presentada.

Tabla 4. Analisis de varianza (ANOVA) para MAAS y SQ con el factor Grupo
Religioso/Espiritual.
Table 4. Analysis of variance (ANOVA) for MAAS and SQ with Religious/Spiritual

Group as factor.

Media (DE)
Sin Espiritual No Cociente Valor

Religion Catolico Cristiano Religioso = p

(SR) (ENR)
Espiritualidad (SQ)

Subescala 30.84 32.04 33.16 30.75 1693 168
Autoconsciencia (AC) (5.71) (5.70) (4.42) (5.61) ' '
Subescala Préacticas 14.70 15.76 14 15.52 2 886 035
Espirituales (PES) (3.59) (3.49) (3.30) (3.51) ' '
Subescala Necesidades 28.97 29.92 29.16 30.43 1637 180
Espirituales (NE) (4.55) (3.86) 3 (3.80) ' '
Puntuacion Total (SQ 84.27 89.36 87.84 87.57 3157 025
Global) (13.54) (12.29) (10.21) (12.23) ' '
mj‘r?tigé'igfﬁgt\gﬁs) 66.37 69.45 72.89 61.25

(11.26) (12.88) (14.19) (15.04) 6.438 .001

(MAAS Globhal)

Fuente: Elaboracion propia.

Source: Own.

Se observaron diferencias estadisticamente significativas con respecto a las cuatro categorias de la
variable Grupo Religioso/Espiritual en las puntaciones de Mindfulness (MAAS Global) [F (3,429)
= 6.438, p = .001], Espiritualidad (SQ Global) [F (3,429) = 3.157, p = .025] y la subescala de




Précticas Espirituales (PES) [F (3,429) = 2.886, p = .035] de este instrumento. Los contrastes post-
hoc con la prueba t de Bonferroni mostraron que las puntuaciones medias en MAAS Global fueron
significativamente mayores en los grupos de Cristiano y Catélico que en los ENR (p < .01), pero
no en SR (p > .05), mientras que las puntuaciones medias en SQ Global fueron significativamente
mayores en el grupo de Catoélico en comparacién con SR (p <.05).

Finalmente, se crearon modelos de regresion logistica binaria con intervalos de confianza
del 95 % para evaluar la probabilidad del consumo de sustancias a partir de las variables predictoras
Religion (dicotomica artificial), Mindfulness (MAAS Global) y Espiritualidad (SQ Global). Sin
embargo, esta Ultima variable se eliminé de los modelos debido a que no contribuia
significativamente a ninguno de ellos (p > .05). De acuerdo con la prueba de Hosmer y Lemeshow,
no fue adecuado el modelo de prediccion para el consumo de tabaco [y? (8, N = 433) = 18.810, p
=.016] por lo que no se presenta en la tabla. El ajuste de los dos modelos restantes fue bajo, y con
una sustancial cantidad de varianza no explicada (para Alcohol: -2LL = 580.221, R? de Cox y Snell
= .037, R? de Nagelkerke = .049; para Drogas: -2LL = 353.765, R? de Cox y Snell = .066, R? de
Nagelkerke = .112). De acuerdo con el modelo de prediccion de Consumo de Alcohol, la
pertenencia a la religion fue la principal variable predictora de consumo (Exp(B) = .561) actuando
de manera inversa, lo que significa que los individuos que pertenecian formalmente una religion
(en este caso Catdlico o Cristiano) reducian la probabilidad de haber consumido alcohol 1/.561=
1.7 veces (OR) a comparacion de quienes no pertenecian a una (SR, ENR). Con respecto al
Consumo de Drogas llegales, la pertenencia a una religion también actuaba inversamente,
reduciendo la probabilidad de consumo con una razén de aproximadamente 3 veces a 1 (Exp(B) =
.323; OR =1/.323 = 3.09). Con respecto a la variable de mindfulness, la probabilidad fue casi nula
en ambos modelos (para Consumo de Alcohol: Exp(B) = .908; para Consumo de Drogas llegales:
Exp(B) = .971), aunque estadisticamente significativa, actuando también de manera inversa. La

informacion completa de los modelos es presentada en la Tabla 5.

Tabla 5. Modelos de regresion logistica binaria para consumo de sustancias (alcohol
y drogas ilegales).
Table 5. Binary logistic regression models for substance use (alcohol and illegal
drugs).



Error ¥>*Wald Valorp Exp(B) IC IC

Estandar (OR) Inferior ~ Superior
Paso 1.  Religidn -.578 227 6.459 .011 .561 .360 .876
Mindfulness
(MAAS - -.020 .008 6.818 .009 .980 .966 .995
Global
Paso 1.  Religidn -1.129 277 16.645 .001 .323 .188 .556
Mindfulness
(MAAS - -030 .010 8.622 .003 971 .952 .990
Global)
Fuente: Elaboracion propia.
Source: Own.
Discusion

El objetivo general de este estudio fue evaluar las relaciones entre mindfulness disposicional,
espiritualidad y religion, y su papel como factores protectores del consumo de sustancias
psicoactivas en adolescentes, ademas de analizar las diferencias en las puntuaciones de mindfulness
y espiritualidad entre consumidores y no consumidores de sustancias, y entre los diferentes grupos
religiosos/espirituales.

A través de un analisis descriptivo se pudo observar que las puntuaciones medias de los
instrumentos de mindfulness (MAAS Total) y espiritualidad (SQ Total) para ambos sexos se
reportaron por encima de la mediana de la puntacion global de ambos instrumentos, lo que puede
ser explicado debido a que fueron aplicados en poblacion no clinica, en donde podria esperarse
esta tendencia, por lo menos en la variable de mindfulness (Tan y Martin, 2012). Otros estudios
parecen sugerir inversamente esta tendencia, en donde se han encontrado puntuaciones mas bajas
de mindfulness disposicional en poblacion que posee sintomas de depresion, ansiedad, o
reactividad cognitiva y dificultades para regular las emociones (Creswell, 2017; Pepping et al.,
2016).

Con relacion al consumo de alcohol, casi la mitad del total de la muestra (45.3 %) reportd

consumirlo actualmente, datos que no difieren mucho con respecto a lo reportado previamente en



la dltima encuesta nacional mexicana (CONADIC, 2017a), donde se expuso una prevalencia de
consumo de “alguna vez” en un 39.8 % para ambos sexos en poblacién adolescente de 12 a 17
afios. En contraste, los datos reportados para el consumo de tabaco y drogas ilegales son mucho
mas elevados en el presente estudio, en comparacion con los reportados en las encuestas nacionales
(CONADIC, 2017b, 2017c) para adolescentes, ya que la prevalencia de fumadores es de 4.9 % y
la obtenida en este estudio es de 19.4 %, mientras que en drogas ilegales es de 6.4 % para cualquier
droga, y la presente muestra reporté un 16.2 %.

Al examinar las relaciones entre las variables de mindfulness y espiritualidad, los
coeficientes de correlacion fueron positivos, y estadisticamente significativos, con una fuerza de
leve a moderada. Estas tendencias son similares a las reportadas previamente, por ejemplo
Carmody y sus colaboradores (2008) hallaron una relacién predictiva positiva entre mindfulness y
bienestar espiritual (5 = 0.40, p =.001), y Lazaridou y Pentaris (2016) reportaron correlaciones
positivas entre Mindfulness, Orientacion Cognitiva hacia la Espiritualidad, y Espiritualidad
experiencial (r = .41, r = .37, respectivamente); las relaciones entre estas variables podrian estar
influenciadas por la subescala de Autoconsciencia del SQ, ya que de acuerdo con Coffey, Hartman,
y Fredrickson (2010) al menos dos mecanismos de accion fundamentales del mindfulness son la
atencion al presente y la comprension de las experiencias internas, lo que ultimadamente involucra
la consciencia del si-mismo (Harrington, Loffredo y Perz, 2014), y los cambios en los estimulos
experimentados momento a momento en el individuo.

Se encontrd una relacion debil, pero estadisticamente significativa entre la profesion de
religion y la espiritualidad, que podria deberse al traslape tedrico entre ambos conceptos en la
investigacion (Koenig, 2012), por otro lado, se encontraron diferencias significativas entre la
pertenencia a la religion y el consumo de sustancias, mientras que las relaciones entre la
espiritualidad y el consumo de sustancias no fueron significativas, ni considerablemente fuertes en
magnitud. Adicionalmente, tampoco se encontraron diferencias significativas entre los grupos de
consumidores y no consumidores con respecto a las puntuaciones en la variable de espiritualidad.
Contrastar estos resultados con investigaciones previas resulta controversial, dado que se han
reportado ambas variables como factores protectores ante el consumo de sustancias en poblaciones
parecidas (Barbosa Felipe et al., 2015; Hodge, Céardenas y Montoya, 2001; Miller, Davies y

Greenwald, 2000; Vargas-Valle y Martinez-Canizales, 2015), sin embargo, estos resultados



apuntan la tendencia sélo hacia la religion, y sugieren que la espiritualidad podria ser independiente
del consumo.

En el caso de la espiritualidad como factor de proteccion, su efecto seria explicado en
funcion del significado subjetivo y dindmico del individuo (trascendencia), y no como una
habilidad disposicional (Carey, 2018; Martin y George, 2016; Van Niekerk, 2018). Es importante
mencionar que la espiritualidad ha sido asociada a la resiliencia (Rodriguez et al., 2011; Salgado,
2014), de modo que podria ser mas acertado considerar a la espiritualidad como un estilo de
afrontamiento, antes que como un factor protector.

Las medias y rangos de las puntuaciones de mindfulness disposicional fueron
significativamente mayores en aquellos individuos que no habian consumido ninguna sustancia en
comparacion con los que si lo habian hecho o continuaban haciéndolo, ademas, para toda la muestra
se encontrd una ligera correlacion inversa y significativa entre el mindfulness disposicional y el
consumo de sustancias (alcohol, tabaco y drogas ilegales). Las relaciones entre mindfulness
disposicional y consumo de sustancias han sido teorizadas con respecto a la orientacion de la
atencion hacia la experiencias sensoriales y las alteraciones cognitivas, como resultado de consumir
una sustancia psicoactiva, esto es, la funcionalidad de las conductas relacionadas con el
mindfulness dependiendo de la experiencia. Por ejemplo, un individuo puede centrarse con mayor
0 menor frecuencia en el estado sensorial y cognitivo de una sustancia con el objetivo de acrecentar
las experiencias y emociones positivas (por ejemplo, con el consumo de alcohol consuetudinario)
o de reducir el impacto de las emociones negativas (consumo de tabaco y drogas como método de
afrontamiento o evitacion de lo aversivo) (Leigh, Bowen y Marlatt, 2005).

Los resultados del analisis de varianza (ANOVA) y la prueba t de Bonferroni, parecen
sugerir una tendencia a mayor mindfulness disposicional considerando la pertenencia formal a una
religidn, ya que las diferencias por grupo religioso/espiritual son puestas de relieve por el grupo de
Espirituales No Religiosos y los No Religiosos, a comparacion de los Catolicos y Cristianos.
Considerando estas diferencias, las implicaciones sociales y sanitarias de la espiritualidad secular
han sido debatidas recientemente por King et al. (2013) en Estados Unidos y Vittengl (2018) en el
Reino Unido, donde estos estudios controversialmente parecen indicar un riesgo a una peor salud
mental por quienes se consideran Espirituales No Religiosos, pese a la creciente evidencia que

apunta a la espiritualidad como un factor protector y resiliencia para la salud mental.



Finalmente, los modelos de regresion logistica para el consumo de sustancias tuvieron un
ajuste bajo. Es posible que un analisis mas estricto de las variables predictoras pueda solidificar los
resultados. No obstante, es importante considerar que la religion fue la principal variable predictora
del consumo de alcohol y drogas ilegales, seguida por el mindfulness disposicional, ambas
actuando inversamente. De acuerdo con Marsiglia, Kulis, Nieri y Parsai (2005) la religion fungiria
como factor de proteccion con respecto al consumo de sustancias a traves de normas culturales con
base en un sistema de creencias morales establecido y relativamente rigido, el cual establece reglas
particulares con respecto al consumo de sustancias, a comparacion de la espiritualidad secular. Esta
perspectiva podria explicar también la eliminacion de la variable de espiritualidad en los modelos.
Con respecto a la variable de mindfulness disposicional, de acuerdo con (Karyadi, VanderVeen y
Cyders (2014), las interacciones dependen de las caracteristicas de la poblacién y su estado clinico,
el tipo de sustancia consumida, y la severidad de su consumo, explicando que el mindfulness
disposicional podria no ser una variable lo suficientemente robusta. Los presentes resultados
parecen ser coherentes con lo sugerido.

En el presente estudio, se ha conceptualizado el mindfulness como un atributo disposicional,
y que como tal puede entrenarse para incrementar su frecuencia en el comportamiento y la
personalidad de manera que el individuo se beneficie (Baer, 2003); este grupo de investigacion
cree que la perspectiva del mindfulness como factor protector del consumo de sustancias
psicoactivas, depende de los detonantes que podrian desencadenar el consumo problematico de
sustancias psicoactivas, como el estrés (Bodenlos, Noonan y Wells, 2013; Ciesla, Reilly, Dickson,
Emanuel y Updegraff, 2012), la baja regulacion emocional, o los sintomas de depresion o ansiedad
(Pepping et al., 2016); los cuales son particularmente mas frecuentes en adolescentes debido a los
factores contextuales de este grupo etario, incluyendo el &ambito académico, familiar e interpersonal
(Veytia Lopez et al., 2012).

Conclusiones



Aunque las relaciones encontradas entre el consumo de sustancias y la religion son coherentes con
lo anteriormente reportado en la literatura, aquellas encontradas entre el mindfulness y la
espiritualidad con el consumo de sustancias parecen ser controvertidas.

Aunque el mindfulness no result6 como un predictor determinante del consumo de
sustancias en nuestra muestra, existieron diferencias evidentes en esta variable entre quienes
consumian sustancias psicoactivas y quienes no, y entre quienes profesaban formalmente una
religion y quienes no. Con base en la literatura, el entrenamiento en mindfulness es util en el
tratamiento de los desencadenantes del consumo problematico de sustancias como la baja
regulacion emocional, los sintomas de ansiedad, depresion y estrés. En contraste, la espiritualidad
secular al no ser una variable lo suficientemente robusta como para predecir el consumo de
sustancias, podria fungir mas apropiadamente como un estilo de afrontamiento, antes que un factor
protector, en comparacion con la religion.

La espiritualidad como la religion, al ser parte importante de los individuos, debe ser
analizada cuidadosa y detalladamente en términos funcionales, de manera que se pueda
complementar el conocimiento empirico, y analizar sus implicaciones sociales y sanitarias.

Los hallazgos obtenido en este estudio son novedosos en la poblacion mexicana, sin
embargo, sugerimos que futuras investigaciones deban asegurar un control metodolégico mas
riguroso de las variables confusoras, tanto cualitativa como cuantitativamente, y una muestra mas

numerosa en orden de replicar o precisar los resultados presentados en este estudio.

Agradecimientos

Los autores agradecen a las institucion educativa que permitio la aplicacion de los instrumentos,
asi como a las autoridades del plantel, a los alumnos de dicho plantel por su valiosa ayuda, al
Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia (CONACyYT) por su soporte econdémico, y a la
Universidad Autonoma del Estado de México (UAEMEX) por el respaldo y apoyo institucional.

Los autores declaran no tener ningan conflicto de interés.

Referencias

Aghababaei, N., Wasserman, J. A. & Nannini, D. (2014). The religious person revisited: cross-
cultural evidence from the HEXACO model of personality structure. Mental Health,
Religion and Culture, 17(1), 24-29. DOI: https://doi.org/10.1080/13674676.2012.737771



Baer, R. A. (2003). Mindfulness training as a clinical intervention: A conceptual and empirical
review. Clinical Psychology: Science and Practice, 10(2), 125-143. DOI:
https://doi.org/10.1093/clipsy/bpg015

Barbosa Felipe, A. O., Pimenta Carvalho, A. M. & Baptista Andrade, C. U. (2015). Spirituality and
religion as protectors for adolescent drug use. SMAD. Revista Eletronica Satude Mental
Alcool e Drogas, 11(1), 49-58. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1806-6976.v11i1p49-58

Bishop, S. R., Lau, M., Shapiro, S., Carlson, L., Anderson, N. D., Carmody, J., Segal, Z. V., Abbey,
S., Speca, M., Velting D. & Devins G. (2004). Mindfulness: A proposed operational
definition. Clinical Psychology: Science and Practice, 11(3), 230-241. DOI:
https://doi.org/10.1093/clipsy/bph077

Bodenlos, J. S., Noonan, M. & Wells, S. Y. (2013). Mindfulness and alcohol problems in college
students: The mediating effects of stress. Journal of American College Health, 61(6), 371—
378. DOI: https://doi.org/10.1080/07448481.2013.805714

Brown, K. W. & Ryan, R. M. (2003). The Benefits of Being Present: Mindfulness and Its Role in
Psychological Well-Being. Journal of Personality and Social Psychology, 84(4), 822-848.
DOI: https://doi.org/10.1037/0022-3514.84.4.822

Carey, J. (2018). Spiritual, but not religious? On the nature of spirituality and its relation to religion.
International Journal for Philosophy of Religion, 83(3), 261-269. DOI:
https://doi.org/10.1007/s11153-017-9648-8

Carmody, J., Reed, G., Kristeller, J. & Merriam, P. (2008). Mindfulness, spirituality, and health-
related symptoms. Journal of Psychosomatic Research, 64(4), 393-403. DOI:
https://doi.org/10.1016/j.jpsychores.2007.06.015

Ciesla, J. A, Reilly, L. C., Dickson, K. S., Emanuel, A. S. & Updegraff, J. A. (2012). Dispositional
Mindfulness Moderates the Effects of Stress Among Adolescents: Rumination as a
Mediator. Journal of Clinical Child and Adolescent Psychology, 41(6), 760-770. DOI:
https://doi.org/10.1080/15374416.2012.698724

Coffey, K. A., Hartman, M. & Fredrickson, B. L. (2010). Deconstructing Mindfulness and
Constructing Mental Health: Understanding Mindfulness and its Mechanisms of Action.
Mindfulness, 1(4), 235-253. DOI: https://doi.org/10.1007/s12671-010-0033-2

Comision Nacional contra las Adicciones - CONADIC. (2017a). Encuesta Nacional de Consumo
de Drogas, Alcohol y Tabaco 2016-2017: Reporte de Alcohol. Ciudad de México.



Recuperado de
https://encuestas.insp.mx/ena/encodat2017/reporte_encodat_alcohol_2016 2017.pdf (23
de diciembre de 2019)

Comisién Nacional contra las Adicciones - CONADIC. (2017b). Encuesta Nacional de Consumo
de Drogas, Alcohol y Tabaco 2016-2017: Reporte de Drogas. Ciudad de México.
Recuperado de
https://encuestas.insp.mx/ena/encodat2017/reporte_encodat_drogas 2016 2017.pdf (23 de
diciembre de 2019)

Comisién Nacional contra las Adicciones - CONADIC. (2017c). Encuesta Nacional de Consumo
de Drogas, Alcohol y Tabaco 2016-2017: Reporte de Tabaco. Ciudad de México.
Recuperado de
https://encuestas.insp.mx/ena/encodat2017/reporte_encodat_tabaco_2016 2017.pdf (23 de
diciembre de 2019)

Cotton, S., Zebracki, K., Rosenthal, S. L. Tsevat, J., & Drotar, D. (2006). Religion/spirituality and
adolescent health outcomes: A review. Journal of Adolescent Health, 38(4), 472-480. DOI:
https://doi.org/10.1016/j.jadohealth.2005.10.005

Creswell, J. D. (2017). Mindfulness Interventions. Annual Reviews of Psychology, 2017(68), 491—
516. DOI: https://doi.org/10.1146/annurev-psych-042716-051139

Cullen, J. G. (2016). Nursing management, religion, and spirituality: A bibliometric review, a
research agenda, and implications for practice. Journal of Nursing Management, 24(3),
291-299. DOI: https://doi.org/10.1111/jonm.12340

Davis, D. M. & Hayes, J. A. (2011). What Are the Benefits of Mindfulness? A Practice Review of
Psychotherapy-Related  Research. Psychotherapy,  48(2), 198-208. DOI:
https://doi.org/10.1037/a0022062

Desrosiers, A., Vine, V., Klemanski, D. H. & Nolen-Hoeksema, S. (2013). Mindfulness and
emotion regulation in depression and anxiety: Common and distinct mechanisms of action.
Depression and Anxiety, 30(7), 654-661. DOI: https://doi.org/10.1002/da.22124

Diaz Heredia, L. P., Mufioz Sanchez, A. I. & de Vargas, D. (2012). Confiabilidad y validez del
cuestionario de espiritualidad de Parsian y Dunning en version espafiola. Rev. Latino-Am.
Enfermagem, 20(3), 8.



Gander, F., Proyer, R. T., Ruch, W. & Wyss, T. (2013). Strength-Based Positive Interventions:
Further Evidence for Their Potential in Enhancing Well-Being and Alleviating Depression.
Journal of Happiness Studies, 14(4), 1241-1259. DOI: https://doi.org/10.1007/s10902-
012-9380-0

Harrington, R., Loffredo, D. A. & Perz, C. A. (2014). Dispositional mindfulness as a positive
predictor of psychological well-being and the role of the private self-consciousness insight
factor. Personality  and Individual Differences, 71, 15-18. DOI:
https://doi.org/10.1016/j.paid.2014.06.050

Hayes, A. M. & Feldman, G. (2004). Clarifying the construct of mindfulness in the context of
emotion regulation and the process of change in therapy. Clinical Psychology: Science and
Practice, 11(3), 255-262. DOI: https://doi.org/10.1093/clipsy/bph080

Hayes, S. C. (1984). Making sense of spirituality. Behaviorism, 12(2), 99-110. Recuperado de
http://psycnet.apa.org/record/1986-05189-001 (4 de enero de 2020)

Hodge, D. R., Cardenas, P. & Montoya, H. (2001). Substance use: Spirituality and factors among
rural youths. Social Work Research, 25(3), 153-161.

Kabat-Zinn, J. (1994). Wherever You Go, There You Are: Mindfulness Meditation in Everyday Life.
New York: Hyperion.

Karyadi, K. A., VanderVeen, J. D. & Cyders, M. A. (2014). A meta-analysis of the relationship
between trait mindfulness and substance use behaviors. Drug and Alcohol Dependence,
143(1), 1-10. DOI: https://doi.org/10.1016/j.drugalcdep.2014.07.014

Keng, S.-L., J. Smoski, M. & Robins, C. J. (2011). Effects of Mindfulness on Psychological Health:
A Review of Empirical Studies. Clinical Psychology Review, 31(6), 1041-1056. DOI:
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2011.04.006.

King, M., Marston, L., McManus, S., Brugha, T., Meltzer, H. & Bebbington, P. (2013). Religion,
spirituality, and mental health: Results from a national study of English households. British
Journal of Psychiatry, 202(1), 68—73. DOI: https://doi.org/10.1192/bjp.bp.112.112003

Koenig, H. G. (2011). Spirituality & Health Research: Methods, Measurements, Statistics, and
Resources. West Conshohocken: Templeton Press.

Koenig, H. G. (2012). Religion, Spirituality, and Health: The Research and Clinical Implications.
ISRN Psychiatry, 2012, 1-33. DOI: https://doi.org/10.5402/2012/278730



Korman, G. P. & Garay, C. J. (2012). EI modelo de Terapia Cognitiva basada en la conciencia
plena (mindfulness). Revista Argentina de Clinica Psicoldgica, 21(1), 5-13

Lazaridou, A. & Pentaris, P. (2016). Mindfulness and spirituality: therapeutic perspectives. Person-
Centered and Experiential Psychotherapies, 15(3), 235-244. DOI:
https://doi.org/10.1080/14779757.2016.1180634

Leigh, J., Bowen, S. & Marlatt, G. A. (2005). Spirituality, mindfulness, and substance abuse.
Addictive Behaviors, 30(7), 1335-1341. DOI:
https://doi.org/10.1016/j.addbeh.2005.01.010

Lépez-Maya, E., del Rocio Hernandez-Pozo, M., Méndez-Segundo, L., Gutiérrez-Garcia, J. J.,
Araujo-Diaz, D., Nufiez-Gazcon, A., Cervantes-Sampayo, L. K., Nava-Alcéantara, S.,
Bautista-Garcia L. E. & Holzel B. K. (2015). Psychometric properties of the Mexican
version of the Mindful Attention Awareness Scale (MAAS). Psychologia: Avances de la
Disciplina, 9(1), 13-27.

Lucchetti, G. & Lucchetti, A. L. G. (2014). Spirituality, Religion, and Health: Over the Last 15
Years of Field Research (1999-2013). The International Journal of Psychiatry in Medicine,
48(3), 199-215. DOI: https://doi.org/10.2190/PM.48.3.e

MacDonald, D. A. (2000). Spirituality: Description, Measurement, and Relation to the Five Factor
Model of Personality. Journal of Personality, 68(1), 153-197. DOI:
https://doi.org/10.1111/1467-6494.t01-1-00094

Marsiglia, F. F., Kulis, S., Nieri, T. & Parsai, M. (2005). God Forbid! Substance Use Among
Religious and Nonreligious Youth. The American journal of orthopsychiatry, 75(4), 585—
598. DOI: https://doi.org/10.1038/jid.2014.371

Martin, J. & George, R. (2016). What is the point of spirituality? Palliative Medicine, 30(4), 325-
326. DOI: https://doi.org/10.1177/0269216316631931

Miller, L., Davies, M. & Greenwald, S. (2000). Religiosity and substance use and abuse among
adolescents in the national comorbidity survey. Journal of the American Academy of Child
and Adolescent Psychiatry, 39(9), 1190-1197. DOI: https://doi.org/10.1097/00004583-
200009000-00020

Murphy, A. (2016). Mindfulness-based Therapy in Modern Psychology: Convergence and
Divergence from Early Buddhist Thought. Contemporary Buddhism, 17(2), 275-325. DOI:
https://doi.org/https://doi.org/10.1080/14639947.2016.1228324



Parsian, N. & Dunning, T. (2009). Developing and Validating a Questionnaire to Measure
Spirituality: A Psychometric Process. Global Journal of Health Science, 1(1), 2-11. DOI:
https://doi.org/10.5539/gjhs.v1lnlp2

Pepping, C. A., Duvenage, M., Cronin, T. J. & Lyons, A. (2016). Adolescent mindfulness and
psychopathology: The role of emotion regulation. Personality and Individual Differences,
99, 302-307. DOI: https://doi.org/10.1016/j.paid.2016.04.089

Puchalski, C. M., Vitillo, R., Hull, S. K. & Reller, N. (2014). Improving the spiritual dimension of
whole person care: Reaching national and international consensus. Journal of Palliative
Medicine, 17(6), 642—656. DOI: https://doi.org/10.1089/jpm.2014.9427

Red de Investigadores del Fendmeno Religioso en México (RIFREM). (2016). Encuesta Nacional
sobre Creencias y Practicas Religiosas. Ciudad de México. Recuperado de
https://www.colef.mx/evento/encuesta-nancional-sobre-creencias-y-practicas-religiosas-
en-mexico-rifrem-2016/ (25 de diciembre de 2019)

Rodriguez, M., Fernandez, M. L., Pérez, M. L. & Noriega, R. (2011). Espiritualidad variable
asociada a la resiliencia. Cuadernos Hispanoamericanos de Psicologia, 11(2), 24-49.

Salgado, A. C. (2014). Revision de estudios empiricos sobre el impacto de la religion, religiosidad
y espiritualidad como factores protectores. Revista de Psicologia Educativa de la USIL,
2(1), 121-140. DOI: https://doi.org/10.20511/pyr2014.v2n1.55

Saucier, G. & Skrzypinska, K. (2006). Spiritual but not religious? Evidence for two independent
dispositions. Journal of Personality, 74(5), 1257-1292. DOI:
https://doi.org/10.1111/j.1467-6494.2006.00409.x

Tabel, S. Z., Zarei, N. & Joulaei, H. (2016). The impact of spirituality on health. Shiraz E Medical
Journal, 17(6). DOI: https://doi.org/10.17795/semj39053

Tan, L. B. G. & Martin, G. (2012). Mind full or mindful: A report on mindfulness and
psychological health in healthy adolescents. International Journal of Adolescence and
Youth, 21(1), 64—74. DOI: https://doi.org/10.1080/02673843.2012.709174

Van Niekerk, B. (2018). Religion and spirituality: What are the fundamental differences? HTS
Teologiese Studies / Theological Studies, 74(3), 1-11. DOI:
https://doi.org/10.4102/hts.v74i3.4933



Vargas-Valle, E. D. & Martinez-Canizales, G. (2015). La relacién entre el abuso del alcohol y la
religion en adolescentes mexicanos. Poblacion y Salud en Mesoamérica, 12(2), 1-21. DOI:
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.15517/psm.v12i2.16783

Veytia Lopez, M., Gonzéalez Arratia Lopez Fuentes, N. I., Andrade Palos, P. & Oudhof, H. (2012).
Depresidn en adolescentes: El papel de los sucesos vitales estresantes. Salud mental, 35(1),
37-43.

Vittengl, J. R. (2018). A Lonely Search? Risk for Depression When Spirituality Exceeds
Religiosity. Journal of Nervous and Mental Disease, 206(5), 386-389. DOI:
https://doi.org/10.1097/NMD.0000000000000815

Womble, M. N., Labbé, E. E. & Cochran, C. R. (2013). Spirituality and Personality: Understanding
Their Relationship to Health Resilience. Psychological Reports, 112(3), 706-715. DOI:
https://doi.org/10.2466/02.07.PR0.112.3.706-715

Zinnbauer, B. J., Pargament, K. I., Cole, B., Rye, M. S., Butter, E. M., Belavich, T. G., Hipp, K.
M., Scott A. B. & Kadar J. L. (1997). Religion and Spirituality: Unfuzzying the Fuzzy.
Journal  for the Scientific  Study of Religion, 36(4), 549. DOI:
https://doi.org/10.2307/1387689



