
 

doi.org/10.21640/ns.v12i25.2414 

Ciencias Humanas y Sociales 

El nacimiento de los “Sin fuego”: caso Parque Nacional Lagunas de 

Montebello, Chiapas, México 

The birth of the "Sin fuego" people: a case study in Lagunas de Montebello 

National Park, Chiapas, Mexico 

 

Laura Patricia Ponce Calderón1  

Guadalupe del Carmen Álvarez Gordillo1  

Gabriela Vera Cortés1  

Iokiñe Rodríguez Fernández2  

Dante Arturo Rodríguez Trejo3  

José Villanueva Díaz4 

 

1 El Colegio de la Frontera Sur, Departamento de Sociedad y Cultura, México  

2 Universidad de East Anglia, Escuela de Desarrollo Internacional, Norwich, Inglaterra  

3 Universidad Autónoma Chapingo, División de Ciencias Forestales, Estado de México, México  

4 INIFAP CENID-RASPA, Laboratorio de Dendrocronología, Gómez Palacio, Durango 

 

Autora para correspondencia: Laura Patricia Ponce Calderón, E-mail: laponce@ecosur.edu.mx 

  

Resumen  

Introducción: El objetivo de esta investigación es comprender los cambios en las prácticas de uso 

del fuego en dos comunidades indígenas del Parque Nacional Lagunas de Montebello, Chiapas, 

México, donde a raíz de la implementación de políticas públicas sobre la supresión del uso del 

fuego, se han presentado repercusiones sociales y ecológicas. El incendio de 1998 ha sido 

considerado como el punto de quiebre para los cambios y tensiones que están ocurriendo 

actualmente en la región.  

Método: Se realizaron 66 entrevistas semiestructuradas y a profundidad a pobladores de dos 

comunidades indígenas ubicadas dentro (Tziscao) y fuera (Antelá) del Parque. Los temas tratados 

fueron: las experiencias durante el incendio de 1998; las políticas públicas en torno al uso del fuego; 

https://doi.org/10.21640/ns.v12i25.2414


y la voz de la comunidad para comprender quiénes son, dónde y cómo se ha producido el 

nacimiento de los “Sin fuego”. 

Resultados y discusión: En las narrativas de las personas entrevistadas se mencionan diversas 

interpretaciones en cuanto a las prácticas del uso del fuego, principalmente en las actividades 

agrícolas, donde el uso del fuego ha sido severamente criminalizado. Estas políticas de supresión, 

implementadas después del gran incendio ocurrido en 1998, han influido negativamente en el 

territorio, marcando un antes y un después del catastrófico evento. En general, estas políticas 

públicas se contraponen a la lógica tradicional, y generan un “epistemicidio” o liquidación de 

formas de conocimiento y de prácticas de uso del fuego en territorios donde ancestralmente culturas 

lo han utilizado con diversos objetivos. Algunas prácticas que incluían el uso del fuego, como la 

roza-tumba-quema, han desaparecido por completo en Tziscao, una comunidad donde el fuego era 

un elemento central de la cultura, de las formas de vida y una manera de construcción del territorio. 

Actualmente, los habitantes están temerosos de utilizar el fuego en sus prácticas, por las 

repercusiones en multas al provocar incendios y el riesgo de la disminución del turismo. En Antelá, 

ubicada fuera del Parque y que no depende en gran parte del turismo sino de la milpa, la relación 

con el fuego no está ausente, se mantiene activa y la práctica de roza-tumba-quema se conserva.   

Conclusión: De mantenerse esta tendencia de supresión del fuego, no solamente se intensificará 

un proceso de transformación cultural, sino también de degradación ambiental con relación a la 

construcción del territorio. De manera más significativa, se puede generar una modificación 

drástica del paisaje, que puede desencadenar nuevos incendios catastróficos. El desafío a largo 

plazo no es invisibilizar ni excluir al fuego, sino incluirlo en el mantenimiento del paisaje, partiendo 

de la experiencia y conocimientos que tienen las comunidades campesinas; la investigación de 

ecología del fuego disponible; y sensibilizar e integrar a las autoridades gubernamentales para la 

elaboración de planes de manejo del fuego que integren las prácticas locales.  

Palabras clave: comunidad; uso del fuego; manejo del fuego; Sin fuego; políticas; conocimiento 

cultural; cultura; prácticas culturales; Chiapas 

 

Abstract  

Introduction: The objective of this research is to understand the changes in fire use practices of  

fire use in two indigenous communities located in Lagunas de Montebello National Park, Chiapas, 

Mexico, where current public policies implementation on fire use suppression have had severe 



social and ecological repercussions. The wildfire in 1998 has been considered as a breaking point 

to the changes and tensions that are happening in the region. 

Method: We applied 66 semi-structured and in-depth interviews to two rural communities, located 

inside (Tziscao) and outside (Antela). The topics were about local fire uses and the governmental 

fire policies incidence over rural communities to understand who they are, where are they and how 

was the birth of the “Sin fuego”.  

Results and discussion:  The narratives included different interpretation about practices of fire 

uses, mainly in agriculture activities, where fire uses were more severely criminalised. The fire 

suppression policy implementation, after 1998’s big wildfire in the Park, marked a before and after 

in the territory. Generally, these public policies are opposed to the traditional logic in the use of 

fire, and they have been generating a disappearance of fire use practices in these rural territories, 

where communities have historically used the fire for several purposes. Some practices that 

included the use of fire, such as slash and burn agriculture have entirely disappeared in Tziscao, a 

community where the fire was a central element of culture, livelihood, and a way of building the 

territory. At present, the inhabitants are afraid to use fire in their practices, due to repercussions for 

causing fires and the risk of declining tourism. In Antela rural community, which is located outside 

to the Park and with no economic dependence on tourism, maintains traditional fire practices on 

farming activities.  

Conclusion: If the tendency to suppress fire is maintained, not only will a process of cultural 

transformation intensify, but also of environmental degradation about to the construction of the 

territory. More significantly, a dramatic modification of the landscape could trigger more 

catastrophic wildfires. Thus, the long-term challenge is not to make inviable or exclude fire, is to 

include it in the maintenance and shaping of the landscape based on the experience and knowledge 

that peasant communities have, the investigation of available fire ecology, and sensibilise and 

integrate the government authorities for the formulation of fire management plans that integrate 

local practices.  

Keywords: community; fire use; fire management; Sin fuego; policies; cultural knowledge; 

culture; cultural practices; Chiapas 

 

Recepción: 29-02-2020  

Aceptación: 05-06-2020   



 

 

Introducción 

 

 

La temporada histórica de incendios forestales de 1998 quedó grabada en la memoria de los 

mexicanos, debido a los múltiples incendios simultáneos que ocurrieron en varias partes del país, 

afectando principalmente a la Sierra Madre Occidental, al Eje Neovolcánico y a las montañas de 

Chiapas y Oaxaca (Rodríguez-Trejo y Pyne, 1999). En ese año, en México resultó afectada una 

superficie de 849, 633 hectáreas (ha), con 14, 445 incendios (CONAFOR, 2019). Dichos eventos 

representan un parteaguas para abonar y retomar el planteamiento de las políticas públicas de 

supresión de fuego, ya existentes en materia de incendios, y dar respuesta a los señalamientos 

hechos por parte de organismos internacionales contra el gobierno mexicano, por no contar con 

políticas adecuadas para la prevención de estos siniestros (Sosa et al., 1999).  

El gobierno responsabilizó en su totalidad a los usuarios del fuego (la mayoría de las 

comunidades rurales en México), y el presidente de la república, Ernesto Zedillo (1994-2000), 

implementó el Programa de Conversión Productiva de la Áreas de Roza-Tumba-Quema. Este 

programa consistía en remplazar el uso del fuego con monocultivos de maíz, utilizando fertilizantes 

sintéticos (García et al., 2011). Dicha propuesta empeoró la ya existente y complicada relación 

entre las comunidades indígenas y el gobierno, debido a las históricas imposiciones o restricciones 

en cuanto a sus actividades productivas y manejo de sus bosques (Nigh y Rodríguez, 1995). 

Esta desatinada decisión no tomó en consideración la histórica dependencia de los sistemas 

agrícolas, especialmente en los suelos lavados, ácidos y pobres en nutrientes de ambientes 

tropicales y subtropicales, en los que la quema de biomasa representa un mecanismo indispensable 

para la fertilización e incremento del pH de los suelos (Denevam, 1992). De igual modo, existen 

ecosistemas en los cuales la presencia del fuego es vital para su existencia y mantenimiento, por 

ejemplo: las sabanas tropicales, y los bosques de pinos y encinos entre otros. Es decir, son 

ecosistemas en los que la presencia del fuego es vital (Myers, 2006). 

El uso del fuego forma parte de la vida diaria de los campesinos (en prácticas de 

subsistencia, prevención de incendios y manejo del paisaje) y constituye un acervo cultural, 



arraigado desde hace miles de años. Diversos aspectos de importancia socioambiental del fuego en 

distintos países han sido documentados para muchas comunidades rurales e indígenas (Pyne, 2001; 

Rodríguez, 2004; Raish et al., 2005; Mistry et al. 2005; Gorman et al., 2007; Butz, 2009; Bilbao 

et al., 2010; Shaffer, 2010; Carmenta et al., 2011; Mason et al., 2012; Huffman, 2013; Seijo et al., 

2015; Mistry et al., 2016; Gutiérrez et al., 2017; Eloy et al., 2018; Bilbao et al., 2019). Las 

comunidades locales están, por lo general, organizadas, y cuentan con acuerdos internos de usos y 

costumbres para el uso del fuego (Guevara et al., 2013); por esto, cuando grupos de poder imponen 

nuevas normatividades o políticas ambientales que forman parte de un discurso dominante, es 

común que se desencadenen conflictos territoriales, ambientales y sociales por competencias de 

recursos (Sosa, 2012; Rodríguez et al., 2015; Bilbao et al., 2019). 

Seoane (2006) indica que dentro del territorio de los pueblos de América Latina y el Caribe 

se encuentra presente el 40 % de la biodiversidad de todo el planeta. En México, muchos de esos 

territorios han sido declarados Área Natural Protegida (ANP), y se vuelven áreas prioritarias de 

conservación para instituciones como la Comisión Nacional de Áreas Naturales Protegidas 

(CONANP). En estas ANP se presentan esquemas de regulación, exclusión, desplazamientos 

comunitarios y delimitación de fronteras por parte del gobierno federal, todo impuesto sobre los 

procesos históricos, económicos, sociales y culturales (Guevara et al., 2013). Para las comunidades 

que viven dentro de una reserva, como los Pemones en el Parque Canaima en Venezuela, las 

limitaciones en sus prácticas culturales representan, a largo plazo, un problema de conflictividad 

ambiental (Millán et al., 2014). 

En México existen 177 ANP que cubren 12.1 % del total del territorio nacional 

(SEMARNAT-CONANP, 2016). Durante el período 2009 a 2019 se presentaron 1, 093 incendios, 

que afectaron 71, 941 hectáreas, en promedio anual dentro de estas Reservas y Parques Nacionales 

(CONANP, 2020).  

Lagunas de Montebello se decretó como Parque Nacional en 1959 en el Diario Oficial de 

la Federación (DOF, 16 de diciembre de 1959). Desde que se realizó el decreto han surgido 

problemas de tipo socioambiental con la actividad turística, por la presión política y económica, lo 

que ha implicado ignorar los elementos sociales y culturales de la comunidad para fortalecer la 

visión desarrollista (Maldonado-Hernández, 2008).   

La colonización europea se encuentra asociada a los cambios en las prácticas de manejo 

tradicional de fuego, debido a la implementación de políticas de supresión de este factor (Moura et 



al., 2019). Históricamente en México, se puede decir que, con el inicio de la Conquista, se generó 

una falta de comunicación entre las autoridades y los pueblos originarios que, desde entonces, ya 

eran perseguidos por ser considerados los principales causantes de incendios (Rodríguez-Trejo, 

2015). Además, a los habitantes de las comunidades, se les ha negado su conocimiento y 

experiencia como saberes valiosos y útiles en el cuidado y conservación de la naturaleza, donde 

una parte del proceso de cuidado es precisamente las diferentes formas de uso del fuego. En otras 

partes del mundo, existen grupos que comparten la visión occidental de la narrativa hegemónica 

del fuego como enemigo de la naturaleza (Mistry et al., 2018).  

Los conocimientos y prácticas en torno al uso del fuego han formado parte del territorio en 

el que sus actores sociales se han apropiado de este, a partir de la observación, la interacción y la 

experiencia con su medio ambiente. Esto les ha permitido un mayor conocimiento del entorno y, 

por tanto, un mejor manejo del fuego. Pero, aunque se han apropiado del territorio vía el 

conocimiento que tienen, no pueden apropiarse materialmente de él, por la influencia de las 

relaciones de grupos de poder como empresas turísticas, funcionarios públicos de los tres órdenes 

del gobierno y élites locales o regionales que no se lo han permitido. En ese sentido, viven juzgados, 

ignorados, invisibilizados, reprimidos, discriminados y, sin embargo, los conocimientos persisten 

en las comunidades. 

En tiempos recientes, la visión del gobierno en materia de incendios forestales ha 

comenzado a cambiar. Ya no es únicamente de prevención y combate. Ahora, después de varias 

investigaciones en México (Villers et al., 2006; Negrete et al., 2008; Jardel et al., 2009; Flores et 

al., 2010; Ponce et al., 2012; Villanueva et al., 2017; Rodríguez-Trejo et al., 2018; Pantoja et al., 

2018; Cerano et al., 2019) se reconoce la importancia del fuego como un factor ecológico en 40 % 

de los ecosistemas del país, incluidos los bosques de pino (Rodríguez-Trejo, 2008). También se 

reconoce como un elemento que es parte de las tecnologías tradicionales de los campesinos para 

su subsistencia. De igual modo, se habla de un Manejo Integral del fuego.  

No obstante, este nuevo planteamiento en torno al tema del fuego en México no considera 

cabalmente el conocimiento y las necesidades locales para hacer uso de este, lo cual frena el avance 

para comprender la comunión entre el fuego y las comunidades rurales. En el país, existe una 

Norma Oficial Mexicana (NOM-015-SEMARNAT/SAGARPA-2007), que regula el uso del fuego 

en las comunidades, pero que en la actualidad es poco aceptada e incluso desconocida por la gente. 



Esta norma deja de ser funcional para las comunidades cuando no se considera el conocimiento 

bidireccional entre lo técnico-científico y la experiencia de las poblaciones locales. 

La Procuraduría Federal de Protección al Ambiente (PROFEPA), a través de las mismas 

autoridades locales, hacen firmar documentos a integrantes de la comunidad para que “prometan” 

no usar fuego en actividades relacionadas con la agricultura (Guevara et al., 2013). Esto ha 

potenciado las tensiones a nivel regional en el estado por dichas sanciones. Dentro de la 

normatividad en el tema del fuego, existe otro documento regulatorio para cada ANP.  En el caso 

del Parque Nacional Lagunas de Montebello (PNLM), su Programa de Manejo presenta un 

Componente de Prevención, Control de Incendios y Contingencias Ambientales, donde uno de sus 

objetivos particulares menciona “motivar y sensibilizar al sector social sobre el manejo integral del 

fuego” (CONANP, 2007).  

Pero esto no llega a nivel comunidad y la estrategia de las autoridades es eliminar al fuego 

por completo. Entonces, el papel de este elemento ha dejado de ser central en la construcción del 

territorio como ámbito articulador de la vida cotidiana, que se ve reflejado en la agricultura, 

gastronomía, sus rituales religiosos y diversos usos. El fuego es importante también en el manejo 

del bosque y en el cuidado de la vegetación, con especies como Pinus devoniana, P. maximinoi, P. 

oocarpa, P. tecunumanii y P. teocote, que evolucionaron en este fenómeno (CONANP, 2007).  

En general, la respuesta de los pinos a la presencia del fuego, dependiendo de la severidad, 

suele ser positiva debido a sus adaptaciones (Pantoja et al., 2018). Se manifiesta, por ejemplo: en 

su corteza gruesa aislante, que protege su cambium vascular del calor del fuego; presentan rebrotes 

basales y epicórmicos; buena poda natural; y se regeneran bien en áreas incendiadas (Rodríguez-

Trejo y Fulé, 2003; Rodríguez-Trejo, 2014). Todo esto contribuye a mantener la diversidad 

biológica del bosque. 

Con base en estas consideraciones, el objetivo de esta investigación fue comprender los 

cambios en las prácticas de uso del fuego en dos comunidades ubicadas dentro (Tziscao) y fuera 

(Antelá) del PNLM, en Chiapas, México. En este sitio, a raíz de la implementación de políticas 

públicas sobre la supresión del uso del fuego, se han presentado repercusiones sociales y 

ecológicas. 

Antelá y Tziscao son pueblos originarios de la etnia Tojolabal y Chuj donde habitan los 

“Sin fuego”. Están ubicados en un territorio en el que las políticas públicas tienen la intención 

implícita de excluir al fuego de sus actividades en el campo. En ambas comunidades, se han 



criminalizado prácticas como la roza-tumba-quema, método que se practicaba en la comunidad de 

Tziscao hasta antes del año 1998, y que fue sustituido por programas para la modernización del 

campo, mediante el empleo de agroquímicos, semilla mejorada, y reforestaciones con especies 

exóticas. Más aún: se ha restringido la extracción de leña para uso doméstico. Es decir, mediante 

el Programa de Reconversión de Zedillo (explicado anteriormente), se ha evolucionado con otros 

programas hacia el abandono del campo, en nombre del conservacionismo ambiental, y se aplica 

una política que atenta contra la subsistencia de la población campesina y su sustentabilidad. 

El texto se desarrolla en cuatro secciones principales: 1) las consideraciones conceptuales 

y metodológicas; 2) recreación del evento de 1998 para describir aspectos desde la memoria 

biocultural; 3) el proceso donde las políticas públicas han permeado en el modo de vida de la 

comunidad después del incendio; y, por último, 4) la voz de la comunidad para comprender quiénes 

son, dónde y cómo se ha producido el nacimiento de los “Sin fuego”.  

 

 

Consideraciones conceptuales 

 

 

El andamiaje conceptual de la ecología política, rama interdisciplinaria de la ciencia que utiliza 

términos y conceptos de diversas disciplinas como la geografía, la antropología y ecología, se 

empleó en el presente estudio para explicar las tensiones que existen en torno al fuego en el área 

de estudio. Nos apoyamos, además, en dos conceptos importantes para focalizar el análisis: 1) el 

de memoria biocultural como ancla del conocimiento sobre el manejo del fuego y la manera como 

cuida y usa el entorno ambiental que rodea las comunidades; y 2) el de territorio, como el espacio 

donde se recrean relaciones de poder entre los actores en torno a los recursos naturales.  

La ecología política, asume una mirada crítica sobre temas relacionados con injusticias que 

se dan en el uso del ambiente, relacionados con procesos sociales y políticos a diversas escalas. 

Propone, que para entender cualquier problema ambiental es necesario vincular su análisis con las 

relaciones sociales de producción y la distribución del poder (Calderón, 2013). Blaikie y Brookfield 

(1987, p. 17) explican que “la ecología política combina las inquietudes de la ecología y una 

economía política ampliamente definida. Juntos abarcan la dialéctica constante del cambio entre la 



sociedad y los recursos naturales, y también entre las clases y los grupos dentro de la sociedad 

misma”. Pero en la práctica, la ecología política también da cuenta de la batalla entre los actores 

diversos, la producción y la manera cómo se apropian las ideas en el campo ambiental (Leff et al., 

2002).  

La escala base que se utiliza en esta investigación es la local en primera instancia, y se 

retoman de manera indirecta las escalas nacional e internacional, para comprender mejor lo que 

ocurre. 

Así mismo, para enfocar el análisis, usamos el concepto de territorio desde una visión 

constructivista. Autores como Porto-Goncalves (2001) y Rogério Haesbaert (2011), explican que 

el territorio es construido por actores sociales en una constante dinámica socio espacial y relaciones 

de poder, en la que entran los estados, grupos hegemónicos locales y transnacionales. En este 

sentido, el fuego se constituye en un elemento de tensión dentro del territorio. En otras palabras, 

parte de un mismo fenómeno con múltiples visiones dentro del territorio, entendiendo que “el 

territorio, además de ser el espacio físico donde se dan relaciones políticas y económicas, también 

es el ámbito de lo simbólico, en donde lo vivido adquiere significación cultural; es el espacio del 

encuentro-diálogo culturalizado de las personas con la naturaleza, con el corazón de lo que tiene y 

da vida, es la relación con aquello de lo que se depende” (Limón, 2012, p. 66). 

Esta visión constructivista y simbólica del territorio es importante para hacer énfasis en el 

análisis de las relaciones de poder en torno al uso del fuego, que generan una problemática en una 

región. Aquí se da entonces una configuración territorial de donde emanan conflictos y tensiones 

(Porto-Goncalves, 2001). Entonces, hablar de territorio es hablar del conflicto a partir de las 

experiencias que se accionan. Para este autor, el conflicto es la sociedad manifestándose ante 

intereses contradictorios en un territorio, que a la vez generan resistencia como una forma de 

oposición. Este poder no sólo involucra a los actores presentes, sino también, las relaciones 

económicas y simbólicas (Haesbaert, 2014).  

El concepto de memoria biocultural de Toledo y Barrera- Bassols (2008) es una propuesta 

para acercarse a la población e identificar su conocimiento y experiencia. Retoma lo lingüístico y 

cognitivo para identificar desde la voz de los campesinos, el manejo de fuego que ellos fueron 

aprendiendo a utilizar a partir del conocimiento que tienen de la naturaleza. Este concepto, ayuda 

a dar visibilidad a saberes ambientales comúnmente invisibilizados por las dinámicas de poder, en 

la implementación de políticas ambientales, para conocer cómo la gente se relaciona, conoce cuida 



y usa el entorno que lo rodea. Desde tiempos remotos, los seres humanos han logrado mantenerse 

en la tierra debido a la capacidad de aprovechar elementos y procesos de la naturaleza, la cual ha 

sido garantizada por la memoria individual y colectiva (Toledo y Barrera- Bassols, 2008). Desde 

este enfoque, se descubre al fuego (como nuestro objeto de estudio) desde la propia narrativa para 

revalorar el conocimiento de la gente a partir de lo cotidiano. Desde esta perspectiva, se pueden 

analizar las experiencias históricas en conjunto con la relación sociedad-naturaleza, además de ser 

parte fundamental para conservar el conocimiento de los pueblos indígenas, que es donde se 

mantiene viva la diversidad étnica (Toledo y Barrera- Bassols, 2008).  

En el actual paradigma del fuego existen elementos estructurantes que desempeñan un papel 

fundamental en la memoria de la comunidad y, consecuentemente, repercute en las prácticas 

culturales y ecológicas que luchan por mantenerse en la actualidad.  

En síntesis, la ecología política analiza las políticas ambientales dentro del territorio, desde 

donde es posible analizar las relaciones de poder y quiénes son aquellos que deciden las acciones 

que se tomarán y que repercuten en la memoria biocultural. 

 

 

Métodos 

 

 

El Parque Nacional Lagunas de Montebello (de ahora en adelante PNLM) se encuentra ubicado en 

la porción sur-sureste del estado de Chiapas, México (16° 04’40’’ y 16° 10’20’’ N; 91°37’40’’ y 

91° 47’47’’ O), y comprende parte de los municipios de La independencia y La Trinitaria (Fig. 1). 

En 1956, fue decretado Parque Nacional, con una extensión de 6, 425.49 hectáreas (CONANP, 

2007 b). Casi un siglo antes, los Chuj fundaron en 1882 la colonia “Tziscao”, considerada la 

primera comunidad Chuj dentro de territorio mexicano. Esta es una de las comunidades que se han 

retomado para esta investigación. Este grupo proveniente de Guatemala intensificó su migración 

hacia tierras mexicanas en 1981 para refugiarse y salvaguardar sus vidas debido a matanzas 

perpetradas en ese país (Limón, 2009). Se encuentra integrada por 1572 habitantes (INEGI, 2010). 

La segunda comunidad donde se realizó el trabajo fue Antelá y se encuentra aledaña al Parque, 



tiene una población total de 377 personas, donde el 9.62% de la población es Tojolabal, y de este 

porcentaje el 3.29% de los habitantes hablan la lengua indígena (Castillo, 2008).  

 

 

Fig. 1. Ubicación de las comunidades estudiadas. 

Source: Elaborado por Rafael García González. 

Fig. 1. Location of the studied communities. 

Source: Elaborated by Rafael García González. 

 

Ambas comunidades fueron seleccionadas teniendo en consideración que fueron afectadas durante 

los incendios de 1998, además de considerar que una se encuentra adentro y la otra fuera de la 

ANP. La superficie quemada ese año en Tziscao fue de 600 hectáreas, y en Antela de 300 (Tabla 

1). Otro criterio aplicado para seleccionar a Antelá como una segunda comunidad de estudio fue 

debido a la proximidad al PNLM, fácil accesibilidad y que aún se práctica la agricultura. 

La estrategia metodológica se plantea desde el marco de la investigación cualitativa. Antes 

de comenzar el trabajo, se obtuvieron permisos por escrito de las autoridades ejidales de las dos 

localidades, así como del Parque (Oficios 12-03-2018, 17-03-2018 y 27-04-2018). 



De abril a noviembre del 2018 se aplicaron entrevistas semiestructuradas con previo 

consentimiento informado por escrito para participar o no de manera voluntaria. En cada entrevista 

se respetó el tiempo y disponibilidad de la persona de acuerdo con sus diversas ocupaciones. Todas 

las entrevistas fueron grabadas y se tomaron fotografías de algunos participantes (previo 

consentimiento). Además de llevar un registro en la libreta de campo para notas y observaciones 

del tema de interés. Esta herramienta, es considerada como “la fuente, la memoria, el registro 

primordial del trabajo de investigación” (Ruvalcaba, 2008, p. 134). 

Se aplicó un total de 66 entrevistas (35 hombres y 31 mujeres), 39 en Tziscao y 27 en 

Antelá; la diferencia en número de entrevistados básicamente se debe a que la segunda comunidad 

es más pequeña, además de que se llegó al punto de saturación en la información. La saturación es 

el momento en que, con cada entrevista, ya no existen nuevos datos para enriquecimiento de la 

producción de información (Martínez, 2012). Se entrevistó a hombres y mujeres en un rango de 

edad de 24 a 78 años, personas que trabajan directamente con actividades relacionadas con el uso 

del fuego en la agricultura, ganadería, caza, manejo del bosque e incluso uso ceremonial.  

La realización de estas primeras entrevistas permitió conocer y seleccionar informantes 

claves con el objetivo de realizar entrevistas a profundidad. Los informantes claves fueron 

considerados con base a su nivel de conocimiento y experticia en el uso y manejo del fuego. Estas 

personas generalmente de edad avanzada (dos en Antelá y cinco en Tziscao) ofrecieron 

información relacionada con variables climáticas, condiciones del terreno, técnicas de ignición, es 

decir, factores importantes para la aplicación de una buena quema. 

Las entrevistas semiestructuradas como a profundidad se realizaron a manera de 

“conversación enfocada sobre un tema particular, que le proporciona al informante el espacio y la 

libertad suficientes para definir el contenido de la discusión” (Vela, 2001, p. 77). Estas se aplicaron 

en una sola sesión o en varias, dependiendo de los tiempos del informante. Las entrevistas se 

grabaron, transcribieron y analizaron utilizando el programa NVivo 12, que es una herramienta 

para la codificación y organización de datos cualitativos (Dias do Nascimento, 2016). Los nombres 

de los entrevistados no se mencionan en este texto para proteger su identidad. 

También se hizo una revisión de los antecedentes en cuanto a las políticas de supresión del 

fuego y de la reglamentación normativa en materia de incendios como la Norma Oficial Mexicana, 

Programa de Conservación y Manejo Parque Nacional Lagunas de Montebello (2007) y la Ley de 

Desarrollo Forestal Sustentable para el Estado de Chiapas y su Reglamento (2008). 



 

 

Resultados y discusión 

 

 

Los elementos del contexto 

 

 

El incendio de 1998 

 

 

Algunas de las Áreas Naturales que fueron afectadas por los incendios en Chiapas hacia 1998 

fueron: la Selva Lacandona, Los Chimalapas, El Ocote, El Triunfo, La Sepultura, Montes azules y 

el PNLM. Evidencia de ello se muestra en una fotografía proporcionada por la NASA (Fig. 2), 

donde se observan las plumas de humo viajando de Chiapas hacia Estados Unidos (Rodríguez-

Trejo 2015). 

 

 



Fig. 2. Columnas de humo extendiéndose hacia Estados Unidos en los incendios de 

México en 1998. 

Fuente: National Oceanic and Atmospheric Administration (NOAA). 

Fig. 2. Smoke plumes spreading into the United States during the 1998 Mexico’s 

fires. 

Source: National Oceanic and Atmospheric Administration (NOAA). 

 

El recuerdo del incendio de 1998 en el PNLM se encuentra presente en la memoria de los 

pobladores de ambas comunidades. Esto permitió analizar su experiencia y comprender la visión 

del fuego que se tenía antes y después de ocurrido el suceso. La comprensión de esta memoria 

biocultural permite valorar dichas experiencias en el presente, mediante la comprensión de sucesos 

que aportan a un futuro con nuevas aristas (Toledo y Barrera- Bassols, 2008, p. 190). 

Hacer una reconstrucción y determinar de manera exacta el origen de los incendios en la 

región es prácticamente imposible. Algunos informantes mencionaron, que desconocían donde 

había dado inicio el incendio; otros mencionaron como fuente de origen Las Margaritas, La 

Independencia, San Nicolás, Tziscao, el PNLM y Guatemala; siendo estas dos últimas, las más 

citadas. En la Tabla 1, se indica la información reportada por las autoridades federales en cuanto 

a la afectación por incendios. La región es una zona de transición entre bosque templado de 

coníferas y latifoliadas, y bosque tropical, debido a un gradiente altitudinal entre la mesa central y 

las llanuras y declives del Golfo (Miranda, 2015).  

 

Tabla 1. Información de la afectación por incendios del año 1998. 

Table 1. Information of the affectation by fires, year 1998. 

Localidad 

Número 

de 

incendios Mes Ecosistema 

Tipo de 

incendio 

Renuevo 

(ha) 

Matorrales 

y arbustos 

(ha) 

Arbolado 

adulto 

(ha) 

Superficie 

total (ha) Nivel 

Antelá 1 Abril I-II A 100 100 100 300 II 

Tziscao 1 Mayo I-II AB 100 400 100 600 III 

PNLM 7 

Febrero, 

abril y 

mayo I, II, I-II A, AB 992 55 103 1650 I,II,III 



Ecosistema I: Bosque templado frío (coníferas y latifoliadas); II: Bosque tropical 

(selva). Tipo de incendio A: superficial; B: subterráneo. Nivel I: 1 a 50 ha; II: 51 a 

500 ha; III: más de 501 ha. 

Fuente: CONAFOR, 2013. 

Ecosystem I: temperate forest; II: Tropical forest. Wildfire type A: surface; B: 

underground. Level I: 1 to 50 ha; II: 51 to 500 ha; III: more than 501 ha. 

Source: CONAFOR, 2013. 

 

Como se puede apreciar en la Tabla 1, en el área de estudio se presentaron nueve incendios, en el 

año 1998, con una superficie total de 2, 550 hectáreas. El PNLM fue la primera área en la que se 

reportó un incendio en el mes de febrero, y también el de mayor impacto y extensión. Los incendios 

fueron superficiales y subterráneos. De acuerdo con González et al. (2006), hubo áreas donde el 

fuego ocurrió a baja intensidad. Otra de las consecuencias reportadas para estos incendios fue la 

muerte de especies de fauna silvestre. 

 Algunas medidas que se tomaron en consideración para prevenir enfermedades respiratorias 

por la gran cantidad de humo fue la prohibición de actividades al aire libre (ECOFRONTERAS, 

1998, p. 6).  

 Las personas entrevistadas recuerdan que para el momento de los incendios la acumulación 

de combustibles era alta: “había mucha broza de árboles” (Abuela, Antelá). Otro abuelo de Tziscao 

menciona que “fue cuestión de combustible, porque ya eran unos sesenta y ochenta centímetros 

que había acumulados cuando llegó el fuego” (Abuelo, Tziscao). Estas altas cargas de material 

leñoso incrementan el peligro de incendio, y ante cualquier fuente de ignición se puede desatar un 

incendio catastrófico (Bilbao et al., 2010).   

Los recursos para el combate empleados por la SEMARNAP en todo el país fueron por vía 

terrestre, aérea, brigadas especializadas, elementos de la Defensa Nacional, voluntarios y 290 

millones de pesos (ECOFRONTERAS, 1998). En el PNLM, la experiencia de ese incendio es 

recordada por sus habitantes como un caos, por la falta de organización y capacidad para 

controlarlo. De acuerdo con Roberto Martínez y Alfredo Nolasco (comunicación personal), como 

respuesta a la siniestralidad de 1998 aumentó significativamente la capacitación para el combate 

de incendios en México, tanto para las brigadas oficiales como para las comunitarias. Por otra parte, 



diferentes instituciones tuvieron presencia como la Secretaría de Desarrollo Urbano y Ecología 

(SEDUE), Protección Civil (PC), Secretaría de la Defensa Nacional (SEDENA) y voluntarios.  

Los pobladores también se organizaron para combatir y coordinar operaciones. Ellos tienen 

conocimiento y experiencia en apagar incendios: “como le digo: somos campesinos, y sabemos 

cómo entrarle; tenemos ideas de cómo es un incendio, a qué distancia puede entrar uno, o cuál es 

la velocidad del fuego” (Abuelo, Antelá). Pero a pesar de la participación de los pobladores, de las 

instituciones, y el uso de helicópteros para hacer descargas directas, no hubo éxito al intentar 

controlar el incendio.  

 Se considera que, además de la disponibilidad de combustibles, los factores climáticos 

fueron determinantes en el comportamiento del fuego. Los entrevistados recuerdan la ausencia de 

lluvias y las temperaturas muy altas en aquel año. Uno de los abuelos de Antelá menciona: “con 

tres meses que no llovió se desmandó el fueguito”. La razón principal que explica la propagación 

y el comportamiento del fuego se basa en las características de los combustibles, la topografía y 

las condiciones meteorológicas (Rodríguez-Trejo et al., 2019).  

 En 1998, los efectos del fenómeno del “Niño” se hicieron presentes y tuvieron 

implicaciones en las condiciones del clima a nivel mundial (Magaña y Pérez, 1998; McPhaden, 

1999; IPPC, 2001; Román et al., 2003). Villers y López (2004) mencionan que estas condiciones 

de sequía extrema en todo México, para ese año, causaron incendios más severos. Desde luego, en 

Chiapas las condiciones climáticas extremas, aunadas al tipo de vegetación, causaron que la 

ignición y la propagación fueran más fáciles; esto se reflejó en el número de incendios y superficies 

afectadas (Román et al., 2003).  

 En este estudio, se señala al ecosistema de pino-encino como altamente inflamable por el 

contenido de resina y otras características morfológicas de las especies de pinos. Este mismo tipo 

de vegetación se presenta en el área de estudio. Es evidente que ante dichos eventos extremos, poco 

se podía hacer con el combate directo. Debido a esto, hasta que se presentaron las primeras lluvias 

se pudo disminuir la intensidad del fuego, hasta para controlarlo y liquidarlo. Así lo menciona un 

abuelo de Antelá “con la voluntad de dios, que prendió un aguacero, se apagó”.  

 

 

Políticas públicas del uso y manejo del fuego 

 



 

Después de los incendios de 1998, el país reaccionó con la modernización del campo e implementó 

el Programa de Conversión Productiva en áreas donde se llevaba a cabo la roza-tumba-quema para 

reemplazar el uso del fuego (García et al., 2011). A la vez los incendios fueron un parteaguas en la 

restauración de ecosistemas con el Programa Nacional de Reforestación (PRONARE) en zonas 

afectadas. Se incentivó el Pago por Servicios Ambientales (PSA) a través de la CONAFOR cuya 

finalidad es compensar económicamente a dueños y poseedores de terrenos forestales para 

conservar y evitar el cambio de uso del suelo (Sikor, 2013). Así mismo, el estado de Chiapas 

reforzó la visión de exclusión del fuego en las localidades a través de spots de radio y televisión. 

En la región se exaltó la visión de los bosques libres de humo para el mayor arribo del turismo, 

principalmente en Tziscao. Las reforestaciones dieron inicio con ciprés nativo (Cupressus 

lusitanica), que ha representado un problema en el PNLM, debido que es considerada una especie 

que reduce la riqueza y diversidad del bosque (Fernández et al., 2013).  

 El 2 de marzo de 1999, se publicó en el Diario Oficial de la Federación la NORMA 

Oficial Mexicana-015-SEMARNAP/SAGAR-1997. En la NORMA “se regula el uso del fuego 

comprendido en terrenos forestales y agropecuarios, y se establecen las especificaciones, criterios 

y procedimientos para ordenar la participación social y de gobierno en la detección y el combate 

de los incendios forestales”. Poco antes, el 10 de junio de 1998 Julia Carabias, Secretaria de Medio 

Ambiente de la Secretaría de Medio Ambiente, Recursos Naturales y Pesca (SEMARNAP) y 

personalidad importante en el sector ambiental de México, declara que “jamás se decretará delito 

para la práctica de roza-tumba-quema” (Excélsior, 10/06/1998).  Sin embargo, resultó claro que la 

criminalización del campesino había sido enmarcada en la NOM-015 (Gutiérrez et al., 2017). Diez 

años después, se modifica dicha Norma y se “establecen las especificaciones técnicas de los 

métodos de uso del fuego en los terrenos forestales y en los terrenos de uso agropecuario”, 

continuando con el desatino de no considerar la experiencia y conocimiento de los campesinos. En 

décadas recientes, en otras partes del mundo, se ha comenzado a trabajar de manera colaborativa 

entre el gobierno y las comunidades, después de demostrar el conocimiento, valor de las prácticas 

indígenas de manejo del fuego y su efectividad (Robinson et al., 2016). A raíz de ello, se han 

implementado quemas prescritas antes de la temporada de seca, con la finalidad de prevenir o 

disminuir el impacto que provocan los incendios (Moura et al., 2019).  



 Por otro lado, para el gobierno de Chiapas en 1999, se continúa con la visión negativa 

del uso del fuego, y queda establecido en la “Ley para la Prevención, Control y Combate de 

Incendios Forestales”, la cual tiene por objetivo regular, restringir y prohibir el uso del fuego para 

la limpia de terrenos con fines agropecuarios y/o forestales. Al mismo tiempo, se otorgaban 

estímulos a aquellas personas que no hicieran uso del fuego (Montoya, 2004). Un componente 

adicional para el estado de Chiapas es sin duda la prevención legal, particularmente las sanciones 

derivadas del código penal federal, el cual menciona “…pena de dos a diez años de prisión y por 

el equivalente de trescientos a tres mil días multa, a quien ilícitamente provoque un incendio en un 

bosque, selva, vegetación natural o terrenos forestales”. Con el tiempo, avances importantes han 

ocurrido en el estado de Chiapas, ejemplo de ello es cuando se establece la Ley Forestal 

(Rodríguez-Trejo, 2015). Esta nueva ley incluye en su artículo 2, el manejo integral del fuego, y se 

les otorga la responsabilidad a los municipios para aplicar tanto el manejo, como el combate de 

incendios (Gobierno del Estado de Chiapas, 2008). 

El discurso de las políticas públicas de uso del fuego hasta hace poco tiempo, tenían la 

intención explícita de erradicar el uso del fuego en actividades agrícolas, lo que provoca de manera 

directa o indirecta la transformación cultural de muchas poblaciones rurales, las cuales aún en el 

presente continúan permeando de manera negativa. Actualmente se encuentra incorporado en el 

discurso político el Manejo Integrado del Fuego, en el cual pasa de la prohibición de uso del fuego 

al manejo de éste (Gutiérrez et al., 2017). Si bien, esta implementación desde el gobierno atiende 

problemas ecológicos, no considera la importancia de las prácticas de uso de fuego por los 

campesinos y es ahí donde surgen los conflictos (Gutiérrez et al., 2017).  

Para el PNLM existe un programa de manejo en el que se mencionan objetivos y metas a 

cumplir en materia de incendios; sin embargo, su aplicación y gestión aún no muestran un nivel de 

compromiso a nivel comunitario e interinstitucional, que promueva un manejo intercultural del 

fuego. Al igual que en otras partes del mundo, el uso del fuego por parte de actores que convergen 

en el territorio implica perspectivas diferentes de un mismo fenómeno, es aquí donde se 

materializan más los conflictos que existen entre ellos (Rodríguez, 2004; Bilbao et al., 2019). Los 

actores sociales considerados para el presente trabajo son la población de la comunidad de Antelá 

y Tziscao, las instituciones gubernamentales federales (CONAFOR, CONANP, PROFEPA), 

estatales (Gobierno del Estado), municipales, turistas extranjeros y nacionales, periodistas, 

investigadores, académicos, técnicos, grupos organizados y sociedad urbana. 



Para el caso específico de muchas comunidades chiapanecas, estas han vivido migraciones 

a lo largo de siglos. A veces por capricho de las élites regionales o diferentes gobiernos en 

diferentes momentos, por lo que sus conocimientos en torno a prácticas relacionadas con el fuego 

pueden ser diferentes a la de otros grupos indígenas establecidos por más tiempo en un territorio. 

Las instituciones consideran la participación “social” como parte de la solución al problema de los 

incendios, pero en la práctica, la realidad es otra. Las políticas locales y nacionales no reflejan la 

importancia de esos sistemas tradicionales. Por el contrario, han subsidiado programas para que se 

termine el uso del fuego (Nigh y Diemont, 2013), tales como: Conversión Productiva, Pago por 

Servicios Ambientales (PSA), PROCAMPO y “Chiapas Solidario”, lo que presenta una 

contradicción con las prácticas de quema de la comunidad (Carmenta et al., 2013). Ahí radica el 

problema de políticas ambientales no exitosas, porque generalmente no se alinean con los intereses 

de la población (Paz, 2005). Estos proyectos gubernamentales deben adecuarse a las necesidades 

culturales de uso de fuego de la población (Garde et al., 2009; Russel-Smith et al., 2009); las 

regulaciones no deben ser impuestas, deben partir de la consideración de los derechos y 

conocimientos que tienen los habitantes locales (Perry et al., 2018). Estas normas no parten de un 

diálogo, sino de una serie de suposiciones falsas y, posturas ideológicas, que se han nutrido desde 

la colonización europea en el siglo XVI y comenzó a imponerse en América Latina con una visión 

negativa sobre el uso del fuego en el territorio (Pyne, 1997). Las narrativas en contra del fuego por 

parte de naturalistas y misionarios han contribuido a la visión perjudicial y negativa que 

actualmente tienen algunos científicos, medios de comunicación, políticos y turistas sobre el fuego 

en muchas partes del mundo (Rodríguez et al., 2013).  

Las bondades de usar el fuego mediante la implementación de quemas prescritas para 

disminuir incendios, reducir emisiones y mantener la biodiversidad ha sido demostrado (Schmidt 

et al., 2018).  Incluso en el plano internacional, ya se comienza a proponer a las quemas prescritas, 

y a las controladas, por sus objetivos ecológicos y sociales, como parte de los servicios ambientales 

(Pausas y Keeley, 2019). A pesar de ello, se continúa priorizando el desarrollo económico por 

encima del valor socio-ecológico y se refleja en las políticas de supresión del fuego, porque existen 

intereses económicos para conservar los recursos forestales y esto tiene un impacto negativo en las 

prácticas y modo de vida de las personas, provocando conflictos entre las autoridades estatales y 

comunidades locales (Russel-Smith et al., 2013). 



Esta ruptura se manifiesta en las políticas públicas en torno al tema del fuego, la 

conservación y la agricultura (Gutiérrez et al., 2017). Sin embargo, también hay que considerar 

que la normatividad en cuanto al uso del fuego no ha sido interpretada adecuadamente y su 

aplicación merma los avances para un manejo adecuado del fuego. Russel-Smith et al., (2013), 

consideran que los cambios a nivel político y social son un proceso largo, y que aún existe 

resistencia por parte de las instituciones, además de falta de inversión en la participación 

comunitaria y políticas interculturales de gestión ambiental. 

 

 

El nacimiento de los “Sin fuego” 

 

 

Elementos que caracterizan a la comunidad 

 

 

Derivado de la información recabada en las entrevistas, se establece que Antelá se fundó alrededor 

de 1965-1970. Sus fundadores son pertenecientes al grupo étnico Tojolabal y son originarios de 

los municipios de Comitán, Altamirano y Margaritas. En la actualidad únicamente hablan Tojolabal 

los ancianos y algunas personas adultas. El principal modo de subsistencia es la agricultura, donde 

los principales cultivos son: maíz, frijol, calabaza y hortalizas, que cuando existe un excedente en 

su producción, se comercializan. El café se cultiva a pequeña escala únicamente para autoconsumo. 

La leña es obtenida directamente del bosque. En algunas ocasiones también la venden a 

comunidades vecinas. En la Tabla 2, se indican los principales cultivos básicos en ambas 

comunidades de estudio.  

 

Tabla 2. Principales cultivos sembrados en Antelá y Tziscao. 

Table 2. Main crops planted in Antelá and Tziscao. 

Cultivos básicos 

Granos y hortalizas Antelá Tziscao 

Maíz X X 



Frijol X X 

Chile X 
 

Tomate X 
 

Chayote X 
 

Calabaza X X 

Pepino X 
 

Cebolla X 
 

Zanahoria X 
 

Pacaya 
 

X 

Rábano X 
 

Frutales 
  

Plátano X X 

Lima X 
 

Níspero X 
 

Guayaba X 
 

Naranja X X 

Limón 
 

X 

Durazno 
 

X 

Mora X 
 

Aguacate X 
 

Café X X 

Fuente: Elaboración propia, a partir de información obtenida en las entrevistas. 

Source: Own elaboration based on information obtained in the interviews. 

 

Las prácticas de cultivo que se emplean son mediante: uso de químicos, abono orgánico, solamente 

roza, roza y tumba, roza, tumba y quema (Tabla 3). Cabe señalar que cuando únicamente se hace 

roza necesariamente se aplica un pesticida. En Antelá, las personas prefieren sembrar el maíz que 

comprar harina de maíz industrializada (Maseca es el nombre comercial del producto).  

 

Tabla 3. Prácticas de cultivo actuales en Antelá y Tziscao. 

Table 3. Current cultivation practices in Antelá and Tziscao. 

Práctica Ventajas Desventajas 



A
n

te
lá

 
Uso de pesticidas y 

herbicidas 

Más rápido, porque ya no se usa azadón y 

machete para limpiar. Se establece bien el 

cultivo. Combate plaga. 

Inversión económica; 

disminuye la fertilidad 

del suelo y contamina 

los alimentos. 

Abono orgánico No tienen que comprarlo, porque es 

estiércol de ganado. 

 

Roza Queda la materia orgánica para que se 

descomponga y se convierta en abono.  

Lleva más tiempo 

producir el abono. 

Roza y quema Cuando el monte es muy grande, se quema 

y es más rápido. 

Se tiene que dejar 

descansar 2 a 3 años. 

Roza, tumba y quema Se aprovecha la leña para autoconsumo, 

después que se tumba. 

 

T
zi

sc
a
o

 

Roza Se deja descomponer la vegetación para 

abono. 

Más laborioso.  

Uso de pesticidas y 

herbicidas 

Se aplica en lugar de la quema. Problemas de 

contaminación de los 

productos. 

Abono negro Se usa el abono de café para rápido 

crecimiento.  

 

Fuente: Elaboración propia, con base en entrevistas realizadas a pobladores. 

Source: Own elaboration based on interviews to residents. 

 

En Antelá, otras actividades económicas están relacionadas con el turismo, principalmente la venta 

de comida en “el jardín”. Este es un espacio en el mirador donde los turistas arriban con frecuencia. 

Además, en periodo vacacional alternan la agricultura con actividades como: guías de turistas, 

recorridos en caballo y balsa. Los habitantes de la comunidad consideran que la actividad turística 

causa beneficio económico únicamente en vacaciones, por esa razón, la alternan con la agricultura. 

Los entrevistados no consideran que Antelá sea turístico. Algunas personas de la comunidad se 

encuentran empleadas temporalmente por la CONANP para realizar actividades como: levantar 

basura, hacer brechas cortafuego, participar en talleres y mantenimiento de las instalaciones. La 

población percibe ingresos a través de apoyos que reciben por parte del gobierno, como son: Pago 

por Servicios Ambientales (PSA), donde destinan áreas para conservación, reforestación, comedor 



comunitario, despensas, 60 y más (pago mensual a personas a personas mayores de 60 años), 

fogones, iglesia, PROCAMPO y PROSPERA. Por otro lado, los habitantes consideran que vivir 

en colindancia con el PNLM no les beneficia debido a las prohibiciones en cuanto al uso de los 

recursos o prácticas de pesca y uso del fuego para milpa.  

La segunda comunidad de estudio es Tziscao y fue fundada por personas que migraron de 

Guatemala a México en 1892. Los abuelos son quienes hablan Chuj, el resto de la población 

únicamente habla español. La gran mayoría de los integrantes de la comunidad se dedican de 

manera directa o indirecta al turismo, considerando a la agricultura como una actividad secundaria 

superada por la cafeticultura. Otros cultivos son sembrados en el traspatio para autoconsumo y 

también se desarrolla la apicultura.  

Tziscao es altamente turístico y es una de las principales actividades que causan demanda 

económica por ingresos por el cobro de caseta, venta de comida y artesanías, guías de turistas, 

mototaxi, balseros, renta de cabañas, existe un hotel e incluso una cafetería y dos marcas de café, 

ya que cuentan con toda la cadena productiva. Existen dos grupos en la comunidad; las que se 

benefician directamente del turismo y las que no. Estas últimas, no pueden participar en las 

actividades relacionadas con el turismo, debido a que existen regulaciones internas para su 

participación y cada determinado periodo de tiempo se va turnando la participación. 

 

 

Memoria biocultural del uso del fuego 

 

 

Usos y manejo del fuego 

 

 

El uso del fuego como herramienta de trabajo ha estado presente en las comunidades campesinas 

e indígenas durante siglos y actualmente está presente en las actividades relacionadas con el campo 

agrícola. Parte importante para la producción de maíz por los campesinos de México y el resto del 

mundo ha sido el uso de las quemas agrícolas (Huffman, 2013). El maestro Hernández Xolocotzi 

(1985) reconoce la importancia del conocimiento local y varias de las ventajas de aplicar las 



quemas agrícolas como son: método rápido, fácil y efectivo, la ceniza aporta minerales al suelo, 

elimina organismos dañinos de las raíces de las plantas, por mencionar algunos. 

Estas prácticas de uso de fuego entre los pueblos indígenas mayas tienen implicaciones más 

positivas en comparación a prácticas convencionales que excluyen el fuego (Nigh y Diemont, 2013: 

50). Así mismo, al igual que en otras partes del mundo (Rodríguez y Sletto, 2009), el fuego tiene 

un significado simbólico y cultural que es parte de la identidad de las comunidades rurales. En la 

Tabla 4, se mencionan algunos usos del fuego para ambas comunidades. 

 

Tabla 4.  Diversos usos del fuego en la región del PNLM. 

Table 4. Various uses of fire in the PNLM region. 

Uso Objetivo Descripción 

Hogar 

Obtención de alimentos Para la extracción de miel y chival (cacería de aves). 

Preparación de alimentos 

Se cocinan para potenciar el sabor de los alimentos y para 

una mejor digestión. Los alimentos también se ahúman 
para conservarlos. 

Alumbrarse 
Se utilizan varitas de ocote para encenderlas en la 

oscuridad. 

Quemar basura Eliminan restos de monte o residuos. 

Utensilios Planchas de carbón y fogones. 

Medicinal Esterilización 
Para eliminar microorganismos de utensilios que se 

emplean para la curación de heridas. 

Agricultura 

Eliminar plagas 
Garrapata, pulga y principalmente roedores que amenazan 

los cultivos. 

Fertilización 

Las cenizas son colectadas y aplicadas al pie de la planta 

de maíz para que enraíce; además, el frijol crece con más 

vigor. 

Preparación del terreno para 
cultivo 

Para terminar de limpiar el terreno después de la pica 

(cortar en trozos pequeños) o tumba (derribo de algunos 

árboles o troncos, otros se pueden dejar en pie 

considerando el diámetro del tronco). Quemar la rozadura 
o broza acumulada. 

Chamuscar 
Se realiza para la apertura de claros en el monte que 

permiten tener mejor acceso a los trabajaderos. 

Ganadería 
Estimulación de rebrotes para 

forraje 
Propicia el crecimiento de pasto "tiernito" para pastoreo.  

Protección 

del bosque 
Combate de incendios Aplicación contra fuegos.  



Ceremonial 
Dar gracias o pedir una mejor 

cosecha 

Se colocaban velitas, copal y ocote en un altar junto con 
los machetes para agradecer la cosecha. También se hacía 

una oración antes de la quema, para pedir que nadie se 

lastime y no pase nada malo durante los trabajos de 
preparación de la milpa. 

Fuente: Elaboración propia con base a entrevistas a pobladores. 

Source: Own elaboration based on interviews to residents. 

 

De manera concreta y para los fines de la presente investigación, haremos énfasis en el uso del 

fuego para la agricultura, exaltando el conocimiento que aún poseen ambas comunidades acerca 

del proceso especializado de la quema, sus efectos y significado cultural, como se muestra a 

continuación. 

 

a) Aviso de quema 

En Antelá existen acuerdos comunitarios con la finalidad de regular el uso del fuego. Aquí se hace 

énfasis por parte de las autoridades de la comunidad de ser cuidadosos en su aplicación cuando se 

prepara la milpa. Se vuelve obligatorio avisar a las autoridades ejidales y solicitar apoyo a vecinos 

para aplicar la quema. También, se le pide al señor campesino hacer una ronda (brecha cortafuego) 

de “buen tanto” para prevenir que el fuego se salga del área destinada para la quema. 

 

b) Participación de personas especializadas en quemas: “corredores de fuego” 

En Tziscao mencionaron que cuando se podía usar fuego para preparar la milpa, se acudía a solicitar 

ayuda a los “corredores de fuego”. Estas personas eran ancianos que sabían quemar, “ellos son los 

que quemaban la rozadura” (Abuelo, Tziscao). También, “había personas que sabían de fuego” 

(Abuelo, Tziscao). Estas personas tenían cualidades que los distinguían del resto de la población, 

porque tenían conocimiento de la quema, eran cuidadosas, respetuosas, estaban al pendiente antes, 

durante y después de la quema. “Los corredores” consideraban variables como: cuadrar el terreno, 

hacer bien la guardarraya “barridito como decía el viejito” (Abuelo, Tziscao), dirección y velocidad 

del viento “algunas personas tenían ya ese sentimiento de cuidar, porque iban a quemar nada más 

lo que necesitaban” (Abuelo, Tziscao).  

 

c) Preparación del terreno 



Parte fundamental del proceso es “cuadrar el terreno”, que hace referencia a delimitar el área que 

se va a quemar y donde se va a realizar la guardarraya. Esta ronda o guardarraya debe ser mínimo 

de 2 brazadas1 dependiendo del terreno, la superficie a quemar y la cantidad de vegetación presente. 

La ronda se hace en todo el perímetro del terreno y el objetivo es que no se salga el fuego del área 

destinada para quemar. Las personas saben que si no se hace una buena ronda pueden ocasionar un 

incendio2. Esta ronda consiste en “rozar bien bajito” el monte alto para tener el suelo desnudo, debe 

quedar “bien barrido”, toda la basura se coloca a un costado en los laterales para dejar libre todo el 

perímetro de vegetación y luego se mojona3 todo el callejón.  

La rozadura4 se debe hacer con anticipación, para que la broza5 esté bien seca y se pueda 

quemar bien. Las personas mencionan que cuando había árboles de gran tamaño algunos de estos 

se tiraban en el mes de noviembre y diciembre, para que en abril estuvieran secos para quemar “la 

abuela iba con hacha y tiraba grandes árboles” aquí hace referencia a la participación de algunas 

mujeres en dicha actividad. Otra técnica era derribar el árbol y picar6 para que se secara más rápido, 

es por eso por lo que recibe el nombre de “roza y tumba”. Cuando no existen árboles para derribo 

únicamente se considera “roza”. La ronda puede hacerse un día antes de la quema. Las personas de 

ambas comunidades coinciden que la época de quema debe ser en marzo-abril. 

La roza-tumba-quema es considerada el principal sistema productivo de producción 

agrícola prehispánico de la civilización Maya (Remmers y Ucán, 1996). La sustentabilidad de estos 

sistemas de agricultura tradicional, en contraposición de los sistemas comerciales, radica en la 

diversidad de cultivos utilizados, el uso de pocos insumos externos y el uso de tecnologías de 

trabajo manual de bajo impacto que se adaptan a los recursos locales (Dove, 1983; Toledo y 

Bassols, 2008). En este caso el uso del fuego representa la base de estos sistemas de producción. 

 

d) Variables consideradas para la realización de las quemas por parte de la comunidad 

 
1 Una brazada es una forma de medir de la población, y corresponde a aproximadamente 1.5 metros, 

es decir: la brecha tiene un ancho aproximado de 3 o 4 metros.  
2 Una de las principales preocupaciones de las personas es que el fuego se pase al terreno del 

vecino, y puedan tener diferencias que puede repercutir en las relaciones personales. 
3 Se humedece generalmente con bomba aspersora.  
4 Proceso mediante el cual se corta toda la vegetación existente dentro del terreno donde se va a 

sembrar la milpa. Esto incluye desde pastos, hasta arbustos y árboles. 
5 Combustible o vegetación presente en el terreno. 
6 Cortar en pedazos más pequeños para que se seque más rápido y se queme mejor. 



Dentro de las variables que se consideran para la quema son la forma del terreno y la pendiente; es 

decir, si es un terreno plano o barranco (Fig. 3). Esta variable va a determinar el punto de inicio de 

la quema, para tenerlo bajo control.  

 

 

Fig. 3. Factores que intervienen en el comportamiento de la quema. 

Fuente: Elaboración propia, a partir de la información obtenida en las entrevistas. 

Fig. 3. Factors that intervene in the burn’s fire behaviour. 

Source: Own elaboration from the information obtained in the interviews. 

 

Las personas entrevistadas mencionaron que los combustibles presentes en el terreno son parte 

indispensable para determinar el comportamiento del fuego durante la quema. Ellos reconocen que 

cuando se quema un acahual (lugar donde se ha dejado de sembrar por años y la sucesión ecológica 

avanza), la intensidad de la quema es mayor y la propagación del fuego más rápida debido a que 

presenta mayor acumulación de combustibles. Por tal razón, se debe hacer un acomodo de 

combustibles antes de aplicar el fuego en el terreno. También identifican el tiempo atmosférico “el 

mejor día” para realizar la quema. En la Tabla 5, se explican en detalle cada una de las variables. 

Nigh y Diemont (2013) mencionan que una buena quema es aquella donde se consideran factores 

como viento, humedad y temperatura, pero también algunos otros aspectos como la sequedad en el 



rastrojo y la hora del día en que se aplica el fuego. Vemos que estos principios se aplican en la zona 

de estudio. 

 

Tabla 5. Acuerdos y elementos considerados por las comunidades de estudio antes, 

durante y después de la quema. 

Table 5. Agreements and elements considered by the study communities before, 

during and after the burning. 
 

Elementos Guía Observaciones 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Antes 

Acuerdos comunitarios Avisos a la autoridad ejidal Se da parte a las autoridades ejidales y ellos 

determinan el número de personas participantes y 

se acuerda el día para quemar. 

Organización Se solicita apoyo de las 

personas para quemar 

Cada uno de los participantes tiene una función 

específica y el número va a estar en función de la 

superficie a quemar. De 2 a 4 personas para media 

hectárea. 8 para 1 ha y de 10 a 20 para más de 2 

ha. 

Ronda La guardarraya o brecha 

cortafuego 

Generalmente su ancho va a depender de la 

cantidad y tipo de combustible. Por lo general son 

más de 3 metros. 

Preparación del terreno 

(roza y tumba)  

Corta y acomodo de 

combustible 

La tumba se realiza cuando son árboles grandes. 

También hace pica, para que se seque más rápido. 

En caso de ser únicamente monte se hace rozadura. 

El combustible se amontona y se acomoda. 

Disponibilidad del 

combustible 

Vegetación seca En caso de presencia de árboles grandes se tiene 

que tirar en noviembre para que estén secos y 

puedan arder bien.  

Lluvia Determinan el momento de 

aplicar la quema 

Existen dos momentos: a) quemar antes de la 

llegada de las lluvias cuando la "broza" está bien 

seca. b) Esperan una o dos tandas de "aguacerón", 

porque de esta manera se reduce el peligro de que 

el fuego se vaya "rapidito" y se salga de control. 

 

 

 

 

 

 

 

Durante 

Hora del día Horario fresco o seco a) En la mañana el ambiente está más caliente y la 

quema es uniforme "parejita", otra razón es que es 

más rápida la quema, no hay mucho aire. Va de las 

7 a las 13:00 hrs. b) En la tarde cuando ya está 

fresco y no hay sol, de esta manera es más seguro 

y no gana el fuego, puede ser a partir de las 15:00 

a las 19:00 hrs. 

Tiempo invertido En base a la extensión y el 

viento 

Son 20 minutos para media hectárea cuando se 

hace al medio día con viento. Puede llegar a las 2 

horas, cuando se incrementa la superficie a quemar 

y el combustible está húmedo. 



Ignición Se refiere a la manera de 

"tender el fueguito" encender el 

fuego 

Se puede hacer amontonando hojas o zacate seco, 

con un "manojito" de ocote, hojas de maíz o 

cañitas de maíz. Se pueden poner tres fueguitos en 

el terreno bien repartidos, en dos orillas con 

orientación diferente hasta encontrarse los dos 

fuegos. 

Punto de partida Depende de la pendiente (Plano 

o cañada) 

La pendiente del terreno va a definir dónde 

comenzar el fuego y la manera cómo se va a 

propagar. Si es plano se puede aplicar en las orillas 

en 5 tramos. Cuando presenta pendiente se debe 

hacer de arriba hacia abajo 

Viento Presencia/ausencia Cuando el viento es muy fuerte no se debe quemar 

porque el fuego avanza rápido y existe riesgo que 

cruce la ronda. Cuando no hay mucho viento, no 

hay mucho fuego. La quema inicia donde va el 

viento 

Sonido Indica la intensidad de la 

quema 

Cuando el crujido de la quema es fuerte, indica 

que la intensidad del fuego es mayor 

 

 

 

 

 

Después 

Extinción Término de la quema Una vez consumida toda la rozadura, se procede a 

supervisar la quema y apagar bien el fuego. 

Siembra Mayo-Junio/octubre-noviembre 1 o 2 horas después de la quema se puede sembrar 

calabaza únicamente. Para el maíz y frijol se puede 

hacer 2 o 3 días después.  

Consecuencias Positivas La quema se realiza para que las semillas 

germinen más rápido porque cuando se siembra la 

tierra aún está caliente y suave 

Rotación Período de descanso de la tierra  Se considera que debe pasar de 2 o 3 años para 

volver a quemar o por periodos más largo de 5 a 7 

años. 

Fuente: Elaboración propia con base en entrevistas a pobladores. 

Source: Own elaboration based on interviews to residents. 

 

e) Efectos de la quema 

La gente sabe que el fuego, puede tener efectos positivos o negativos. En las entrevistas mencionan 

que la quema aporta cenizas y da mayor fertilidad al suelo para producir mejores cosechas de maíz, 

frijol y calabaza. La reflexión que hacen es que cuando no se quema, se ven obligados a comprar 

“líquidos” (agroquímicos), lo que implica un gasto, los alimentos se contaminan y el suelo se 

empobrece. Otras personas, consideran que da pie para que aparezca la plaga (principalmente 

roedores). Otro efecto al usar fuego es que el rebrote sale “tiernito”, se limpia más rápido el terreno 

y se puede trabajar más fácilmente en el surco. Otros grupos indígenas en Chiapas coinciden con 

los informantes del área de estudio, como los Mayas Lacandones. Ellos reconocen los efectos 



positivos de una buena quema al reducir la maleza y el aporte de nutrientes al suelo (calcio, 

nitrógeno, fosforo, potasio, magnesio y manganeso) a través de la ceniza y los otros residuos 

carbonizados (Nigh and Diemont, 2013). Las prácticas de las quemas se han llevado a cabo por 

milenios en diversas regiones de México y en la actualidad es una actividad tradicional para el 

manejo de la milpa (Nigh and Diemont, 2013). Sin embargo, cada vez más tiende a la erradicación 

de estas prácticas, debido al discurso ambientalista sobre los efectos negativos de su uso. 

Dentro de los efectos negativos del uso del fuego, se mencionan que cuando no es usado 

adecuadamente, daña la naturaleza, provoca plaga, contamina el aire, no da el maíz, se acaba el 

abono orgánico, la tierra se deslava y provoca que ya no se obtengan buenas cosechas. Este cuerpo 

de conocimientos es parte importante en la memoria de las culturas tradicionales (Toledo, 2005).  

De esta manera, se asegura la continuidad de las prácticas de uso de fuego, las cuales se vuelven 

estimulantes que permiten que los campesinos mantengan sus conocimientos y cierta autonomía 

para satisfacer las necesidades básicas a través de los medios que se encuentran a su alcance en el 

territorio. 

 

f) Combate en caso de incendio 

Cuando alguno de los factores mencionados en la Tabla 5 no es considerado, el fuego se puede 

salir de control y da como resultado un incendio. Esto la gente lo sabe y se preparan para que en 

caso de incendio responder rápidamente. Se valen de herramientas como: azadón, machete, bombas 

aspersores y cubetas con agua. Simultáneamente, se avisa a través de un aparato de sonido de la 

comunidad para que la gente se reúna y participe para apagarlo: “somos campesinos y casi todos 

sabemos cómo entrarle, hay gente que tienen idea más o menos como es un incendio, a qué 

distancia puede entrar uno o cuánto mide la velocidad del fuego, todo” (Abuelo, Antelá). En caso 

de incendios, las señoras también participan para apagar el fuego. La gente reconoce que el uso del 

fuego se debe hacer con respeto y que primero es su seguridad. Estas personas saben que existen 

incendios que no se pueden controlar una vez que han iniciado, debido a factores que ya han 

mencionado líneas arriba. Entonces, ellos optan por no arriesgarse y es aquí donde entran las 

brigadas especializadas del gobierno que cuentan con mayor equipamiento para el combate directo. 

 

g) Significado cultural del fuego 



Cuando el grupo Chuj de Tziscao migró a territorio mexicano, el conocimiento cultural fue 

adoptado a las nuevas condiciones del territorio, manteniendo viva su cultura con algunas prácticas 

que incluían al elemento fuego. El conocimiento cultural es considerado como el conocimiento 

construido por los pueblos en sus espacios donde han habitado ancestralmente y tiene como base 

su propia cultura (Limón, 2010). El significado cultural del fuego en ceremonias de renovación del 

fuego, curadores y “corredores del fuego” y el fuego como mensajero (Tabla 6), es una vinculación 

ancestral del ser humano con este elemento, por esa razón consideramos este conocimiento cultural 

como una categoría importante de considerar. Un caso similar, ocurre con los indígenas Pemón en 

Venezuela, donde el fuego es un elemento central de los diversos aspectos de la vida que forma 

parte de su identidad cultural. Ahí el fuego también es apreciado como mensajero y brinda señales 

con su presencia o ausencia (Rodríguez, 2004; Rodríguez y Sletto, 2009; Bilbao et al., 2019). El 

fuego más que un elemento de la naturaleza se considera por grupos Mayas como un elemento 

importante y sagrado, tanto en su vida diaria como en actividades sociales tales como: calentar 

alimentos, aromatizar, alumbrar, obtención de materiales como cal y estuco (Castillo, 2016).  

 

Tabla 6. Significado cultural del fuego en la Región de Montebello. 

Table 6. Cultural significance of fire in the Montebello Region. 

Festividad de la 

cosecha 

Antes, durante y después de trabajar la milpa, se prenden velitas 

para pedir que no sucedan accidentes. Después de cosechar el 

maíz se daban las gracias en la comunidad del Porvenir. Se 

llevaban velitas, mataban gallinas y los machetes que no se 

quebraban los ponían en un altar. 

Corredores del fuego 

Son personas consideradas con mayor conocimiento para hacer 

quemas. Ellos saben el día exacto para quemar, porque saben 

que día va a correr viento o va a estar más calmado.  

Curadores del fuego 

Son personas con "don" para curar quemaduras, mediante 

oraciones para que el fuego no camine. Hacen referencia a la 

acción de curar como "vamos a pelear con el fuego". 

El niño de fuego 

Es el "espíritu del fuego" la gente menciona que, en 1998, veían 

a un niño que iba caminando en el bosque y dejaba fuego a su 

paso. 

El fuego como 

mensajero 

El sonido del fuego en el fogón significa visita o problema "el 

fueguito avisa y regaña" 

Chival 

Es una práctica en la que se hace una fogata grande en la parte 

más alta del cerro para generar un resplandor que atrae a las aves 

y de esta manera se pueden cazar. 

Fuente: Elaboración propia con base en entrevistas a pobladores. 



Source: Own elaboration based on interviews to residents. 

 

 

Cambios socioambientales 

 

 

La implementación de programas públicos de control del fuego, después del incendio del año 1998, 

marcó cambios socioambientales importantes en el área de estudio, que podrían tener repercusiones 

serias en la integridad ambiental y cultural del territorio. A continuación, se discuten dichos 

cambios. 

 

 

Cambios en las visiones del fuego 

 

 

Aquí se plasman las diferentes visiones generacionales entre abuelos y jóvenes de ambas 

comunidades en relación con la visión del fuego. En ocasiones ambas generaciones comparten la 

visión del fuego como dañino para el bosque, pero también reconocen que “el fuego tiene 

beneficios, pero es problema cuando la gente no sabe usarlo muy bien” manifiesta uno de los 

abuelos. Los jóvenes consideran que el fuego no es necesario para el cultivo, de hecho, consideran 

que se debería producir sin tener que quemar, pero a la vez dejar de usar agroquímicos. Aquí existe 

una controversia, debido a que cuando no se quema, ellos refieren que es estrictamente necesario 

aplicar “líquidos” al cultivo, como son Arrivo y Furadan7, para obtener una buena cosecha. 

También consideran que el fuego puede provocar cambios negativos en el bosque y que la 

obligación de ellos conservarlo en buen estado para que no afecte al turismo.    

Algunos abuelos consideran el uso del fuego para preparar el terreno como una obligación 

para que la milpa pueda crecer bien, es una necesidad las diversas tareas dentro de su cotidianeidad 

“si no hay fueguito, no hay maíz, no hay como hacer tortilla, no se cuece el frijol, no hay como 

 
7 Nombre comercial de agroquímicos.  



calentar y no estamos acostumbrados a comer tortilla de Maseca” (Abuelo, Tziscao). La dieta 

básica de los pueblos ancestrales mayas está basada en el maíz y frijol (Remmers y Ucán, 1996), 

por lo que se vuelve indispensable entonces mantener la productividad de la tierra para asegurar el 

bienestar familiar. Pero también es considerado como un símbolo cultural “el fuego es bueno 

porque es el símbolo del espíritu, al igual que el aire, agua, y hay que entenderlos como están 

ordenados y su función para poder disfrutarlo y cuidarlo, de lo contrario se puede venir en nuestra 

contra” (Abuelo, Tziscao). Desde el punto de vista ecológico, en Tziscao se menciona al fuego 

como necesario para aumentar la diversidad de plantas. De acuerdo con Martínez-Hernández y 

Rodríguez-Trejo (2008), Espinoza et al. (2008), e Islas et al. (2013), en pinares templados de 

México el fuego prescrito a baja intensidad incrementa la diversidad de especies del sotobosque y 

no genera mortalidad en el arbolado (Vera-Vilchis y Rodríguez-Trejo, 2007).  

Existe una marcada diferencia, de acuerdo con los entrevistados, entre el uso del fuego y el 

incendio. Las personas mencionan que el fuego se aplica con un objetivo, con una finalidad, que 

tiene una utilidad. Además, no se propaga deliberadamente, porque es controlado. “La diferencia 

es el usarlo educadamente y no usarlo imprudentemente” (Abuelo, Tziscao). El incendio no se 

puede controlar y son extensiones grandes, avanza, explota y ocasiona daño al bosque. “El incendio 

acaba con árboles y el fuego es poquito” (Abuelo, Tziscao). Estas diferencias también son 

reconocidas por otros pueblos indígenas en todo el mundo.  

Los jóvenes en su mayoría de Tziscao, desconocen la manera de cómo aplicar el fuego y 

por ende los beneficios o perjuicios de una quema. En la Tabla 7 se muestran las diferentes visiones 

de los abuelos y los jóvenes. Para el caso de los abuelos la visión en cuanto al fuego es diferente, 

porque ellos reconocen las ventajas y desventajas de hacer uso del fuego para preparar la milpa. 

Esta diferencia intergeneracional provoca que la visión dominante del fuego como dañino entre los 

jóvenes continúe tomando fuerza, debido a que se ha dejado de usar el fuego, en gran medida 

influenciado por vivir dentro o cerca del PNLM. Los abuelos muestran una añoranza de poder 

sembrar la milpa de la misma manera que lo hacían sus abuelos y padres “antes no estaba prohibido, 

estaba alegre, no había todavía leyes como ahorita, donde ya todo está controlado “(Abuelo, 

Tziscao). Así continúa la reflexión sobre su relación con el fuego:  

 

“Sin el fuego no podemos vivir. Nuestra vida es el fuego, no puede fallar. 

Temprano lo estamos encendiendo; por el fuego vivimos, sin fuego no 



podemos vivir. ¿Cómo se va a cocer, pué, nuestra comida? tiene que haber 

fuego. Acabando el fuego ¡ay dios! ¡ya no vamos a hacer nada ya! Porque 

nosotros no podemos vivir sin fuego, sin maíz y sin agua, son las cosas que 

no deben faltar; con ese vivimos pué, es nuestra vida. El agua, el fuego, 

otras cositas pasan, pero que haya nuestro maíz, que haya fuego y agua” 

(Abuela, Tziscao).  

 

Tabla 7. Visiones del fuego, dentro y fuera del PNLM. 

Table 7. Visions of the fire inside and outside the PNLM. 

Visiones del fuego Antelá   Tziscao   

  Abuelos Jóvenes Abuelos Jóvenes 

Costumbre/obligación       
Producción orgánica*       

Conservacionismo        

Peligroso/dañino      

Diversidad biológica      
Usos diversos 

(necesario)       
Es diferente el fuego al 

incendio     

Símbolo cultural         

 

En el mundo existen trabajos como los de Lewis (1989), Hough (1993), Puyravaud et al. (1995), 

Fairhead y Leanch (1996), Rodríguez (2004), Guevara et al. (2013) y Gutiérrez et al. (2017) por 

mencionar algunos, en los que se reflejan diferentes posicionamientos para el uso del fuego dentro 

de la ANP. En estos territorios convergen diversos actores con visiones diferentes y dominantes 

basadas en el desconocimiento de la lógica cultural y ambiental de los actores locales, causando 

conflictividad ambiental (Mistry et al., 2018). Estas visiones contrapuestas, ponen en riesgo la 

transmisión de conocimiento en torno al fuego. 

 

 

Cambios en la transmisión del conocimiento del fuego 

 

 



En Antelá el fuego aún está presente dentro de sus actividades agrícolas, mientras que para Tziscao, 

el fuego se encuentra erradicado completamente de sus prácticas relacionadas con la agricultura 

debido a que existe una fuerte influencia del turismo como principal medio de subsistencia. La 

transmisión de conocimiento en las prácticas de uso de fuego se encuentra en riesgo latente de 

desaparecer en Antelá debido a la fuerte influencia que podría llegar a tener programas 

gubernamentales, el turismo, migración y actividades ilícitas al igual que Tzicao, esto provoca 

desinterés en actividades relacionadas con el campo por la generación de jóvenes.  

Los cambios culturales en la visión del fuego han contribuido a que los jóvenes consideren 

este elemento como solamente negativo, basado también en influencias del sistema educativo, 

religión y narrativas en contra del fuego, casos similares se han documentado en otras partes del 

mundo (Carmenta et al., 2019). De 12 jóvenes entrevistados, no hubo ninguno que realzara un 

aspecto positivo del fuego, más bien resaltaron una visión diferente a la de sus abuelos y padres 

como puede verse en esta cita: “ya comprobé al 100 por ciento que el fuego acaba con todo y no 

deja nada bueno” (Joven, Antelá). “Vamos agarrando ideas para saber qué es mejor: ¿quemar o no 

quemar? Ya comprobé que es mejor no quemar, ahora le ponemos un líquido raicero, y ya con eso 

acabamos con toda la maleza; ahí calificamos que no es igual quemado. Entonces, yo ya me dedico 

a no quemar” (Joven, Antelá).   

Sin embargo y a pesar de las influencias de actores externos, una de las formas de 

transmisión del conocimiento que aún se da en Antelá es de padres a hijos, mediante la práctica 

directa en campo y transmisión oral. Este conocimiento para aplicar las quemas agrícolas se ha 

transmitido de manera generacional (Huffman, 2013). En Tziscao, anteriormente el conocimiento 

se transmitía de abuelos a generaciones recientes. Los “corredores de fuego” eran consideradas las 

personas más expertas para quemar: “antes les enseñaba a los hijos… ahora ya no se quema, y no 

hay quién nos enseñe. Ahorita no hay alguien como cerebro de la comunidad que dé esas 

reflexiones, que dé esa orientación a la gente” (Abuelo de Tziscao). 

En otras partes del mundo, como Bangladesh las prácticas relacionadas con la agricultura 

han prevalecido debido a que se transmiten de una generación a otra (Rahman et al., 2012).  

Nopembereni et al. (2019) consideran que en otras partes del mundo estas prácticas continúan 

vigentes como en el pasado, debido a que consideran variables que integran el proceso del 

conocimiento a la práctica. Una de las formas es por medio de la jerarquización entre el padre e 



hijos (Nigh, 2002). La unidad familiar es un vínculo importante que se tendría que considerar en 

el área de estudio para mantener vigente el conocimiento ancestral en torno a prácticas culturales. 

 

 

Cambios en la alimentación 

 

 

Entre los cambios culturales y sociales vinculados al uso del fuego se encuentran aquellas 

relacionadas con la alimentación y la salud. En la actualidad son cada vez más comunes 

enfermedades como la diabetes y cáncer, que desde la perspectiva de la gente han aumentado 

recientemente debido al uso de agroquímicos “aquí el que más reina es el diabético, porque viene 

esa enfermedad por comer químicos” (Abuelo, Antelá). “Nos gusta consumir más de nuestra 

siembra, porque es natural, porque en el pueblo a veces ya todo está muy fumigado y se puede uno 

enfermar. Nosotros comemos de nuestro propio maíz del que cosechamos, tomamos café de nuestro 

propio café natural” (Abuela, Antelá). “Ahora tiene que llevar muchos químicos para la milpa, no 

es como antes; antes hacíamos dos siembras en cualquier momento” (Abuela, Antelá).  

 “Antes no conocíamos químicos, y nuestros padres, contentos porque se quemó bien la 

rozadura, y ahora sí va a dar mucho el maicito” (Abuelo, Tziscao). “Antes, la alimentación era más 

nutritiva, era más pobrecita pero más nutritiva; ahora puro pollo, yogurt, ya no hay verduras 

naturales, le ponen fertilizante para que crezca” (Abuelo, Tziscao). El uso de plaguicidas es una de 

las maneras recurrentes de los señores campesinos para responder al declive del uso del fuego, 

como una alternativa de producción, que se debe aplicar para poder sustituir los beneficios de la 

quema (Gutiérrez et al., 2007). Estos cambios son percibidos de manera negativa por la gente, ellos 

reconocen que el uso de “líquidos” acarrea consecuencias negativas en la salud. Por tanto, las 

prácticas sustentables del sistema de milpa deberían mantenerse vigentes a través de la transmisión 

del conocimiento intergeneracional, para mermar el incremento del uso de químicos (McGee, 

2002). La producción de alimentos en la que no se aplican agroquímicos, es considerada de mejor 

calidad, porque son alimentos saludables donde la quema proporciona nutrientes al suelo dándole 

mayor fertilidad. Este sistema de producción ha sido comprobado mediante investigación, como es 

un sistema flexible y sofisticado (Ford y Nigh, 2015).  



 

 

Cambios ecológicos en el paisaje 

 

 

Por otro lado, los cambios a nivel ecológico son notables en el manejo del bosque, en la manera 

como siembran, en el paisaje y lo más visible son los cambios de coloración en los cuerpos lacustres 

por la contaminación con agroquímicos (Durán et al., 2014). En Tziscao existe una mayor 

acumulación de leña: “hay mucha leña en todo el Parque Natural, hay mucha madera seca, pero no 

nos permite el ejido sacarlo” (Abuelo, Tziscao). En su investigación sobre la cultura Maya, Castillo 

(2016), deja de manifiesto que las prácticas de obtención de leña por grupos tradicionales han 

permitido mantener el conocimiento en la selección de especies leñosas para la combustión, 

considerando su calidad o simbolismo. En este mismo estudio, también se muestran evidencias 

paleoetnobotánicas de cómo han cambiado las especies utilizadas para leña a lo largo del tiempo. 

En consecuencia, revalorizar prácticas que son parte de la subsistencia de grupos indígenas asegura 

un manejo sostenible del bosque, asegura el autor. Las consecuencias ecológicas de excluir el fuego 

en un ambiente son la acumulación de combustible que se traduce en riesgo de incendio y en caso 

de presentarse, estos son de mayor intensidad, lo que implica baja sobrevivencia de árboles, 

presencia de plagas, contaminación, pérdida de especies vegetales y animales (Rodríguez-Trejo, 

2015). También se identifican cambios estacionales, relacionados con los eventos climáticos 

extremos, los cuales provocan un desfase entre los meses de siembra y la temporada de cosecha. 

Lo anterior, repercute en los escases de ciertos productos, necesidad de tener que adquirirlos en 

expendios y en el peor de los casos modificación de la dieta alimenticia. 

 

 

Conclusiones 

 

 



Los resultados de nuestro estudio indican que los habitantes de Antelá y Tziscao poseen una gran 

experiencia y conocimientos sobre el uso de fuego, arraigados en su identidad cultural pero también 

moldeados por su relación con otros actores. Las personas entrevistadas reconocen la importancia 

de considerar las variables para quemar, como son: el terreno, el clima y el combustible. Ellos 

precisan una serie de reglas comunitarias para el uso y manejo del fuego, que presiden a la NOM-

015. Sin embargo, dicho conocimiento del uso del fuego se encuentra en riesgo de desaparecer 

motivado por paradigmas y reglamentaciones externas en torno al uso del fuego en la zona. La 

pérdida de este conocimiento cultural tiene repercusión en la cotidianeidad, donde el fuego está 

dejando de ser un elemento central de la construcción y mantenimiento del territorio. Es decir, la 

visión del fuego está cambiando, no sólo entre generaciones, sino también de una comunidad a 

otra, además de estar sujetas a procesos de cambio en las formas de vida que imponen actores de 

externos, como las instituciones de gobierno y el turismo. Esto problematiza el uso del fuego y 

dificulta la posibilidad de emplearlo en beneficio de la población y del bosque.  

Las instituciones del estado y el turista desean ver un bosque libre de humo, un paisaje sin 

fuego, porque la prioridad es la conservación del bosque. 

Esta tensión entre diferentes maneras de ver el paisaje y relacionarse con él está provocando 

un cambio en los sistemas de producción agrícola tradicionales. Como consecuencia se ha 

comenzado a generar una serie de cambios socioambientales en la región que van desde el 

abandono del campo para dedicarse exclusivamente al turismo, el uso con mayor frecuencia de 

agroquímicos y la acumulación de combustibles con el consecuente mayor peligro de incendio 

forestal.  

Los conocimientos y hallazgos encontrados en Antelá y Tziscao, demuestran que sus 

prácticas ambientales son determinantes en los procesos y estado del bosque. Se puede afirmar que, 

de mantenerse la tendencia de supresión o eliminación del fuego, no solamente se va a intensificar 

un proceso de erosión cultural con relación al uso del territorio y del fuego, sino que, de manera 

más significativa, se puede generar una modificación drástica del paisaje, que desencadenaría 

incendios catastróficos, que ni con la tecnología más avanzada, equipo y empleo de brigadas 

especializadas se podrían contener. Ejemplo de ello son los casos ocurridos en países como 

Portugal, Australia e Islas Canarias, recientemente.  

No se debe permitir un uso irrestricto del fuego. Pero más que invisibilizar y excluir el 

fuego, se necesita incluirlo en el territorio. Para ello se requiere del rescate de la memoria 



biocultural y su reivindicación frente a las relaciones de poder que atentan con los conocimientos 

culturales y provocan conflictos. Además, se debe incorporar un esquema de Manejo Intercultural 

del Fuego dentro de las políticas públicas, como una estrategia integral participativa de la 

comunidad, instituciones encargadas de la prevención y combate de incendios e instituciones de 

investigación antropológica y ecológica. En un contexto nacional resultaría difícil generalizar 

estrategias de manejo del fuego debido a la diversidad biocultural que posee, y se complicaría más 

si se continúa tomando como modelo estrategias internacionales ajenas a nuestra realidad. Lo que 

sí se puede hacer es respetar la lógica cultural que se va a reflejar en lo ecológico.  

 

Agradecimientos 

Queremos agradecer de manera especial a la población de Antelá y Tziscao por su tiempo y espacio 

brindado para la realización del presente estudio. A Hilda Cruz, Santana Gómez y Eber Hernández, 

egresados de la Universidad Intercultural de Oxolotán, Tabasco, por su apoyo para la aplicación de 

entrevistas. Así como para el trabajo de gabinete a Liliana Maldonado, egresada del Instituto 

Tecnológico de Comitán. También agradecemos a los revisores anónimos sus comentarios para 

mejorar el trabajo. 

 

Referencias  

Bilbao, B., Leal, A. & Méndez, C. (2010). Indigenous use of fire and forest loss in Canaima 

National Park, Venezuela: assessment of and tools for alternative strategies of fire 

management in Pemón indigenous lands. Human Ecology, 38, 663–673. DOI: 

https://doi.org/10.1007/s10745-010-9344-0 

Bilbao, B., Mistry, J., Millán, A. & Berardi, A. (2019). Sharing Multiple Perspectives on Burning: 

Towards a Participatory and Intercultural Fire Management Policy in Venezuela, Brazil, 

and Guyana. Fire, 2(3), 39. DOI: https://doi.org/10.3390/fire2030039 

Blaikie, P. & Brookfield, H. (Eds.) (1987). Land Degradation and Society (1st. Edition). London: 

Routledge. DOI: https://doi.org/10.4324/9781315685366  

Butz, R. J. (2009). Traditional fire management: historical fire regimes and land use change in 

pastoral East Africa. International Journal of Wildland Fire, 18(4), 442-450. DOI: 

https://doi.org/10.1071/WF07067 



Calderón Contreras, R. (2013). Ecología política: hacia un mejor entendimiento de los problemas 

socioterritoriales. Economía, Sociedad y Territorio, 12(42), 561-569. DOI: 

https://doi.org/10.22136/est00201359 

Carmenta, R., Parry, L., Blackburn, A., Vermeylen, S. & Barlow, J. (2011). Understanding human-

fire interactions in tropical forest regions: a case for interdisciplinary research across the 

natural and social sciences. Ecology and Society, 16(1), 53.  

Carmenta, R., Vermeylen, S., Parry, L. & Barlow, J. (2013). Shifting cultivation and fire policy: 

insights from the Brazilian Amazon. Human Ecology. 41(4), 603-614. 

DOI: https://doi.org/10.1007/s10745-013-9600-1 

Carmenta, R., Coudel, E. & Steward, A. M. (2019). Forbidden fire: Does criminalising fire hinder 

conservation efforts in swidden landscapes of the Brazilian Amazon? The Geographical 

Journal. 185(1), 23-37. DOI: https://doi.org/10.1111/geoj.12255 

Castillo Acal, D. A. (2016). El uso del fuego en la cultura maya: evidencias paleoetnobotánicas. 

Desde el Herbario CICY, 8, 177-180. Centro de Investigación Científica de Yucatán, A. C. 

En: http://www.cicy.mx/sitios/desde_herbario/. ISSN:2395-8790. 

Castillo Paniagua, M. (2008). Plan de Proyecto. Campaña de Educación Ambiental para la 

Conservación de los Recursos Naturales. Parque Nacional Lagunas de Montebello 

Chiapas. Guadalajara: Universidad de Guadalajara, CUCSUR México. Cohorte IV. 

Cerano Paredes, J., Villanueva Díaz, J., Vázquez Selem, L., Cervantes-Martínez, R., Magaña 

Rueda, V.O., Constante García, V., Esquivel Arriaga, G. & Valdez-Cepeda, R. D. 

(2019). Climatic influence on fire regime (1700 to 2008) in the Nazas watershed, Durango, 

Mexico. Fire Ecology, 15, 9. DOI: https://doi.org/10.1186/s42408-018-0020-x  

Comisión Nacional de Áreas Naturales Protegidas (CONANP). (2007). Programa de 

Conservación y Manejo. Parque Nacional Lagunas de Montebello, México. (1ª. Edición.). 

México: CONANP. 

Comisión Nacional de Áreas Naturales Protegidas (CONANP). (2020). 

https://www.gob.mx/conanp/ Fecha de acceso: 30 enero 2020. 

Comisión Nacional Forestal (CONAFOR). (2019). Reporte semanal de incendios. 

https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/522446/Cierre_de_la_Temporada_2019

.pdf. Fecha de acceso: 23 diciembre 2019. 



Comisión Nacional Forestal (CONAFOR). (2013). Estadística histórica de incendios en Chiapas. 

Correspondiente al corte de diciembre. Documento informativo Gerencia Estatal en 

Chiapas.  

Denevam, W. M. (1992). The Pristine Myth: The Landscape of The Americas in 1492. Annals of 

the Association of American Geographers, 82(3), 369-385. DOI: 

https://doi.org/10.1111/j.1467-8306.1992.tb01965.x 

Diario Oficial de la Federación (DOF). (1959, 16 de diciembre). Decreto que declara necesaria y 

de utilidad pública la creación de un Parque Nacional en la región conocida con el nombre 

de Lagunas de Montebello, ubicada en Independencia y La Trinitaria, Chiapas. 

Dias do Nascimento, J., Meireles Gomes, I., Ribeiro Lacerda, M., Braga de Camargo, T., Catafesta 

Utzumi, F. & Bernardino, E. Uso del software NVivo® en una investigación con Teoría 

Fundamentada. Index de Enfermería, 25(4), 263-267.  

Dove, M. (1983). Theories of swidden agricultura, and the political economy of ignorance. 

Agroforestry Systems, 1, 85-99. DOI: https://doi.org/10.1007/BF00596351 

Durán Calderón I., Escolero Fuentes, O., Muñoz Salinas, E., Castillo Rodríguez, M., Silva Romo, 

G. (2014). Cartografía geomorfológica a escala 1:50,000 del Parque Nacional Lagunas de 

Montebello, Chiapas (México). Boletín de la Sociedad Geológica Mexicana, 66(2), 263-

277.  

ECOFRONTERAS. (1998). Mesa de redacción. Incendios forestales: ¿La solución al problema es 

reforestar? Ecofronteras, [S.l.], p. 14-18, 1998. En: 

http://revistas.ecosur.mx/ecofronteras/index.php/eco/article/view/1434.  

Ludivine, E., Bilbao, B., Mistry, J. & Schmidt, I. (2018). From fire suppression to fire management: 

Advances and resistances to fire policies changes in savannas of Brazil and Venezuela. The 

Geographical Journal, 185(1), DOI: https://doi.org/10.1111/geoj.12245. 

Espinoza Martínez, A., Rodríguez-Trejo, D. A. & Zamudio Sánchez, J. F. (2008). Sinecología del 

sotobosque de Pinus hartwegii dos y tres años después de quemas prescritas. Agrociencia, 

42(6), 717-730. 

Excélsior. (1998). Nota informativa. 10 de junio. 

Fairhead, J. & Leach, M. (1996). Misreading the African Landscape. Society and Ecology in a 

Forest-savanna Mosaic. Cambridge, UK: Cambridge University Press.  



Fernández Pérez, L., Ramírez-Marcial, N. & González Espinosa, M. (2013). Reforestación con 

Cupressus lusitanica y su influencia en la diversidad del bosque de pino-encino en Los Altos 

de Chiapas, México. Botanical Sciences, 91(2), 207-216.  

Flores Garnica, J. G., Xelhuantzi, J. & Chávez Durán, Á. A. (2010). Monitoreo del comportamiento 

del fuego en una quema controlada en un rodal de pino-encino. Revista Chapingo serie 

ciencias forestales y del ambiente, 16(1), 45-59. DOI: 

https://doi.org/10.5154/r.rchscfa.2009.05.017   

Ford, A. & Nigh, R. (2015). The Maya Forest Garden: Eight Millennia of Sustainable Cultivation 

of the Tropical Woodlands. New York, USA: Routledge. 

García Amado, L. R., Ruiz Pérez, M., Reyes, F., García, S. B. & Contreras Mejía, E. (2011). 

Efficiency of Payments for Environmental Services: Equity and Additionality in a Case 

Study from a Biosphere Reserve in Chiapas, Mexico. Ecological Economics, 70(12), 2361-

2368. 

Murray, G. Nadjamerrek, B. L., Kolkkiwarra, M., Kalarriya, J., Djandjomerr, J., Birriyabirriya, B. 

(2009). The language of fire: seasonality, resources and landscape burning on the Arnhem 

Land Plateau. In: Russell-Smith, J., Whitehead, P. & Cooke, P. (Eds.). Culture, Ecology 

and Economy of Fire Management in North Australian Savannas: Rekindling the Wurrk 

Tradition (85-164). Collingwood, Australia: CSIRO. 

Gobierno del Estado de Chiapas. (2008). Ley de Desarrollo Forestal Sustentable para el Estado 

de Chiapas. Periódico Oficial del Estado de Chiapas. 

González Espinosa, M., Ramírez Marcial, N. & Galindo Jaimes, L. (2006). Secondary succession 

in montane pine-oak forests of Chiapas, Mexico. In Kappelle, M. (Ed.), Ecology and 

Conservation of Neotropical Montane Oak Forests (209–222). Berlin: Springer.  

Gorman, J. T., Williams, R., J., Russell Smith, J., Hutley, L. B. & Cook, G. D. (2007). A case for 

Indigenous fire management. In Luckert, M. K., Campbell, B. M., Gorman, J. T. & Garnett, 

S. T. (Eds.), Investing in Indigenous Natural Resource Management (22-30). CDU Press.  

Guevara Hernández, F., Gómez Castro, H., Medina Sansón, L., Rodríguez Larramendi, L. A., 

Mendoza Nazar, P., McCune, N. M., Tejeda Cruz, C. & Pinto Ruíz, R. (2013). Traditional 

fire use, governance and social dynamics in a Biosphere Reserve of Chiapas, Mexico. 

Pensee Journal, 75(11), 110-125. 



Gutiérrez Navarro, A., García Barrios, L. E., Parra Vázquez, M. & Rosset, P. (2017). De la 

supresión al manejo del fuego en la Reserva de la Biosfera La Sepultura, Chiapas: 

perspectivas campesinas. Región y Sociedad, 29(70), 31-70. DOI: 

https://doi.org/10.22198/rys.2017.70.a329. 

Haesbaert, R. (2011). El mito de la desterritorialización. México: Siglo XXI. 

Haesbaert, R. (2014). Cardinalis. Revista del Departamento de Geografía. Año 2, n2, primer 

semestre, 153–167. Argentina: FFyH-UNC. ISSN 2346-8734.  

Hernández Xolocotzi, E. (1985). La agricultura en la península de Yucatán. En: Xolocotzia: Obras 

de E. Hernández Xolocotzi. Tomo 1, 371-410. Revista de Geografía Agrícola. Universidad 

Autónoma Chapingo, México. 

Hough, J. (1993). Why burn the bush? Social approaches to bush-fire management in West African 

National Parks. Biological Conservation, 65, 23-28.  

Huffman, M. (2013). The many elements of traditional fire knowledge: Synthesis, classification, 

and aids to cross-cultural problem solving in fire-dependent systems around the world. 

Ecology and Society, 18(4), 3. DOI: http://dx.doi.org/10.5751/ES-05843-180403 

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI). (2010). Censo de población y vivienda. 

Resultados sobre infraestructura y características de las localidades con menos de 5 mil 

habitantes.  

Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC). (2001). Climate change 2001: the scientific 

basis. Contribution of Working Group I to the Third Assessment Report of the 

Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC) (6-28). In Joos, F., Ramírez-Rojas, 

A., Stone, J. & Zillman, J. (Eds.). Geneva, Switzerland: IPCC.  

Islas Madrid, G. E., Rodríguez Trejo, D. A. & Martínez Hernández, P. A. (2013). Diversidad del 

sotobosque y radiación solar en un bosque de Pinus hartwegii con quema prescrita. Revista 

Mexicana de Ciencias Forestales, 4(15), 25-40. 

Jardel Peláez, E., Alvarado, E., Morfín Ríos, J.E., Castillo Navarro, F. & Flores Garnica, J. G. 

(2009). Regímenes de fuego en ecosistemas forestales de México. En: Flores Garnica, J. G. 

(Coord.). Impacto ambiental de incendios forestales (73-100). México, D.F.: Instituto 

Nacional de Investigaciones Forestales y Agropecuarias - Mundi Prensa. 



Leff, E., Argueta, A., Boege, E. & W. Porto, C. (2002). Globalización, interculturalidad y diálogo 

de saberes. En: http://www.revistafuturos.info/futuros_9/ds_al_2.htm. (9 de septiembre de 

2012). 

Lewis, H. (1989). Ecological and technical knowledge of fire: aborigines versus park rangers in 

northern Australia. American Anthropologist, 91, 940-961. 

Limón Aguirre, F. (2009). Historia chuj a contrapelo. Huellas de un pueblo con memoria. México: 

El Colegio de la Frontera Sur y Consejo de Ciencia y Tecnología del Estado de Chiapas. 

Limón Aguirre, F. (2010). Conocimiento cultural y existencia entre los Chuj. Antropología Social. 

México: Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. 

Limón Aguirre, F.  (2012). Agua y subjetividad entre los Chuj. El respeto al corazón del agua. En 

Murillo Licea, D. (Coord.). Culturas del agua y cosmovisión india en un contexto de 

diversidad cultural (59-81). México: Instituto Mexicano de Tecnología del Agua. 

Magaña, V., Pérez, J. L. y Conde, C. (1998). El fenómeno de El Niño y la Oscilación del sur y sus 

impactos en México. Revista Ciencias, 51, julio-septiembre, 14-18. 

Maldonado Hernández, M. I. (2008). Concepciones del turismo y territorio entre los chuj de 

Tziscao, Chiapas. Tesis de maestría. Chiapas, México: El Colegio de la Frontera Sur.  

Martínez Hernández, H. C. & Rodríguez Trejo, D. A.  (2008). Species diversity after prescribed 

burns at different intensities and seasons in a high-altitude Pinus hartwegii forest. 

Interciencia, 33(5), 337-344. 

Martínez Salgado, C. (2012). El muestreo en investigación cualitativa: principios básicos y algunas 

controversias. Ciência & Saúde Coletiva, 17(3), 613-619. DOI: 

https://dx.doi.org/10.1590/S1413-81232012000300006. 

Mason, L., White, G., Morishima, G., Alvarado, E., Andrew, L., Clark, F., Durglo, M., Durglo, J., 

Eneas, J., Erickson, J., Friedlander, M., Hamel, K., Hardy, C., Harwood, T., Haven, F., 

Isaac, E., James, L., Kenning, R., Leighton, A., Pierre, P., Raish, C., Shaw, B., 

Smallsalmon, S., Stearns, V., Teasley, H., Weingart, M. & Wilder, S. (2012). Listening and 

Learning from Traditional Knowledge and Western Science: A Dialogue on Contemporary 

Challenges of Forest Health and Wildfire. Journal of Forestry, 110(June), 187-193. DOI: 

http://doi.org/10.5849/jof.11-006 

McGee, R. J. (2002). Watching Lacandon Maya lives. Boston, MA: Allyn and Bacon. 



McPhaden, M. J. (1999). The child prodigy of 1997–1998. Nature, 398, 559–562. DOI: 

https://doi.org/10.1038/19193 

Millán, A., Bilbao, B., Yerena, E., Sánchez-Rose, I., Salazar, R. & Marín, S. (2014). Manejo 

intercultural de fuego como herramienta para la conservación del Parque Nacional 

Canaima, Guayana Venezolana. Academic Journal of Suriname (Special Issue dedicated to 

the III International Congress on Biodiversity of the Guiana Shield, celebrated in 

Paramaribo, August 5-8, 2013). 

Miranda, F. (2015). La vegetación de Chiapas. Tomo 1. Chiapas, México: Universidad de Ciencias 

y Artes de Chiapas.  

Mistry, J., Berardi, A., Andrade, V., Kraho, T., Kraho, P. & Leonardos, O. (2005). Indigenous fire 

management in the cerrado of Brazil: the case of the Kraho of Tocantٍins. Human Ecology, 

33(3), 365-386. 

Mistry, J., Bilbao, B. & Berardi, A. (2016). Community owned solutions for fire management in 

tropical ecosystems: Case studies from indigenous communities of South America. 

Philosophical Transactions of the Royal Society of London B: Biological Sciences 371, 

20150174. DOI: https://doi.org/10.1098/rstb.2015.0174 

Mistry, J., Schmidt, I., Ludivine, E. & Bilbao, B. (2018). New perspectives in fire management in 

South American savannas: The importance of intercultural governance. Ambio, 48, 172–

179. DOI: https://doi.org/10.1007/s13280-018-1054-7 

Montoya Méndez, J. A. (2004). Los incendios forestales en el estado de Chiapas. Tesis de 

licenciatura. Estado de México: Universidad Autónoma Chapingo. División de Ciencias 

Forestales.  

Moura Livia C., Scariotb, A., Schmidta, I., Robin, B. & Russell-Smith, J. (2019). The legacy of 

colonial fire management policies on traditional livelihoods and ecological sustainability in 

savannas: Impacts, consequences, new directions. J. Environ. Manag. 232, 600-606. DOI: 

10.1016/j.jenvman.2018.11.057  

Myers, R. (2006). Living with fire: Sustaining ecosystems & livelihoods through integrated fire 

management. USA: Global Fire Initiative, The Nature Conservancy.  

Negrete Paz, V., Vázquez, A. & Cruz López, J. D. (2008). Guía para la construcción de un plan 

comunitario de manejo integral del fuego (PCMIF). Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México: 

Comisión Nacional de Áreas Naturales Protegidas, The Nature Conservancy.  



Nigh, R. y Rodríguez, N. J. (1995). Territorios violados: indios. Medio ambiente y desarrollo en 

América Latina. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. 

Nigh, R. (2002). Maya medicine in the biological gaze: bioprospecting research as herbal fetishism. 

Current Anthropology, 43(3), 451-477. 

Nigh, R. & Diemont, S. (2013). The Maya milpa: fire and the legacy of living soil. Frontiers in 

Ecology and the Environment, 11(s1), e45-e54. Electronic document. DOI: 

https://doi.org/10.1890/120344 

Nopembereni, E., Sugiyanto, D., Sukesi, K. & Yuliati, Y. (2019). Local Wisdom in Shifting 

Cultivation Management of Dayak Ngaju Community, Central Kalimantan. Journal of 

Socioeconomics and Development, 2(1), 38-44. DOI: 

http://dx.doi.org/10.31328/jsed.v2i1.939  

Pantoja Campa, V., Rodríguez-Trejo, D. A., Myers, R., Hernández-Acosta, E., González-Santiago, 

M. V. (2018). Modelación de la probabilidad de mortalidad de Pinus oocarpa Schiede ex 

Schltdl. en áreas de quema prescrita o incendiadas en Chiapas. Acta Universitaria, 28 

(Online First), 1-9. DOI: https://doi.org/10.15174/au.2018.1607. 

Pausas, J.G. & Keeley, J.E. (2019). Wildfires as an ecosystem service. Frontiers in Ecology and 

Environment, 17, 289-295. 

Paz Salinas, M. F. (2005). La participación en el manejo de áreas naturales protegidas. Actores e 

intereses en conflicto en el Corredor Biológico Chichinautzin, Morelos. México: CRIM, 

UNAM. 

Perry Justin J., Sinclair, M., Wikmunea, H., Wolmby, S., Martin, D. & Martin, B.  (2018). The 

divergence of traditional Aboriginal and contemporary fire management practices on Wik 

traditional lands, Cape York Peninsula, Northern Australia. Ecological Management & 

Restoration, 19(1), 24-31. DOI: https://doi.org/10.1111/emr.12301.  

Ponce Calderón, L. P., Aguilar Valdez, B. C., Rodríguez Trejo, D. A., López Pérez, E., Santillán 

Pérez, J. (2012). Influencia del fuego en la riqueza y diversidad de aves en un bosque 

templado. Revista Mexicana de Ciencias Forestales, 3(10), 65-76. 

Porto-Gonçalves, C. W. (2001) Geo-grafías: movimientos sociales, nuevas territorialidades y 

sustentabilidad. México: Siglo XXI. 



Puyravaud, J., Shridhar, D., Gaulier, A., Aravajy, S. & Ramalingam S. (1995) Impact of fire on a 

dry deciduous forest in the Bandipur National Park, southern India: Preliminary assessment 

and implications for management. Current Science 68, 745-751. 

Pyne, S. J. (1997). World Fire: The Culture of Fire on Earth. Seattle and London: University of 

Washington Press  

Pyne, S J. (2001). Fire: A Brief History. Seattle: University of Washington Press.  

Rahman, S. A., Rahman, F. & Sunderland, T. (2012). Causes and consequences of shifting 

cultivation and its alternative in the hill tracts of eastern Bangladesh. Agroforestry Systems, 

84(2), 141-155. DOI: https://doi.org/10.1007/s10457-011-9422-3. 

Raish, C., Armando González-Cabán, & C. J. Condie. (2005). The importance of traditional fire 

use and management practices for contemporary land managers in the American Southwest. 

Environmental Hazards, 6(2), 115–122. http://doi.org/10.1016/j.hazards.2005.10.004 

Remmers, G., G. A. & Ucán Ek’, E. (1996). La roza-tumba-quema maya: Un sistema agroecológico 

tradicional frente al cambio tecnológico. Etnoecológica, 3(4-5), 97-109. 

Robinson, C., Barber, M., Hill, R., Gerrard, E. & James, G. (2016). Protocols for Indigenous fire 

management partnerships. Brisbane: CSIRO. 

Rodríguez, I. (2004). Conocimiento indígena vs científico: el conflicto por el uso del fuego en el 

parque nacional canaima, Venezuela. Interciencia, 29(3), 121-129. 

Rodríguez, I. & Sletto, B. (2009) Apok hace feliz a Pata: desafíos y sugerencias para una gestión 

intercultural del fuego en la Gran Sabana. Antropológica, 52(111-112), 149-191. 

Rodríguez, I., Sletto, B., Bilbao, B. & Leal, A. (2013) Re-significando el fuego: Gobernabilidad 

reflexiva y transformación de conflictos en territorios indígenas culturalmente frágiles. 

STEPS Working Paper 54, Brighton: STEPS Centre. 

Rodríguez, I., Castañeda, C. S. & Aguilar Castro, V. (2015). Transformación de Conflictos 

Socioambientales e interculturalidad: Explorando las Interconexiones. Mérida, Venezuela: 

Grupo Confluencias.  

Rodríguez-Trejo, D. A. y Pyne, S. J. (1999). Mexican fires of 1998. International Forest Fires 

News, 20, 61-63.  

Rodríguez-Trejo, D. A. & Fulé, P. Z. (2003). Fire ecology of Mexican pines and a fire management 

proposal. International Journal of Wildland Fire, 12(1), 23-37. DOI: 10.1071/WF02040 



Rodríguez-Trejo, D. A. 2008. Fire regimes, fire ecology and fire management in Mexico. Ambio 

37(7-8), 542-547. DOI: 10.1579/0044-7447-37.7.548  

Rodríguez-Trejo, D. A. (2014). Incendios de vegetación: Su ecología, manejo e historia.  

Forestales. México: Biblioteca Básica de Agricultura.  

Rodríguez-Trejo, D. A. (2015). Incendios de vegetación: Su ecología, manejo e historia. Vol. 2. 

(1ª. Edición). México: Biblioteca Básica de Agricultura. 

Rodríguez-Trejo, D. A., Pulido Luna, J. A., Martínez Muñoz, P., Martínez Lara, P. J. & Monjarás 

Vega, N. A. (2018). Análisis comparativo de quemas prescritas aplicadas a encinares 

tropicales. Agrociencia, 52(6), 783-801.  

Rodríguez-Trejo, D. A., Martínez Muñoz, P., Pulido Luna, J. A., Martínez Lara, P. J., Cruz-López, 

J. D. (2019). Instructivo de quemas prescritas para el manejo integral del fuego en el 

municipio de Villaflores y la Reserva de la Biosfera La Sepultura, Chiapas. Chiapas, 

México: Fondo Mexicano para la Conservación de la Naturaleza, USDA FS, US AID, 

BIOMASA, A. C., Universidad Autónoma Chapingo, Ayuntamiento de Villaflores, 

SEMARNAT, CONAFOR, CONANP, Gobierno del Estado de Chiapas. 

Román Cuesta, R. M., Gracia, M. & Retana, J. (2003) Environmental and human factors 

influencing 782 fire trends in ENSO and non‐ENSO years in tropical Mexico. Ecological 

Applications, 13(4), 783, 1177-1192. DOI: https://doi.org/10.1890/1051-

0761(2003)13[1177:EAHFIF]2.0.CO;2 

Ruvalcaba, J. (2008). Ética, compromiso y metodología: el fundamento de las Ciencias Sociales. 

La recopilación de datos y el trabajo de campo. México: CIESAS. 

Russell-Smith, J., Whitehead, P. & Cooke, P. (2009). Culture, Ecology and Economy of Fire 

Management in North Australian Savannas Rekindling the Wurrk Tradition. Collingwood, 

Australia: CSIRO. 

Russell-Smith, J., Monagle, C., Jacobsohn, M., Beatty, R., Bilbao, B., Millán, A., Vessuri, H. & 

Sanchez Rose, I. (2013). Can savanna burning projects deliver measurable greenhouse 

emissions reductions and sustainable livelihood opportunities in fire-prone settings? 

Climatic Change, 140(1), 47-61. DOI: https://doi.org/10.1007/s10584-013-0910-5 

Seijo, F.,  Millington, J., Gray, R., Sanz, V., Lozano, J., García-Serrano, F., Sangüesa-Barreda, G. 

& Camarero, J. J. (2015). Forgetting fire: Traditional fire knowledge in two chestnut forest 

ecosystems of the Iberian Peninsula and its implications for European fire management 



policy. Land Use Policy, 47, 130-144. DOI: 

https://doi.org/10.1016/j.landusepol.2015.03.006 

Secretaría de Medio Ambiente y Recursos Naturales (SEMARNAT). (2007). Norma oficial 

mexicana NOM-015 Semarnat/SAGARPA-2007, que establece las especificaciones 

técnicas de métodos de uso del fuego en terrenos forestales y en los terrenos de uso 

agropecuario. Diario Oficial de la Federación, Primera Sección, 16 de enero de 2009. 

Secretaría de Medio Ambiente y Recursos Naturales (SEMARNAT-CONANP). (2016). 

Prontuario Estadístico y Geográfico de las Áreas Naturales Protegidas de México. (1ª 

Edición). México. 

Seoane, J. (2006). Movimientos sociales y recursos naturales en América Latina: resistencias al 

neoliberalismo, configuración de alternativas. Sociedade e Estado, 21(1), 85-107. 

Schmidt, I., Moura, L. C., Ferreira, M. C., Eloy, L., Sampaio, Alexander B., Dias, P. A. & Berlinck, 

C. N. (2018). Fire management in the Brazilian Savanna: first steps and the way forward. 

Journal of Applied Ecology, 55(5), 2094-2101. DOI: https://doi.org/10.1111/1365-

2664.13118 

Shaffer L., Jen. (2010). Indigenous Fire Use to Manage Savanna Landscapes in Southern 

Mozambique. Fire Ecology, 6, 43-59. DOI: https://doi.org/10.4996/fireecology.0602043 

Sikor, T. (2013). The Justices and Injustices of Ecosystem Services. London, UK: Earthscan. 

Sosa Cedillo, V., Cedeño, O., Rodríguez, E., Martínez, R. & Raygoza, A. (1999). Incendios 

Forestales. México: Secretaria de Gobernación y Secretaria de Medio Ambiente Recursos 

Naturales y Pesca. 

Sosa Velásquez, M. (2012). ¿Cómo entender el territorio? Guatemala: Ed. Belinda Ramos Muñoz-

Editorial Cara Parens. (Colección Documentos para el debate y la formación, No. 4) ISBN: 

978-9929-54-002-6. 

Toledo, V. M. (2005). La memoria tradicional: la importancia agroecológica de los saberes locales. 

LEISA Revista de Agroecología, 20(4), 16-19. 

Toledo, V. M. & Barrera-Bassols, N. (2008). La Memoria biocultural. Barcelona, España: Icaria 

editorial, S. A. ISBN: 978-84-9888-001-4. Depósito legal: B-19.711-2008. 

Vela Peón, F. (2001). Un acto metodológico básico de la investigación social: la entrevista 

cualitativa. En: Tarrés, M. L. (Coord.). Observar, escuchar y comprender. Sobre la 

tradición cualitativa en la investigación social. México: FLACSO. 



Vera Vilchis, V. & Rodríguez Trejo, D. A. (2007). Supervivencia e incremento en altura de Pinus 

hartwegii a dos años de quemas prescritas e incendios experimentales. Agrociencia, 41(2): 

219-230. 

Villanueva Díaz, J., Rubio-Camacho, E. A., Agustín Chávez-Durán, A., Zavala-Aguirre, J. L., 

Cerano-Paredes, J. & Martínez-Sifuentes, A. R. (2017). Respuesta climática de Pinus 

oocarpa Schiede Ex Schetol en el Bosque La Primavera, Jalisco. Madera y Bosques, 24(1). 

DOI: https://doi.org/10.21829/myb.2018.2411464 

Villers Ruiz, M. de L. & López Blanco, J. (2004). Comportamiento del fuego y evaluación del 

riesgo por incendios en las áreas forestales de México: un estudio en el Volcán la Malinche. 

Villers Ruiz, M. de L. (2006). Parámetros ambientales físico-bióticos y modelos para estudiar el 

comportamiento del fuego (27-37). En Flores-Garnica, J.G., Rodríguez-Trejo, D.A., Es-

trada-Murrieta, O. & Sánchez-Zárraga, F. (Coords.). Incendios forestales. Ciudad de 

México, México: MundiPrensa - Comisión Nacional Forestal. 


