
D.R. © 2022. Nueva Revista de Filología Hispánica
Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial (CC BY-NC) 4.0 International

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH), LXX, 2022, núm. 1, 366-370
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v70i1.3798

Sonia Betancort, Oriente no es una pieza de museo: Jorge Luis Borges, la 
clave orientalista y el manuscrito de “Qué es el budismo”. Universidad 
de Salamanca, Salamanca, 2018; 316 pp.

Antonio Cajero Vázquez
El Colegio de San Luis
acajerov@hotmail.com

orcid: 0000-0002-5730-2857

Una mirada superficial a la sección Museo que Borges publicó al ali-
món con Bioy Casares en Destiempo y Los Anales de Buenos Aires parece 
desmentir el título del libro más reciente de Sonia Betancort, Oriente 
no es una pieza de museo: Jorge Luis Borges, la clave orientalista y el manus-
crito de “Qué es el budismo”. A mi juicio, Oriente aporta innumerables 
piezas para el original museo de textos breves que habrá de nutrir 
otras colecciones borgeanas: Antología de la literatura fantástica, Cuen-
tos breves y extraordinarios, Libro del cielo y el infierno y Libro de sueños, 
donde las piezas orientales se multiplican o se repiten. Para Borges, 
sin embargo, sus museos textuales carecen de toda intención estáti-
ca o inmutable; por el contrario, en ellos se aprecia un dinamismo 
que huye de la estructura acartonada desde la perspectiva estética 
o ideológica. En un sentido más profundo, en consonancia con la 
hipótesis de Betancort, Oriente es más que una pieza de museo: un 
factor esencial del pensamiento borgeano mediante el cual logra “la 
superación de las fronteras entre el canon occidental y las raíces de 
la cultura oriental, una tensión aplicada a la estructura y a la argu-
mentación filosóficas de la ficción” (p. 28).

Los usos de la literatura y las filosofías de Oriente (el Libro tibe-
tano de los muertos, El Mahabarata, El Ramayana, Las mil y una noches o 
la bibliografía crítica y sus mediadores occidentales) en la obra bor-
geana constituyen un generador de poemas, reseñas, traducciones, 
relatos, ensayos, conferencias y cursos, además de una peculiar visión 
de mundo en que, en permanente diálogo, afloran numerosas sim-
patías entre Oriente y Occidente. El rastreo de estos contactos cultu-
rales fue posible gracias a que, en su investigación sobre Borges y la 
cultura oriental, Betancort dio con un documento de suyo valioso: el 
manuscrito que puede calificarse como el antecedente más remoto 
de Qué es el budismo (1976), escrito en colaboración con Alicia Jura-
do, depositaria del manuscrito mencionado. Al respecto, se agradece 

Recepción: 10 de junio de 2021; aceptación: 1o de julio de 2021.



Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXX, 2022, núm. 1, 366-370
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v70i1.3798

NRFH, LXX	 RESEÑA DE ORIENTE NO ES UNA PIEZA DE MUSEO	 367

la reproducción del facsímil en el Anexo I, porque permite observar 
el taller del Memorioso in fieri.

Además de una iluminadora “Introducción” sobre la relación de 
Borges con Oriente a lo largo de su vida, Betancort presenta un deta-
llado estado de la cuestión del que la crítica especializada no sale bien 
parada, que habría obliterado la naturaleza esencial del orientalismo 
en la obra borgeana. En palabras de la estudiosa, “es precisamente 
en la ausencia de comentarios críticos a dichas proposiciones donde 
se evidencia una notable distancia de la bibliografía académica con 
respecto del tema orientalista en su obra” (pp. 27-28). Más que una 
tierra baldía, lo que sí puede afirmarse es que los estudios al respecto 
se han centrado en asuntos específicos (las traducciones y los traduc-
tores de Las mil y una noches, el orientalismo en “El jardín de sende-
ros que se bifurcan” o “El acercamiento a Almotásim”, etc.), antes 
que en una visión abarcadora como la de Betancort, quien se propo-
ne analizar el orientalismo a partir de la doble perspectiva filosófica 
y literaria desde la más temprana producción borgeana (la traduc-
ción de “El príncipe feliz”, de Wilde) hasta los últimos textos reuni-
dos en Atlas. Con esta visión amplia, la autora procura demostrar que 
la obra y el pensamiento borgeanos superan “las fronteras entre el 
canon occidental y las raíces de la cultura oriental, una tensión apli-
cada a la estructura y a la argumentación filosóficas de la ficción” 
(p. 28). Al mismo tiempo, el recorrido histórico de esta relación le 
permite concluir que, en la cultura hispanoamericana, Borges llevó 
a cabo una incomparable, y permanente, recepción productiva de la 
cultura oriental a lo largo del siglo xx. En este sentido, sólo Octavio 
Paz podría hacerle contrapeso: ni Lugones (con sus afinidades teo-
sóficas), ni Tablada (con sus injertos de japonismo lírico y pictórico), 
ni los modernistas adictos al exotismo rampante habrían experimen-
tado el Oriente, lo otro, como parte esencial de su pensamiento ni 
de su obra creativa.

En el primer capítulo, “La clave orientalista” (pp. 33-124), Betan-
cort procede cronológicamente para reconstruir la relación de Bor-
ges con la literatura oriental desde sus lecturas infantiles y sus ensayos 
juveniles de alcances filosóficos (por ejemplo, “La nadería de la per-
sonalidad”) hasta “Historia de la eternidad”, “Nueva refutación del 
tiempo”, “La personalidad y el Buddha”, “Diálogos del asceta y el rey”, 
“Formas de una leyenda”, entre otros ensayos que Betancort glosa 
para ilustrar las múltiples tentativas de Borges previas y más o menos 
contemporáneas del manuscrito que, en 1950, le sirvió para articu-
lar una serie de conferencias en el Colegio Libre de Estudios Supe-
riores de Buenos Aires; en 1976, aquél se transformó en un libro en 



Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXX, 2022, núm. 1, 366-370
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v70i1.3798

368	 ANTONIO CAJERO	 NRFH, LXX

colaboración con Alicia Jurado, Qué es el budismo. Paralelamente a 
este ejercicio exegético, Betancort reconstruye las redes intelectua-
les que permitieron a Borges ampliar su enciclopedia sobre Oriente: 
Macedonio Fernández, Leopoldo Lugones, Ricardo Güiraldes, Xul 
Solar. Estas influencias, directas e indirectas, se suman a la revisión 
de la bibliografía canónica sobre el orientalismo generada en Occi-
dente durante los siglos xviii, xix y principios del xx, además de tex-
tos no canónicos.

En la segunda parte de su libro, “Entre la erudición y la fantasía. 
Génesis e interpretación de Qué es el budismo” (pp. 125-237), Betan-
cort emprende un pormenorizado ejercicio de crítica genética a par-
tir de los testimonios disponibles: el manuscrito y el libro escrito con 
Jurado. Más que el cotejo de los testimonios, la especialista reconstru-
ye el proceso de configuración no sólo de la versión impresa, sino del 
orientalismo en la obra ensayística y narrativa del polígrafo argenti-
no. Esta dilatada exposición no se concentra en un mecánico y monó-
tono contraste; por el contrario: Betancort elige una serie de temas 
(la leyenda budista, las raíces del budismo, la cosmología y la metafí-
sica indias, la doctrina budista, el lamaísmo y el tantrismo, y la ética 
budista en China y Japón) que le permite llevar a cabo excursiones 
recurrentes a la narrativa y la ensayística para ilustrar cómo se com-
portan, primero, en las notas del manuscrito, en el esbozo del libro 
(también asentado en el manuscrito) y en el impreso; luego, en el res-
to del corpus borgeano. De esta manera, Betancort evita analizar los 
doce capítulos de Qué es el budismo, al tiempo que abstrae sus ideas rec-
toras; asimismo, aprovecha para analizar los procesos de reformula-
ción y reescritura, el tránsito, podría decirse, del manuscrito de 1950 
en textos de diversa índole genérica (poemas, ensayos y relatos), don-
de advierte una constante supresión de las fuentes como marca de 
erudición, con una nueva masa de lectores en mente.

Para cerrar, me gustaría hacer algunas precisiones que juzgo nece-
sarias, principalmente porque todo texto imprescindible, como el que 
aquí comento, con frecuencia adquiere un valor apodíctico. Como 
Betancort opta por citar de las Obras completas de Emecé (1996), cier-
tas referencias suelen resultar anacrónicas o cuestionables, como 
cuando reproduce algunos versos de “Benarés” o “El truco”, que, a 
pesar de datarlos en 1923, habrían sufrido numerosas reescrituras, 
por lo que su texto apenas si coincide con el de la editio princeps de 
Fervor de Buenos Aires, es decir, citaría versos reformulados en 1943, 
1954, 1958, 1962, 1964, 1966, 1969, 1972, 1974 o 1977.

He aquí los pasajes que podrían mejorar en próximas ediciones 
de Oriente no es una pieza de museo. Uno de ellos tiene que ver con la 



Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXX, 2022, núm. 1, 366-370
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v70i1.3798

NRFH, LXX	 RESEÑA DE ORIENTE NO ES UNA PIEZA DE MUSEO	 369

edad en que Borges habría traducido “El príncipe feliz”: “Y gracias a 
dos importantes influencias familiares, la de su padre y la de su abue-
la paterna, comenzó la conquista del precoz horizonte literario que 
lograría la traducción de «El Príncipe Feliz» de Oscar Wilde, cuento 
repleto de imágenes de Oriente, que Georgie publicó con sólo once 
años” (p. 33). El dato contrasta con el que aparece páginas después: 
“Con apenas siete u ocho años, desarrolla sus primeros escritos, entre 
los cuales conviene destacar su traducción de «El Príncipe Feliz» de 
Oscar Wilde que concluyó a la edad de nueve años. Ésta sería su pri-
mera experiencia literaria publicada y, como traductor…” (p. 44). 
¿Quién testimonia que Borges terminó la traducción de marras a los 
nueve años? Lo incuestionable es que apareció en El País, el 25 de 
junio de 1910: Borges estaría por cumplir once años.

En relación con “El tiempo circular”, se comete la siguiente ana-
cronía: “Hacia 1936, como parte de las meditaciones de Historia de 
la eternidad, en «El tiempo circular», se sumerge en el estudio de la 
cosmogonía hindú” (p. 87). Este ensayo no formaba parte de la pri-
mera edición de Historia de la eternidad; fue agregado en 1953 para 
la Colección Obras Completas de Jorge Luis Borges en Emecé. En 
el “Prólogo” de esta edición, firmado en “Buenos Aires, 24 de mayo 
de 1953”, Borges aclaraba: “Dos artículos he agregado que comple-
mentan el texto: La metáfora, de 1952; El tiempo circular, de 1943”. En 
realidad, “El tiempo circular” fue publicado el 14 de diciembre de 
1941, en La Nación, con el título de “Tres formas del eterno regreso”.

Otra más: “Estos juegos se reconocen en «Nota sobre Walt Whit-
man» (O. C. 1, 251) o, de forma más encubierta en «Avatares de la 
tortuga» (O. C. 1, 258), «La perpetua carrera de Aquiles y la tortu-
ga» (O. C. 1, 248) y «La penúltima versión de la realidad» (O. C. 1, 
199-201), de su libro Discusión de 1932 (O. C. 1, 179-285)” (p. 177). 
Adviértase que, implícitamente, los cuatro ensayos mencionados se 
fechan en 1932; sin embargo, “Avatares de la tortuga” no formaba 
parte de Discusión y, por ello, no fue publicado en 1932: con el títu-
lo de “Los avatares de la tortuga”, se incluyó por vez primera en la 
editio princeps de Otras inquisiciones (1952), mientras que “Nota sobre 
Walt Whitman” apareció en Los Anales de Buenos Aires (núm. 13, mar-
zo de 1947, pp. 41-45); luego pasó a Otras inquisiciones en 1952 y, por 
último, junto con “Avatares de la tortuga” y otros textos, se incorpo-
ró a Discusión en 1957.

Para finalizar este sucinto comentario, diría que, en sentido estric-
to, el orientalismo borgeano resulta uno más de los componentes 
esenciales de su poética, tanto como el idealismo, la poesía gauches-
ca, la literatura de los skalds, la crítica del lenguaje, la traducción, 



Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXX, 2022, núm. 1, 366-370
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v70i1.3798

370	 ANTONIO CAJERO	 NRFH, LXX

el género fantástico, las reflexiones metaliterarias, las implicaciones 
autobiográficas, entre otros. El conocimiento de la cultura oriental, 
sin embargo, cruza toda la obra de Borges y el libro de Sonia Betan-
cort exhibe esta deuda crítica, hoy dignamente saldada por ella. Orien-
te no es una pieza de museo resulta un referente no sólo por el facsímil 
del manuscrito más remoto de Qué es el budismo, sino por el despliegue 
crítico acerca del tema, primero, y, luego, sobre los procesos escritura-
rios (genéticos, se diría) que desembocaron en un libro que demues-
tra, por la perspectiva crítica y por los recurrentes paralelismos entre 
las fuentes orientales y occidentales, cómo Borges encarnó, en el hori-
zonte cosmopolita, a Jano bifronte: con un rostro hacia Oriente y 
otro hacia Occidente, sin menoscabo de un inveterado nacionalismo.


