
D.R. © 2021. Nueva Revista de Filología Hispánica
Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial (CC BY-NC) 4.0 International

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

VOCES EN EL CRISOL. ASEDIOS  
A LAS REESCRITURAS EN ANTÍGONA  

FURIOSA DE GRISELDA GAMBARO

VOICES IN THE CRUCIBLE. NOTES ON GRISELDA 
GAMBARO’S REWRITINGS OF ANTÍGONA FURIOSA

Griselda Córdova Romero
Instituto Tecnológico y de Estudios  

Superiores de Monterrey
gris.cordovar@gmail.com

orcid: 0000-0003-4362-8183 

Resumen: Este artículo explora la noción de reescritura en Antígona furiosa (1986), 
de Griselda Gambaro. En sintonía con una larga tradición de Antígonas, el 
texto gambariano se apropia de la tragedia de Sófocles y reelabora fragmentos 
de obras de otros autores como Marguerite Yourcenar, William Shakespeare y 
Rubén Darío, así como del último discurso público de Juan Domingo Perón. 
A este amplio panorama de relaciones intertextuales se suma un cotejo entre 
Antígona furiosa y Antígona Vélez (1951), de Leopoldo Marechal, que permite, a 
partir de la recuperación del mito, reflexionar sobre dos períodos clave de la 
historia argentina del siglo xx: el primer peronismo (1945-1955) y el terrorismo 
de Estado durante “El Proceso” (1976-1983). Este estudio busca comprender el 
teatro de Gambaro como artefacto de la memoria, su estrecha relación con 
el horizonte cultural, social y político argentino, y destacar asimismo el papel 
central de la reescritura en esta obra en particular. 

Palabras clave: Griselda Gambaro; reescritura; Antígona; dramaturgia 
argentina del siglo xx; dictadura militar “El Proceso”.

Abstract: This article explores the notion of rewriting in Griselda Gambaro’s 
Antigona furiosa (1986). In line with a long tradition of Antigones, her play 
appropriates the tragedy of Sophocles and reelaborates fragments taken from 
different texts by Marguerite Yourcenar, William Shakespeare, Rubén Darío, and 
from the last public speech made by Juan Domingo Perón. This broad panorama 
of textual dialogues is duly examined, but an analysis is also offered between 
Antígona furiosa and Leopoldo Marechal’s Antígona Vélez (1951). The aim here 
is to compare the mythical interpretation given to two key periods in the histo-
ry of Argentina in the 20th century: Perón’s first presidency (1945-1955), and 
the terrorism carried out by the State during what was known as “El Proceso” 
(1976-1983). This study seeks to understand Gambaro’s theater as an artifact 
of memory, to point out the close relationship between her literature and the 
cultural, social and political world in which she moved in Argentina, as well as 
to highlight the central role of rewriting in this particular play.

Keywords: Griselda Gambaro; rewriting; Antigone; 20th century Argen-
tinian theatre; military dictatorship “El Proceso”.

Recepción: 18 de febrero de 2019; aceptación: 21 de abril de 2020.



740	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

En torno a las reescrituras gambarianas*

Desde sus primeras publicaciones en los años sesenta del siglo 
xx hasta sus más recientes obras, la producción narrativa y dra-
mática de Griselda Gambaro (Buenos Aires, 1928) ha cautivado 
los más diversos intereses de la crítica: sea por su participa-
ción en el Instituto Di Tella y sus aportes a la neovanguardia 
teatral argentina –denominada, en su caso exclusivo, “absurdo 
gambariano”–1; por su notoria afinidad con el grotesco criollo 
discepoliano; o por la conformación de una literatura que ver-
sa, entre otras cuestiones, sobre la perversión, las dinámicas de 
poder, la transgresión, la represión y la violencia. A dichos ras-
gos, estrechamente ligados entre sí, ha de sumarse un gesto rei-
terado de manera transversal en su obra, que es la reescritura: 
un sofisticado ejercicio de apropiación y reelaboración de otros 
textos que abre las puertas a un complejo entramado de refe-
rencias no sólo literarias y artísticas, sino también históricas y 
sociales2. No pocos han sido los intentos por comprender esta 

*  Este estudio es parte de un trabajo más amplio y exhaustivo, una inves-
tigación doctoral dedicada a explorar los avatares de las reescrituras en 
la vasta obra, tanto narrativa como dramática, de Griselda Gambaro. Aquí 
sólo nos dedicamos a una de sus piezas más emblemáticas, Antígona furiosa, 
estrenada en Buenos Aires en 1986.

1  Como indica Osvaldo Pellettieri (1997, passim), la neovanguardia, 
nucleada alrededor del Instituto, tuvo en el teatro argentino de aquellos 
años tres tendencias fundamentales: la creación colectiva a la manera del 
living theatre bajo la influencia de las técnicas de Grotowski, el happening y el 
absurdo. Dubatti (1999) a su vez refiere cómo durante los años sesenta la 
escena dramática se fracturó entre los “nuevos” realistas, los vanguardistas 
y quienes buscaban rescatar la tradición vernácula del sainete y la comedia 
asainetada. Hacia finales de la década del sesenta y antes del golpe militar de 
1976, estas tres tendencias confluirían en un pronunciamiento político como 
crítica al autoritarismo militar –se recordará también el golpe de Onganía 
en 1966 (pp. 260-265).

2  Su obra se estrena en 1963 con el libro de relatos Madrigal en ciu-
dad, y la pieza teatral Las paredes. El desatino (1964) será, con un año de 
diferencia, su segunda publicación también de relatos. Con este título (El 
desatino), que toma de un cuento incluido en la compilación, se conocerá 
asimismo su segunda obra teatral, de 1965. Además, dicho volumen inclu-
yó un cuento titulado “Las paredes”, tal como su primera obra dramática. 
Como se verá años más tarde, éste será un ejercicio de reescritura interna 
que retomará al escribir y publicar su obra de teatro El campo (1967) y su 
cuento “El trastocamiento” (que figura en el volumen Lo mejor que se tiene, 
de 1998); su obra de teatro Nada que ver (1970) y su novela Nada que ver con 



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 741

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

singular cualidad de su escritura. En su mayoría, tales empresas 
conducen sus acercamientos con una estricta perspectiva teóri-
ca de la textualidad, misma que, desde nuestra postura, conlleva 
a su vez ciertos límites metodológicos; límites que, en el peor 
de los escenarios, obligan a elaborar rizomas teóricos que se 
van alejando de aquello que realmente es, y siempre será, lo 
importante en la literatura gambariana: el diálogo que establece 
no sólo con otros textos, propios y ajenos, sino también con la 
realidad, el contexto.

Varias son las categorías acuñadas para la comprensión de 
este gesto creativo, la reescritura, cuya discusión ha sido cierta
mente extensa3. Sin embargo, es posible advertir en este lar-

otra historia (1972); y su cuento “Nosferatu” (incluido también en Lo mejor 
que se tiene) y una pieza teatral homónima escrita en 1970 y estrenada por 
primera vez en 1985. A estos ejemplos de intratextualidad (o reescritura de 
sus propias obras) habrán de sumarse, a cada uno por su cuenta, diversas 
referencias intertextuales más. Las reescrituras en los textos gambarianos 
son numerosas, y en ocasiones insospechadas. Véanse, por mencionar tan 
sólo algunos ejemplos: El viaje a Bahía Blanca (1974), obra que reescribe 
dramáticamente el cuento “Le voyage à Khonostrov” del polímata francés 
Boris Vian; Penas sin importancia (1990), como reelaboración paródica de 
Tío Vania, de Chéjov, y de Trescientos millones, de Roberto Arlt; Dios no nos 
quiere contentos (1979), novela en la que reconstruye las villas miseria en 
la Argentina de Videla a la manera de Cándido, de Voltaire, y a partir del 
mito de Tristán (nombre que recibe el personaje protagónico); La casa sin 
sosiego (1991), ópera de cámara que recupera fragmentos de una larga lista 
de autores, entre ellos Elsa Morante, Jean Cocteau, Cyril Connolly, Rainer 
María Rilke, Ernesto Sábato, Dante Alighieri y Claudio Monteverdi; Después 
del día de fiesta (1994), novela en la que el personaje de Tristán vuelve, pero 
ahora a la Argentina contemporánea, en medio de poesía gauchesca, ver-
sos de Alejandra Pizarnik, del poema “La sera del dì di festa” (“La noche 
del día de fiesta”, 1820) y de la Oppereti morali de Giacomo Leopardi, y frag-
mentos del epistolario personal de Paolina Leopardi, hermana del poeta; La 
señora Macbeth (2004), en evidente referencia a la tragedia de Shakespeare; y, 
finalmente, Querido Ibsen: soy Nora (2012), pieza dramática que reescribe “a lo 
Pirandello” el texto Casa de muñecas de Henrik Ibsen.

3  En 1967, templada entre las aportaciones semióticas de Saussure y el 
dialogismo de Bajtín, Julia Kristeva propone que “todo texto se construye 
como mosaico de citas, todo texto es absorción y transformación de otro 
texto” (1997, p. 3). Desde su perspectiva, la intertextualidad implicó la con-
vivencia simultánea de dos o más discursos, sin distinguir necesariamente 
una jerarquía dialógica entre ellos. Posteriormente, Antoine Compagnon 
(1979) también propuso un estudio de la reescritura pero en términos de 
citación. Para él, la cita es la práctica principal de un texto y combina tanto 
el acto de leer como el de escribir; y ya que según Compagnon toda práctica 



742	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

go debate la prefiguración de dos posibles sesgos: enaltecer la 
reescritura como un fenómeno exclusivamente textual y obviar 
la versatilidad del término para nombrar e incorporar la plu-
ralidad de sus acepciones. En El demonio de la teoría, publicado 
en 1998 después del fervor de que gozaron las teorías estruc-
turalistas, el crítico francés Antoine Compagnon desglosa de 
manera puntual lo que teóricamente se había elaborado como 
una disyuntiva o, en sus propios términos, como una “alter-
nativa intimidatoria”: “…o la literatura habla del mundo, o la 
literatura habla de la literatura” (2015, p. 115), dos posturas 
excluyentes que no admitían cruces. Y agregaría en este mis-
mo libro, años después de su clásico estudio anterior sobre la 
“seconde main”, que, limitando la huella bajtiniana al princi-
pio de intertextualidad, “nos hemos ido a las alturas… donde 
la complejidad de las relaciones intertextuales ha servido para 
eliminar la preocupación por el mundo que contenía el dia-
logismo” (p. 133). Así, al sobreestimarse las relaciones entre 
los textos, la teoría tendió a subestimar los lazos referenciales. 
Por lo tanto, un acercamiento exclusivamente de corte intertex-
tual –pues es de reconocerse y no descartarse su utilidad para 
señalar y diferenciar procedimientos escriturales peculiares–, 
habitual por cierto en los estudios críticos gambarianos, impli-
ca una lectura ensimismada en categorías que coarta con fre-
cuencia un mayor y necesario alcance interpretativo más allá 
del reino de lo textual. 

Michel Lafon, en su extenso análisis sobre la reescritura 
en Borges, reconoce por su parte el valor plural del térmi-
no que empleamos en este estudio. Así, Lafon (1990, p. 10) 
explica que:

Au début de cette traversée analytique de l’ensemble de la pro-
duction textuelle de Borges, le terme [réecriture] m’est dicté 
par un double constat: l’œuvre borgésienne pratique, abondam-
ment et en toute clarté, la citation; elle pratique aussi, non moins 
abondamment mais d’une manière moins visible, la répétition. 

textual es cita, ninguna definición es viable (p. 34). El parteaguas teórico 
sobrevendría después, cuando Gérard Genette reencaminara sus prime-
ros acercamientos en Introducción al architexto (1979) hacia Palimpsestos. La 
literatura en segundo grado (1982), donde planteó los varios grados de copre-
sencia entre textos, noción que permitió entender que estas relaciones se 
establecen siempre de manera jerárquica, y que de esta jerarquía depende 
el valor particular de cada procedimiento.



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 743

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

D’une part, l’utilisation de textes d’autrui, l’érudition; d’autre 
part, la réutilisation de ses propres textes, leur reconduction. 
Ces deux pratiques “excessives”, non limitatives et non exclu-
sives (la citation peut être citation de soi, la répétition peut être 
répétition d’un autre, bref la citation peut être répétition et 
la répétition citation), c’est d’abord cela que je propose d’ap-
peler réécriture.

Se comparte, en este sentido, el doblete del término, pues-
to que en Gambaro encontramos un tipo de escritura en la que 
reescribir es también reescribirse a sí misma por medio de dis-
tintos géneros para explorar y agotar un mismo tema, un per-
sonaje, una anécdota. Al igual que el crítico francés, creemos 
que las prácticas de la reescritura, sus diferentes expresiones 
y modos, no se limitan ni se excluyen entre sí, pero también 
que implican un procesamiento referencial en el que la “cita-
ción” y la “repetición” se reconducen hacia una nueva tex-
tualidad. De tal modo, nuestro principal interés se centra en 
el fenómeno de la transformación textual, entendida en un 
amplio sentido, en sus diversas modalidades y funciones, así 
como en las prácticas habituales e irrefutables de este ejerci-
cio. Al mismo tiempo, señalamos la estrecha relación de sus 
obras con el horizonte cultural, social y político argentino, y 
cómo las apropiaciones literarias desempeñan un papel deci-
sivo en este diálogo. 

Por ende, proponemos un acercamiento crítico en el que 
reintroducir la realidad, la historia y la sociedad, desde la per-
tinencia y complejidad de la obra misma, fuera imperativo. 
Bajo esta perspectiva, abrimos camino asimismo para revertir 
la “alternativa intimidatoria” aludida por Compagnon, y suplan-
tarla por un estudio reivindicativo de la más auténtica moti-
vación gambariana: dialogar con la literatura y con el mundo. 
Desde este posicionamiento crítico y teórico emprendemos el 
presente estudio con el fin de explorar in extenso una de las 
obras medulares de la dramaturgia gambariana, la pieza teatral 
Antígona furiosa: crisol de voces como la de Shakespeare, Your-
cenar, Darío o incluso la de Juan Domingo Perón; heredera de 
un extendido linaje de Antígonas que resiste el diálogo franco 
con sus homólogas –la Antígona Vélez de Marechal–; punto de 
encuentro de ecos literarios, y abrevadero de las grandes dis-
cusiones de una época marcada por la dictadura y los crímenes 
de Estado en Argentina.



744	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

El furor de Antígona

George Steiner (2009) acierta en sostener que la universalidad 
de la tragedia sofoclea reside en su capacidad para reunir con-
flictos reiterados en el devenir humano, es decir, “la dialécti-
ca de los sexos, de las generaciones, de la conciencia privada 
y del bien público, de la vida y de la muerte, de lo mortal y de 
lo divino” (p. 277). Más allá, podríamos agregar que el mito 
sobrevive por su capacidad para caminar indistintamente por 
los umbrales de la otredad desde la empatía, la fraternidad o la 
sororidad; reescribirlo es, por tanto, epítome de la memoria y 
antídoto contra el olvido. Pero a pesar del sesudo esfuerzo del 
crítico francés, el “olvido” del motivo clásico en la tradición 
iberoamericana ha sido no obstante una de las amonestaciones 
más extendidas acerca de su estudio: “En cualquier libro de 
Steiner –dice Griselda Gambaro–, un hombre tan erudito, las 
culturas de América del Sur no existen” (1999, pp. 81-82). Estos 
olvidos también son extensibles a las reescrituras de autoría 
femenina, inclusive dentro de la tradición occidental, al dejar 
fuera de sus consideraciones a Marguerite Yourcenar4.

Revisitar la materia clásica, abundante en temas como valo-
res y personajes, es una exploración artística ya registrada en 
Gambaro5. Si bien algunas influencias mitológicas se retoma-
ron con entrañable afán durante el Romanticismo –y algunas 
expresiones cada vez menos eufóricas durante los siglos sub-
secuentes–, ciertos topos de referencia despuntan en cuanto a 
su apropiación y propagación en distintas expresiones artísti-

4  Me refiero aquí al relato titulado “Antígona o la elección”, incluido 
en la colección de cuentos Fuegos, de 1936. Asimismo, se ha reprochado a 
Steiner el olvido de tres reescrituras españolas: Antígona (1939), La sangre 
de Antígona (1955) y La tumba de Antígona (1967), de Salvador Espriu, José 
Bergamín y María Zambrano, respectivamente.

5  Véanse las relaciones reescriturales entre la pieza teatral Nada que 
ver (1970) y la novela Nada que ver con otra historia (1972), de Gambaro, la 
reelaboración que éstas hacen de Frankenstein o el moderno Prometeo, de Mary 
Shelley, y la presencia de temas adyacentes como el mito prometeico, el gro-
tesco criollo y el álgido debate sobre la lengua de los argentinos. Del mismo 
modo, véanse algunas continuidades temáticas en la obra de Gambaro: los 
desaparecidos en la Antígona furiosa y en dos piezas dramáticas de los años 
noventa, Atando cabos (1991) y La casa sin sosiego (1991). Acerca de esta últi-
ma, primera y única ópera de cámara de Gambaro, las reescrituras parten 
principalmente del relato mitológico de Orfeo y Eurídice, así como de los 
diálogos con textos de otros escritores, mencionados ya en una nota anterior. 



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 745

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

cas y discursos académicos. Tal es el caso del tópico referente 
a la princesa tebana, Antígona, relato arraigado genéticamen-
te en la tragedia homónima de Sófocles, y en un encadena-
miento de reescrituras y variaciones al que también se sumaría 
Griselda Gambaro con su Antígona furiosa6. Escrita en 1986, y 
estrenada en septiembre del mismo año en el Instituto Goethe 
en Buenos Aires, se trata de una poderosa pieza teatral conce-
bida en un contexto hondamente conflictivo: un par de años 
después de terminada una de las dictaduras más feroces en 
Argentina, marcada por el genocidio y desaparición de aproxi-
madamente treinta mil personas, la opresión mediática y la cen-
sura artística, así como por crímenes de lesa humanidad. Junto 
con su teatro de la década de 1960, AF ha sido una de las pie-
zas más celebradas y estudiadas de Griselda Gambaro en su lar-
ga carrera como dramaturga, algo que se demuestra también 
por su vigencia en las tablas.

El valor del nombre, como dice Pimentel (2012, p. 259), 
tiene en sí mismo un valor de indicio. Así, decir “Antígona” es 
apelar a una “constante icónica del mito”, a procedimientos lite-
rarios, dramáticos o modos de enunciación específicos para la 
recreación inequívoca del personaje: la insumisión ante la ley, 
la heroína que dice “no”, la rebelde, la encarnación de la rebe-
lión, aquella que desafía la ley, la sacrificada, la virgen inmolada 
(Capeloa, apud Sicot 2011, p. 818). A ello se suma la importan-
cia que Gambaro concede a otros “temas-valor”7, presentes en 

6  En adelante, abreviaré el título como AF. Citaré la versión de la obra 
reunida en Gambaro 1989.

7  Otros acercamientos a la noción de reescritura se han propuesto a partir 
de las teorías de la literatura comparada y su concepción de las relaciones 
interartísticas como fenómeno supranacional. Según entendemos a partir 
de Claudio Guillén (1985), la tematología será la subdisciplina que estu-
die los temas o argumentos literarios y su recurrencia en otras manifesta-
ciones artísticas. En sus reflexiones, Guillén sostiene que, al retomar un 
tema, hay en quien cita una voluntad de continuidad, pues valora lo repe-
tido (p. 276). Luz Aurora Pimentel (1993) explica posteriormente cómo 
“bajo la cobertura de un nombre propio, un tema-personaje es una síntesis 
de diversos motivos y de temas-valor, ordenados e interrelacionados de tal 
manera que dibujen un perfil narrativo que le confiera identidad al tema” 
(p. 221). Entendemos, como indica Pimentel, que el término valor refiere 
a un conjunto de categorías semánticas que acompañan al tema-personaje, 
o que pueden aparecer independientemente de él. A estas consideraciones 
éticas y estéticas de la continuidad deben sumarse aquellas que apuntalan 
una variación o, como explica Harry Levin, un desplazamiento de la carga 
temática y su transposición ideológica (apud Pimentel, p. 130). Las continui-



746	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

Sófocles y otros autores, y que transitan sobre los mismos ejes: 
el rey loco, la mujer/ princesa loca, el vaticinio sobre la caída 
del tirano, la búsqueda de la justicia y la verdad. Además, en 
esta pieza prevalece un juego de relaciones textuales y discursi-
vas –algunas de ellas implícitas, codificadas o sospechosas–, pro-
pio de la escritura gambariana, como veremos. 

La lectura minuciosa y atenta del argumento clásico en la 
obra de Sófocles se hace evidente a lo largo de AF  8. En lo que 
al argumento se refiere, las distintas unidades de sentido se con-
servan: a la muerte de los hermanos, Antígona transgrede la 
prohibición de los ritos funerarios, hecho que desata el careo 
entre el rey Creonte y la heroína, sentenciada a muerte según 
la disposición legal. De particular relevancia para estas reelabo-
raciones serán tres aspectos, a saber: la recuperación del cori-
feo griego, la compleja expresión de la locura en el personaje 
de Antígona y la furia como pasión trágica, condiciones todas 
estrechamente relacionadas entre sí.

Sobre las funciones y características del coro, primero algu-
nos apuntes. Se presume que Sófocles habría escrito un breve 
tratado de carácter teórico-técnico en el que discutiría cuestio-
nes sobre el coro y su número de integrantes. Aunque el tes-
timonio no se conserva, se atribuyen al poeta trágico algunas 
innovaciones, como lo es un mayor número de coreutas: de 
doce, como usualmente se empleaba, a quince. La ejecución del 
verso dramático alternaba entre la recitación y el canto, reserva-
do este último para el coro. Como unidad dramática colectiva, 
el coro poseía un adalid, un corifeo, quien acompañaba entre 
baile y canto composiciones poéticas de “lenguaje muy elevado 
y con una compleja y muy variada estructura métrico-musical” 
(Bergua 1982, p. xiv), a la vez que tocaba el aulós. En la comu-
nión de estas características reside su complejidad, pues el coro, 
como unidad, debe conservar una voz comunitaria y al mismo 

dades, variaciones y actualizaciones, en este sentido, se vuelven igualmente 
valiosas a la hora de interpretar los textos desde el punto de vista de las 
reescrituras de un tema.

8  A decir de Susana Reisz (1995), y a “diferencia de otras versiones 
contemporáneas que se limitan a recoger el núcleo argumental sofocleo 
apartándose de la literalidad y del registro primigenios, Gambaro parte, 
al igual que Brecht, de una traducción del original griego, de la que se 
sirve en forma intermitente y fragmentaria” (p. 95). Ciertamente, Brecht 
se basa en la traducción de Hölderlin, y a la luz de distintas versiones de 
Sófocles consultadas, resulta asimismo sugerente y factible el comentario 
de Reisz sobre Gambaro, aunque no brinde más información al respecto.



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 747

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

tiempo virtuosamente singular, para así dialogar con los perso-
najes trágicos. En estas confrontaciones constantes se entrevé 
su función dentro de la tragedia, que, según Kierkegaard (2003 
[1843], p. 20) a propósito de la Antígona sofoclea, oscila entre 
la sustancia épica y el fervor lírico que no logran resolverse en la 
individualidad de los personajes principales. 

En el coro de AF pueden reconocerse algunas de las con-
diciones del coro clásico con sus respectivas variantes. Su vir-
tud más evidente es que no se trata de un colectivo numeroso, 
sino de un solo coreuta en escena, que es en sí mismo su pro-
pio “vocero” o corifeo. Su función, aun así, persiste, pues se asu-
me como una entidad simultánea y complejamente plural que 
sintetiza en sí misma otras voces que no pertenecían de mane-
ra estricta al coro clásico. En otras palabras: el corifeo gamba-
riano toma la palabra ya como corifeo y voz colectiva, ya como 
voz de Creonte y símbolo del poder, e incluso, como recurso 
esporádico, trae a la actualidad de la representación el discur-
so de Tiresias o de Hemón. Dicha cualidad proteica se simboli-
za espectacularmente desde la primera acotación, en la que se 
anuncia cómo “una carcasa representa a Creonte. Cuando el Corifeo 
se introduce en ella, asume obviamente el trono y el poder” (Gambaro 
1989, p. 196). Creonte, como tal, no existe en el escenario, sino 
que se manifiesta sólo a partir de la dimensión desdoblada del 
corifeo al ocupar la carcasa. El uso de este artefacto adquiere un 
amplio sentido: la carcasa, de la voz francesa carcasse, hace refe-
rencia usualmente al esqueleto de un animal, aunque su uso es 
también familiar para aludir al esqueleto humano. Esto impli-
ca que, en el contexto de un mito donde “el tema de la sepul-
tura hace vibrar elementales cuerdas del sentimiento público y 
privado” (Steiner 2009, p. 141), la figura de la carcasa establece 
estrechas relaciones entre el poder represivo y los muertos (víc-
timas y victimarios), pero también una analogía entre el poder 
y un “cuerpo caduco”. 

Se advierte, con todo, que esta espesura dramática del cori-
feo contamina la materialización en escena de otros persona-
jes. En AF, los diálogos entre las hermanas Antígona e Ismena 
no se enuncian durante el prólogo –al no haber más episodios, 
evidentemente–, según lo dispuso la estructura clásica, sino que 
se suman a la voz de la protagonista: del caudal de su discurso 
emerge por momentos el conflicto entre las hermanas, así como 
es Antígona quien también actualiza el relato de los herma-
nos. A Antígona y Corifeo, con sus respectivos desdoblamientos, 



748	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

habrá de sumarse la peculiar presencia de Antinoo, único per-
sonaje sin escisiones al que nos dedicaremos en otro momen-
to. Esta dramatis personae tripartita (Antígona, Corifeo, Antinoo) 
puede deberse a la economía espectacular y escénica que carac-
teriza las propuestas teatrales gambarianas. Otra hipótesis, me 
parece, se alienta gracias a otra de las aportaciones que Ber-
gua Cavero (1982) señala como propias del teatro sofocleo: 
desde Esquilo, dice el crítico, sólo dos actores podían aparecer 
en escena, mientras que a partir de Sófocles se introdujo a un 
tercer actor, con lo cual se produjeron “diálogos triangulares, 
de gran efecto y movimiento” (p. xvii). Esta relación dinámi-
ca y triangular entre los personajes, así como la construcción 
múltiple de sus discursos, promueven en gran medida la den-
sidad dramática característica de AF; densidad que, asimismo, 
se intensificará por las dimensiones reescriturales que desglo-
saremos adelante. 

Sobre la locura y la transgresión, unas palabras más. Frente 
a otras versiones literarias de Antígona que conservan íntegro 
el nombre, o aquellas que se regionalizan (“Vélez”, “Gónzá-
lez”, “Guaraní”)9, sobresale el provocador epíteto del persona-
je gambariano: furiosa. Rómulo Pianacci (2015, p. 98) sostiene 
que este adjetivo puede remitir al poema épico Orlando furio-
so (1532) y al travestismo que Virginia Woolf después desarro-
lló en su Orlando (1928). El travestismo al que alude el crítico 
–aleccionado por el artículo de Ana María Llurba que cita líneas 
adelante–10 haría referencia a la construcción de un persona-
je femenino que transgrede los valores de un sistema de poder 
androcéntrico. A esta lectura acerca del furor épico podría 
sumarse el propio furor trágico, entendido como

la consecuencia de un dolor inicial y que constituye el estado 
pasional o emocional necesario para cometer el nefas, el crimen 

9  Las obras referidas son la Antígona Vélez del argentino Leopoldo Mare-
chal, la Antígona González de la mexicana Sara Uribe y la Antígona Guaraní 
del paraguayo Víctor Sosa, donde el uso de un apellido o un epíteto busca 
regionalizar el tema clásico.

10  No comparto, sin embargo, la aseveración de Llurba cuando dice 
que Gambaro, “enrolada en el feminismo de la diferencia, hace una lectu-
ra y una posterior reescritura de la leyenda [sic] marcadamente feminista” 
(1998, p. 23). Una es la lectura fiel que Gambaro hace del drama sofocleo 
(que no puede etiquetarse anacrónicamente como feminista), otra la inter-
pretación de la crítica contemporánea hacia este mito clásico en términos 
de feminismo y teoría de género. 



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 749

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

nuclear de toda tragedia. Es cierto que el furor es sentido por casi 
todos los héroes de los dramas: se vuelven furiosi Hércules y Atreo, 
furiosae son Medea, Fedra y Clitemnestra (Pérez 2011, p. 154).

Según Leonor Pérez Gómez, el furor es una de las pasio-
nes clásicas que caracteriza la locura trágica o locura pasaje-
ra, impulso que eventualmente conduce a la transgresión. Sin 
embargo, no por ello, continúa Pérez Gómez, el conflicto se 
reduce a la oposición entre el furor y la ratio, ni implica que 
quien actúe motivado por la furia lo haga sine ratione; asimismo, 
el producto de la íntima ligazón entre furia y locura no debe 
confundirse con la dementia, la amentia o la insania. Caso particu-
lar será el de las Furiae –o Erinias, en la tradición griega–, cuya 
función en la mitología romana consistía en atormentar a quie-
nes perpetraran crímenes de diversa índole, para vengar así a 
las víctimas de sus actos. Esto marcará las pautas para compren-
der el sentido doblemente articulado de la furia en AF: como 
acto de transgresión ante la injusticia (pública, del Estado, de 
las leyes del hombre) y como instrumento de la memoria. De 
esta manera Gambaro, mediante ingeniosos procedimientos de 
apropiación e intervención, parece cancelar y superar aquello 
que Bertolt Brecht (1963 [1954]) denominó la “intimidación 
por los clásicos”: una postura dramática “falsa”, decadente y 
superficial, una renovación formalista que impide una repre-
sentación viva y humana de la tragedia griega11.

Del canto al silencio: la transformación

La Antígona furiosa de Griselda Gambaro prefigura la crónica 
de una pausa, un instante dramático que condensa en un acto 
único la escena del ahorcamiento y muerte de la heroína grie-
ga. La acción se inicia en el escenario con “Antígona ahorcada. 
Ciñe sus cabellos una corona de flores blancas, marchitas. Después de 
un momento, lentamente, afloja y quita el lazo de su cuello, se acomoda 
el vestido blanco y sucio. Se mueve, canturreando” (Gambaro 1989, 

11  Brecht advierte que “si nous nous laissons intimider par une concep-
tion fausse, superficielle, décadente, petite-bourgeoise du classicisme, nous 
ne parviendrons jamais à donner des représentations vivantes et humaines 
des œuvres classiques. Pour leur manifester le respect véritable auquel elles 
ont légitimement droit, nous sommes tenus de démasquer le respect hypo-
crite et faux qui ne les sert que du bout des lèvres” (1963 [1954], p. 579).



750	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

p. 197). Retirar la soga del cuello y la corona marchita sobre 
el cabello representan aquí los dos signos inequívocos de la 
princesa que ha cometido ya el nefas y, voluntariosa, ha reci-
bido el castigo impuesto por Creonte. Si en el texto clásico se 
alternan las intervenciones del coro (párodos y estásimos) y de 
los personajes (episodios) con los diálogos líricos, en AF esta 
dinámica se concentra en un acto y en pocos personajes. Este 
tercer tipo, los diálogos líricos, se intercalan “en un episodio o 
sustituyen a un estásimo…, en los que uno o varios personajes 
dialogan con el coro o el corifeo, pero lo hacen cantando, pues 
la tensión dramática así lo requiere” (Bergua 1982, p. xiv). Por 
lo tanto, la fuerza trágica del texto gambariano se potencia al 
tratarse enteramente de un diálogo lírico en el que se articula 
un debate sobre el poder y la locura, la justicia y la vejación. 

En el diálogo lírico construido para representar la elonga-
ción de la muerte de Antígona, confluyen las voces de otros 
personajes clásicos en las que se percibe una curiosa sintonía 
de gran parte de los motivos medulares del Hamlet, de Shakes-
peare. Tales motivos se insertan manteniendo una estricta sime-
tría, pues los primeros diálogos de la Antígona gambariana se 
corresponden con el canto de locura de Ofelia, mientras los últi-
mos, previos a su muerte, reproducen las palabras de Hamlet. 
La primera intervención en la obra de Gambaro es del corifeo, 
en un tono irónico, con una referencia nada ingenua: “¿Quién 
es ésa [refiriéndose a Antígona]? ¿Ofelia?” (1989, p. 197). Este 
diálogo marca dramáticamente la primera aparición en escena 
de Antígona, al entonar un canto fúnebre, en una clara refe-
rencia a la locura del personaje shakesperiano, una vez muer-
to su padre. Así, en la versión inglesa se lee:

Ophelia: [Sings] He is dead and gone, lady.
He is dead and gone.
At his head a grass-green turf,
At his heels a stone 
(Shakespeare, IV, 5; 2015 [1609], p. 496).

Y en la versión de Gambaro se registra:

Antígona (canta): Se murió y se fue, señora;
Se murió y se fue;
El césped cubre su cuerpo,
Hay una piedra a sus pies (1989, p. 197).



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 751

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

El vínculo con el personaje de Hamlet se complementa con 
las palabras de una Antígona que, furiosa por desentrañar la 
verdad y desarticular las injusticias del poder, se refiere a su 
propia muerte transfigurando también los diálogos sofocleos: 
“Nací, para compartir el amor y no el odio. (Pausa larga) Pero 
el odio manda. (Furiosa) ¡El resto es silencio! (Se da muerte. Con 
furia)” (p. 217)12. Este diálogo debe todo sentido, de manera 
evidente, a las últimas palabras del personaje inglés, quien antes 
de morir profiere: “The rest is silence” (Shakespeare, V, 2; 2015 
[1609], p. 672). El homenaje a estos personajes deja ver una 
atadura significativa, donde la locura de Ofelia y la venganza 
del príncipe de Dinamarca se conjugan ante un dolor común, 
es decir, la muerte del padre y, en un sentido más amplio, la 
búsqueda de justicia para los muertos. La locura conduce y da 
sustento a los argumentos dramáticos, pues condiciona y cata-
liza las acciones de Antígona y Hamlet, movidos a cometer el 
nefas “racional”. Lo mismo para Creonte y Ofelia, en quienes la 
locura se juzga por los demás personajes como “falta de razón”. 
Mientras la princesa tebana actúa motivada por la locura furio-
sa como una pasión trágica, el príncipe danés monta un perso-
naje de sí mismo, un artificio discursivamente ingenioso. 

Otros discursos presentes en la obra gambariana abonan a 
crear este amplio panorama sobre la locura, el crimen de Esta-
do y la memoria del pueblo. Desde el inicio, los personajes se 
encargan de establecer y externar sus distancias o cercanías no 
sólo con los muertos, Eteocles y Polinices, sino –y a partir de 
lo anterior– con el poder. Creonte se asume como rey y dicta-
dor de las leyes de los hombres, mientras Antinoo y Corifeo se 
postran ante él en una caravana de alabanzas. Antígona, por su 
parte, no desatiende los fervores debidos a sus padres, Yocasta y 
Edipo, a sus difuntos hermanos, o a su hermana Ismena. El cori-
feo, entonces, decidido a amonestar a la angustiada Antígona 
y burlarse de su linaje, pronuncia: “Está triste, / ¿qué tendrá la 
princesa? / Los suspiros escapan de su boca de fresa” (Gamba-
ro 1989, p. 204). Los versos citados en voz del corifeo son una 
innegable referencia a la “Sonatina” de Rubén Darío. Pero el 

12  Recordemos que la primera parte en este diálogo de la Antígona gam-
bariana se corresponde con el diálogo de la Antígona de Sófocles, cuan-
do la heroína resiste los obstinados juicios de Creonte sobre perpetuar el 
odio a los enemigos aun después de la muerte, apelando a que no ha nacido 
para compartir el odio, sino el amor: “Οὔτοι συνέχθειν, ἀλλὰ συμφιλεῖν ἔφυν” 
(v. 523; 2002).



752	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

estilo cuidado y lustroso del poeta modernista, con sus expre-
siones refinadas, sugerentes y evocadoras, encuentra cabida en 
la obra no con fines plásticos ni musicales, sino como medio 
para satirizar y burlar el lamento de la princesa, infantilizarla, 
negar legitimidad a su audiencia. A este uso parodiado de la 
poesía rubendariana se suma en consecuencia otro terceto, en 
palabras también del corifeo, pero esta vez invención de Gam-
baro: “Si se hubiera quedado quieta / sin enterrar a su herma-
no / con Hemón se hubiera casado” (id.). En voz de Antígona, 
la otredad textual se dignifica, recobra sentido; en la de Creon-
te, Antinoo o el corifeo, no obstante, el sentido se trastoca, se 
parodia hasta el absurdo. 

En esto reside el principal contraste entre ambos persona-
jes: Hamlet se viste de locura cuando lo que subyace es el amor 
por el padre muerto, en tanto que Antígona será siempre con-
siderada la heroína trágica que amó como una loca a su her-
mano, por quien transgredió la ley. La reiterada insistencia en 
la locura de Antígona se redimensiona luego desde una lectu-
ra extratextual –que también sostiene Ángel Vilanova (1999, p. 
144)–, debido al mote de “locas” con el que la dictadura militar 
de los años setenta buscó deslegitimar a las asociaciones civiles 
Madres de Plaza de Mayo y Abuelas de Plaza de Mayo, tras exi-
gir el regreso con vida de sus familiares desaparecidos durante 
“El Proceso”. A esto se suman también los cerca de quinientos 
“apropiados”, es decir, hijos de las activistas secuestradas, y pos-
teriormente asesinadas, que nacían dentro de los mismos cen-
tros de detención13.

Y mientras Antígona actúa pragmática e inmediatamente 
movida por la furia, Hamlet, loco ingenioso, maquina artificio-
samente una trampa discursiva: la metaobra de teatro La muerte 
de Gonzago, que al presentarse frente al ahora rey Claudio tiene 
por intención transfigurar su rostro para develar así la verdad 
sobre el asesino del padre de Hamlet. “O, my offence is rank, 
it smells to heaven. / It hath the primal eldest curse upon’t, / 

13  Entre las campañas emprendidas para la reunificación de los nietos 
con sus familias, se puede mencionar el “Teatro por la Identidad”: movi-
miento conformado por dramaturgos, actores y directores en estrecha rela-
ción con la asociación civil Abuelas de la Plaza de Mayo, cuya finalidad era 
crear una herramienta artística y política para sensibilizar a la sociedad 
sobre la sustitución de identidades durante el período dictatorial. El nombre, 
obra teatral de Griselda Gambaro, forma parte del ciclo dramático de dicha 
campaña. 



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 753

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

a brother’s murder” (Shakespeare, III, 3; 2015 [1609], p. 414), 
pronuncia con remordimiento Claudio, en un recurso discursi-
vo metaficcional y tematológico bien conocido: el hermano ase-
sinado puede ser tanto Osiris como Remo o Absirto, tanto Abel 
como Polinices. La metateatralidad en Hamlet sostiene que la 
obra, y la obra incluida en la misma, descansa sobre la concien-
cia de su propia teatralidad, en el entendido de que los perso-
najes comprenden también esta condición y que, por lo tanto, 
la “vida” dentro y fuera del diálogo dramático es igualmente vis-
ta como “teatralizada” (Abel 1969). En AF, Gambaro no recurre 
al metateatro en su acepción más común (la obra dentro de la 
obra), sino a partir de la referencialidad literaria (la reescritu-
ra como acto reflexivo)14, lo que le permite mostrar, desde ese 
punto, la materialidad del mecanismo teatral. Incluir Hamlet 
sería la prueba más evidente de ello, por no mencionar ya el 
drama sofocleo. Podría sugerirse entonces que, así como el tea-
tro isabelino o el barroco español, el de los griegos o incluso el 
brechtiano, Gambaro comparte la noción del theatrum mundi: 
tópico literario que entiende el mundo como un gran escena-
rio, y el teatro como un mundo en representación. Sobre estos 
encuentros y desencuentros de reescrituras debemos decir que, 
aunque rigurosamente no se prefigure en AF una obra dentro 
de otra, como en Hamlet, quizás en el fondo la obra de Gam-
baro represente en sí misma su propia versión de La muerte de 

14  Sostenemos que las reescrituras, como ejercicio que concierta tanto 
la lectura como la escritura, devienen en una conciencia reflexiva sobre el 
acto de creación artístico y literario. Proponemos también que esta práctica 
textual establece una forma específica de interactuar con el objeto artístico y 
de interpretarlo, lo que puede entreverse en la manera en que sus elementos 
se relacionan entre sí: es decir, hay una relación específica entre aquello 
que se reescribe –ya sea que se cite, se reelabore o parodie– y aquello que 
lo contiene. En este sentido, la reescritura comulga con una cualidad inhe-
rente a las reelaboraciones de corte metatextual, la noción de comentario. En 
otras palabras, se trata de una relación “que une un texto a otro texto que 
habla de él sin citarlo (convocarlo), e incluso, en el límite, sin nombrarlo” 
(Genette 1989, p. 13). Y aunque en algunas reapropiaciones de Gambaro 
no se cite o no se nombre el hipotexto/ intertexto, hay que destacar que 
en otros muchos casos de reescrituras Gambaro evidencia ante el lector el 
texto aludido y establece que esa relación es decisiva para una interpretación 
cabal. De esta manera, en ambos casos (el no citar o convocar, o el nom-
brar los indicios textuales) un rasgo se conserva: la relación crítica con lo 
reescrito. A ello debe agregarse la relación crítica con lo real y la dimensión 
histórica del mundo representado que la “alternativa intimidatoria” buscó 
suprimir, como vimos, en aras de la autonomía de la literatura. 



754	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

Gonzago: es decir, un artilugio teatral para visibilizar verdades y 
conmover, con ellas, a sus espectadores. 

El diálogo lírico entre el corifeo y los personajes, como se 
dijo, se caracterizó en la tragedia clásica por realizarse mediante 
el canto, para así sostener la tensión dramática. Ofelia canta una 
vez muerto su padre, como signo inequívoco de la locura que 
se desborda más allá de la razón, mientras Hamlet adopta estra-
tégicamente el canto como signo inconfundible aun cuando su 
objetivo es el silencio que precede a la revelación de la verdad. 
El canto clásico se transfigura en la tragedia inglesa en un can-
to reservado para la legítima locura de Ofelia y para la locura 
fingida de Hamlet, y llega como un eco hasta AF. Amplio senti-
do tiene que la Antígona gambariana complete su periplo dis-
cursivo de la locura ofélica (una locura irracional y desmedida, 
en su primera aparición en escena) hacia la exclamación final 
hamletiana, donde el silencio marca la verdad final sobre Antí-
gona, muerta/ desaparecida en vida, silenciada como los desa-
parecidos contemporáneos de la obra de Gambaro. 

Antinoo o el muerto sublime

Invariablemente, todas las vías intertextuales conducen a Sófo-
cles, y por lo que se analizó en apartados anteriores, la lectura 
de Gambaro ha demostrado ser atenta15. Las recuperaciones y 
el resurgimiento del mito pueden pensarse como una expre-
sión del Zeitgeist del siglo xx, ya que, como lo explica Steiner, 
el texto sofocleo está íntimamente relacionado con períodos 
de agitación social y política –i.e. períodos de guerra y posgue-
rra, represiones políticas, períodos dictatoriales y genocidios. 
Sin duda, estas condiciones en su conjunto forman parte de 
un horizonte cultural y artístico del que abreva AF en mayor o 

15  Por lo demás, establecer una relación entre las reescrituras europeas 
de Antígona, para así llegar a la propuesta literaria de Griselda Gambaro, 
podría también resultar provechosa, sobre todo si se toma en cuenta, pri-
mero, su formación como dramaturga y, segundo, su afiliación en los años 
sesenta al Instituto Di Tella, epicentro de la vanguardia artística y punto 
neurálgico para el espacio teatral argentino, desde donde se catapultó su 
dramaturgia y se discutieron las principales tendencias en las artes escénicas: 
Grotowski, Artaud, Pinter y, especialmente, Brecht, quien reelabora el mito 
en 1948 con su pieza Antigone. A ello se suma el amplio recibimiento de la 
Antigone de Jean Cocteau, escrita en 1922, cuya primera edición en español 
vio la luz en Argentina en los años cincuenta.



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 755

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

menor medida, que no deben excluirse al momento de pensar 
en los orígenes de esta singular apropiación. Aunque dentro 
de este inconmensurable horizonte es importante señalar una 
última apuesta posible, aún sin explorar, que es la relación 
textual entre la tragedia gambariana y la prosa de Marguerite 
Yourcenar.

En Fuegos (1936), conjunto de prosas breves, Yourcenar ree-
labora relatos de distintos personajes míticos. Allí aparece “Antí-
gona o la elección”, escrito que versa sobre la gran aspiración 
de la heroína con “cabellos de loca” por hacer justicia, directi-
va que determina todos sus actos y empresas. En otros momen-
tos de su escritura, Gambaro demostrará ya su simpatía hacia 
Yourcenar y su escritura16, pero el indicio que más nos intere-
sa se forja gracias a la inclusión de este personaje particular-
mente inusual: Antinoo, joven bitinio y amante del emperador 
Publio Elio Adriano, muerto en las profundas aguas del Nilo. 
Su presencia en el arte y la cultura se encumbra gracias a los 
esfuerzos del emperador por preservar su memoria a través de 
la numismática, la arquitectura, la escultura, incluso la astro-
nomía. En la cartografía literaria, referente insoslayable será 
la novela Mémoires d’Hadrien (1951), de Yourcenar, pródigamen-
te difundida en el panorama hispanolector a partir de la pri-
mera traducción que Julio Cortázar hiciera en 1955 para la 
Editorial Sudamericana.

La novela se centra en las memorias epistolares del empe-
rador Adriano, a la manera de una “méditation écrite d’un 
malade qui donne audience à ses souvenirs” sobre el arte, la 
guerra, la política, y su desmedido amor por el joven Antinoo. 
En voz, aunque ficticia, de un retirado monarca “qui n’a plus 
l’énergie nécessaire pour s’appliquer longuement aux affaires 
d’État” (Yourcenar 1974, p. 29), la muerte del amante esclavo 

16  En Escritos inocentes, Griselda Gambaro expresa acerca de esta otra 
escritura: “Hace días releí la frase de Marguerite Yourcenar: «Toda felici-
dad es inocente». Nada más cierto. Pero también ninguna inocencia capaz de 
generar más culpa” (1999, p. 13). Sobre esta referencia a la referencia, dos 
comentarios: uno, que la escritora argentina retoma la cita de Alexis o el 
tratado del inútil combate, breve novela escrita en 1929 por Yourcenar; otro, 
que recuerda un tema obsesivo en la literatura de la escritora argentina, es 
decir, la conciencia de una escritura que no habla de lo bello, y que cons-
truye por medio del discurso una sospechosa “inocencia” textual, tal como 
puede percibirse en el título irónico del libro-diario del que retomo esta cita.



756	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

se describirá minuciosa y dolorosamente por la exquisita prosa 
de Yourcenar: 

La mort d’Antinoüs n’est un problème et une catastrophe que 
pour moi seul. Il se peut que ce désastre ait été inséparable d’un 
trop-plein de joie, d’un surcroît d’expérience, dont je n’aurais 
pas consenti à me priver moi-même ni à priver mon compagnon 
de danger. Mes remords même sont devenus peu à peu une 
forme amère de possession, une manière de m’assurer que j’ai 
été jusqu’au bout le triste maître de son destin. Mais je n’ignore 
pas qu’il faut compter avec les décisions de ce bel étranger que 
reste malgré tout chaque être qu’on aime (p. 189).

A causa de intrigas palaciegas o de un fatal accidente, la 
muerte del amante (que es todos los amantes a la vez) es sitia-
da por diversas hipótesis. La más ampliamente extendida –la 
más poética quizás–, adoptada en Memorias de Adriano, refiere 
a un posible sacrificio por amor: al ser Adriano desahuciado 
por el oráculo, un astrólogo aconseja a Antinoo que su muerte 
en el Nilo habrá de brindar años prósperos y larga vida al empe-
rador, más allá del plazo vaticinado. El amor desmedido por el 
amante muerto y el despliegue de poder del doliente estable-
cen parámetros textuales desde los cuales es posible interpre-
tar la amplia recuperación de este personaje en el arte, y que 
ciertamente no forma parte del ciclo tebano o de cualquier 
otra reescritura sobre Antígona. En AF, Antinoo es el único per-
sonaje que no se desdobla en el escenario, como sí lo hacen 
Corifeo/ Creonte o Antígona/ Ismena. Y en este diálogo trian-
gular, propio del estilo dramático sofocleo del que hablamos 
anteriormente, Antinoo cumple junto con el corifeo la función 
de amonestar al héroe trágico, posicionándose del lado de las 
voces públicas: detenta la opinión común y secunda la voz en el 
poder. En Gambaro, Antinoo, quien fuera digno de grandiosas 
honras fúnebres, es rebajado a “esclavo” del poder, una figura 
deleznable, un indigno frente a la heroína:

Antígona: Loco es quien me acusa de demencia. 
Corifeo: No vale el orgullo cuando se es esclavo del vecino. 
Antígona (señalando a Antinoo, burlona): Este no lo es, ¿vecino? 
Ni vos. 
Antinoo (orgulloso): ¡No lo soy!
Corifeo: ¡Sí!



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 757

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

Antinoo: ¡Sí lo soy! (Se desconcierta) ¿Qué? ¿Vecino del esclavo o 
esclavo del vecino? (1989, p. 203).

Sublimado por los asedios amorosos del emperador, Anti-
noo no puede aproximarse a –o ser “vecino” de– las tragedias 
y desgracias del esclavo que, contrario a él, no goza de fortuna 
alguna. Su experiencia, en cuanto si es “vecino del esclavo” o 
“esclavo del vecino”, contrasta con los muertos nada sublimes 
de AF. En el texto clásico, la noción de los muertos que valen 
más que otros –Eteocles más que Polinices– es fundamental. El 
Antinoo de Memorias de Adriano, sublime y digno de todos los 
funerales, acentúa por contraste –y es una desproporción sobre 
todo ética– el trato indigno que reciben los muertos en AF: Poli-
nices, el hermano de Antígona, a quien se le niega sepultura y, 
en un sentido más lato, los muertos y desaparecidos de la repre-
sión en Argentina. 

De esta manera, a partir de la ausencia de certezas (el des-
aparecido sin cuerpo, sin tumba), los muertos de AF no ten-
drán un panteón ni mausoleos (como el Antinoeion en Tívoli 
en honor al joven bitinio), cielos estrellados en su honor (la 
constelación de Antinoo, como parte de la constelación de 
Aquila), o ciudades nombradas después de ellos (la Antinoó-
polis), como hará el emperador romano tras la muerte de su 
amante esclavo. De cierta manera, la configuración paródica e 
irónica de Antinoo –junto con el corifeo– manifiesta la volun-
tad de romper con la solemnidad de las representaciones de 
los clásicos, tal como advirtió Brecht, pues enfatiza justamen-
te las relaciones problemáticas entre lo risible –aunque grotes-
co– y la seriedad. Así, la comunión del humor y de la dignidad 
–Antinoo y Antígona, respectivamente–17 no se excluyen del 
texto gambariano, lo que permite plantear nuevas variaciones 
del modelo clásico y recrear el conflicto humano de la trage-
dia con nuevos acentos, más allá de sus características pura-
mente formales.

17  Brecht criticó duramente cómo la recuperación de los clásicos ten-
día a ser seria y “falsa”: “comme si humour et dignité vraie s’excluaient!” 
(1963 [1954], p. 579). De esta manera defendería el “admirable humor” de 
Goethe en su Fausto, con lo cual señalaría que esta condición no está reñida 
con la caracterización majestuosa empleada para su representación.



758	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

La afrenta del rey padre

Reunir en la literatura texto y contexto, sin ensimismarse 
exclusivamente en su propia especificidad estética, dirá Gam-
baro, evita la conformación de un arte gratuito, complaciente. 
Así, entiende que aun cuando “el arte nunca ha servido para 
atenuar los horrores del mundo” ayuda a reconocerlos y clari-
ficarlos (cf. Roffé 1999, pp. 104-106). Y si en los años sesenta 
su obra fue erróneamente recibida como “escapista” o ajena al 
contexto argentino altamente politizado, hoy se comprende 
como una postura artística crítica ante los discursos políticos 
oficiales. Para mayores precisiones en este tenor, llama la aten-
ción que, además del horizonte político que suponen los años 
de “El Proceso” (1976-1983), la sombra del tercer período pero-
nista acecha igualmente el crisol textual de la Antígona furiosa 
de manera codificada. 

La locura de Antígona se diferencia de la locura por el 
poder, punto en que se centra la última reescritura rastreable en 
AF y que recae en la figura de Creonte. Como reconoce Mabel 
Parra de Ruiz (2001, p. 129), el Creonte gambariano fusiona 
en el diálogo dramático uno de los discursos más emblemáti-
cos que Juan Domingo Perón profiriera desde los balcones de 
la Casa Rosada, el primero de mayo de 1974. Frente al grupo 
de Montoneros, que lo confrontan a la voz de “¿qué pasa, qué 
pasa, qué pasa, general, que está lleno de gorilas el gobierno 
popular?”, Perón inició su discurso de la siguiente manera:

Compañeros, hoy, hace veintiún años que en este mismo balcón, 
y con un día luminoso como el de hoy, hablé por última vez a los 
trabajadores argentinos. Fue entonces cuando les recomendé que 
ajustasen sus organizaciones, porque venían días difíciles. No me 
equivoqué, ni en la apreciación de los días que venían, ni en la 
calidad de la organización sindical, que a través de veinte años, 
pese a esos estúpidos que gritan… [Interrumpen con protestas] 
Decía que a través de estos veintiún años, las organizaciones sindi-
cales se han mantenido inconmovibles, y hoy resulta que algunos 
imberbes pretenden tener más mérito que los que durante veinte 
años lucharon (apud Reato 2014, s.p.).

Esto se reproduce especularmente en el drama en voz del 
corifeo, en su función de voz pública, con el siguiente diálo-
go: “Y se insultaron. Creonte lo llamó estúpido, ¡y Hemón le 



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 759

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

dijo que hablaba como un imberbe!” (Gambaro 1989, p. 208). 
Ese día en la Plaza de Mayo marcó un punto de quiebre entre 
las organizaciones peronistas y sindicalistas, y aquel que no era 
ya el mismo líder popular de los años cuarenta –recordemos 
la figura de la carcasa–; de la misma manera, también supuso 
un momento histórico en la política argentina en cuanto que 
sería el último período peronista –con Perón aún presente– 
antes de instaurarse la próxima dictadura. La reacción de los 
militantes durante el mitin provocó enfrentamientos y su reti-
rada de la plaza. Montoneros, como organización guerrillera 
afiliada a la izquierda peronista, habría recibido apoyo de Juan 
Domingo Perón desde 1970 hasta 1974. Eventualmente, la agru-
pación sería desmantelada durante el ascenso de la dictadura, 
ya en 1976. Lo que se aprecia en el texto de Gambaro es, así, 
la captura instantánea de un instante cardinal para Argentina. 
Perón, tal como Creonte a Hemón, el padre al hijo, había des-
acreditado a Montoneros en su propio movimiento, lo había 
abandonado: “Antinoo: ¡Habló muy bien Hemón! / Corifeo: 
¡También Creonte! Dijo: Sólo confío en quienes obedecen. No 
quebrantarán la ley” (id.).

La transfiguración de la versión gambariana de Creonte, 
caracterizada por el paternalismo y engrosada con un tono iró-
nico, se enraíza y codifica en la figura de Perón y los grupos 
filiales a su partido desde antes de su tercer período presiden-
cial. Baste recordar, verbigracia, algunas de las máximas del jus-
ticialismo que dictó el general18, o la distribución de lecturas 
infantiles propagandísticas19 en la década de 1950. Un par de 
décadas más tarde, a su regreso a Argentina después de su exi-
lio en España, Perón convocaría el 8 de septiembre de 1973 a 
las distintas facciones peronistas de izquierda y derecha que dia-
riamente entraban en conflicto. En su papel de líder político, 
Perón expresó en dicha reunión: “Yo hago aquí de padre eter-

18  Véase en este caso la novena de las “Veinte verdades del justicialismo 
peronistas”: “La política no es para nosotros un fin, sino solo el medio para 
el bien de la Patria, que es la felicidad de sus hijos y la grandeza nacional”; 
o la decimosegunda: “En la Nueva Argentina los únicos privilegiados son los 
niños” (Perón 1958, pp. 22-23).

19  Cf. Niños felices. Libro de lectura para primer grado superior (Domínguez 
1953). El libro compilaba poemas, adivinanzas y relatos cortos que exaltaban 
los valores peronistas y su proyecto justicialista en la Nueva Argentina, de 
donde extraigo estos versos: “Gracias a Evita, que tantas / cosas nos dió con 
amor, / y gracias a la justicia / del presidente Perón” (p. 116). 



760	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

no. La misión mía es la de aglutinar el mayor número de gente 
posible… No soy juez ni estoy para dar la razón a nadie”20. La 
actitud de Perón durante la entrevista con los dirigentes, sostie-
nen Lucrecia Teixidó y Sergio Bufano, fue de una “ironía subya-
cente en muchos de sus comentarios” (2015, p. 70); y durante 
ésta, entre otras ocasiones, se gestaría el gradual desapego del 
general hacia Montoneros –de ahí las “veinte advertencias”, sub-
título con que estos estudiosos orientan su investigación histo-
riográfica. Sostienen, además, una hipótesis sin precedentes: 
que la Triple A no había sido ideada únicamente por José López 
Rega –apodado “el Brujo” por su afinidad al esoterismo–, sino 
que Perón se involucraría igualmente en la creación de esta 
célula parapolicial que perseguiría a la izquierda radical.

La acción de la pieza teatral transcurre entre el ahorcamien-
to y la muerte de la heroína, entre la princesa con su corona 
de flores marchitas, soga al cuello, y el silencio antes del arre-
bato final con furia. En medio, se hilvanan los debates y las 
referencias textuales que dan forma y refuerzan el tema clási-
co, lo actualizan según las condiciones del contexto argentino 
y su repetición en otros tiempos, otros espacios. La escritura 
se construye como un eterno presente que se prolonga en el 
espacio dramático, como ejercicio contra el olvido y la desa-
parición. “Escribimos para no desaparecer”, dice Elena Ponia-
towska (1991), con el afán de encontrar las consonancias de la 
palabra, más que las distancias: “Somos las Locas de la Plaza de 
Mayo en torno a quienes se hace el silencio todos los jueves” 
(p. 315). La composición dialógica y contrastante de AF reúne 
justo las grietas y la transición entre dos momentos políticos 
históricos en Argentina: la historia peronista enmarcada sote-
rradamente por un mandatario que pronto tampoco estaría ya 
capacitado para los asuntos del Estado (como Adriano), y por 
el punto de quiebre que implicó la última dictadura militar. Y 
en esta consonancia de escrituras contra el olvido, la de Gam-
baro se suma, en una visión amplia y crítica, con una heroína 
furiosa: una que “a los ojos muertos de Edipo resplandece sobre 
millones de ciegos”; una, cuya “pasión por el hermano putre-

20  Más adelante se lee: “Yo estoy para llevar a todos, buenos y malos, 
porque si quiero llevar sólo los buenos voy a quedar con muy poquitos y en 
política con muy poquitos no se puede hacer mucho… Muchas veces llega 
un tipo al que le daría una patada y le tengo que dar un abrazo. Pero la polí-
tica es así, es un juego de utilidad, tolerancia y paciencia”. Retomo la trans-
cripción de las notas taquigráficas de Teixidó y Bufano 2015 (pp. 70-71).



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 761

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

facto calienta fuera del tiempo a miríadas de muertos”. Miría-
das, como diestramente expresa Yourcenar (2016, p. 114) que 
finalmente se traslucen en el discurso de la princesa gambaria-
na, quien “siempre” querrá enterrar a Polinices, “aunque nazca 
mil veces y él muera mil veces” (Gambaro 1989, p. 217). 

Ascenso y caída: de Marechal a Gambaro

En el marco de las actividades para conmemorar el Día Nacio-
nal de la Memoria por la Verdad y la Justicia, la vigencia del 
motivo clásico se patentiza notoriamente. Prueba de ello fue la 
presentación de Antígona en tres actos el 23 de marzo de 2017, 
en el Museo de la Memoria, en Buenos Aires. Se trató de una 
intervención teatral con la dramaturgia y dirección de Alejan-
dra Gómez y el acompañamiento del Quinteto de Cuerdas de la 
Municipalidad de Rosario. La pieza se caracteriza por conjugar 
en un singular montaje tres Antígonas, es decir, la de Sófocles, 
entintada con la de Leopoldo Marechal y la de Griselda Gamba-
ro. Esta performance, dice Ulises Moset (2017), podría inscribirse 
en la propuesta dramática del Teatro por la Identidad21. El sitio 
elegido para dicha intervención fue, asimismo, significativo: la 
antigua Escuela de Mecánica de la Armada, también conocida 
Escuela de Suboficiales de Mecánica de la Armada o ESMA, 
predio de 17 hectáreas que desde 2004 se resignifica y nombra 
“Espacio para la Memoria y para la Promoción y Defensa de los 
Derechos Humanos”, y que fungió como el mayor centro clan-
destino de detención, tortura y exterminio una vez instaurada 
la presidencia de facto de Jorge Rafael Videla el 24 de marzo de 
1976. 

Por cuestiones obvias que tienen que ver con circunstancias 
y tiempos históricos distintos, la Antígona Vélez (1951) –en ade-
lante, AV– de Marechal se rodea de otros intereses artísticos, 
sociales y culturales diferentes a los que asediaron el argumento 
y la representación de AF de Gambaro. Sin embargo, a pesar de 
las distancias, subyace en ambas una coyuntura temática –aun-
que muy subterránea–: la figura del peronismo, en su primera y 

21  Como lo indicamos en la nota 13 (cf. supra), se trata de un movimien-
to en el que Griselda Gambaro ha colaborado con una de sus obras de los 
años ochenta, El nombre: breve monólogo dramático sobre las ambigüedades 
y contradicciones de un personaje y los nombres que le son impuestos, en 
referencia a los casos de sustitución de identidades durante la dictadura.



762	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

tercera épocas. Si bien Gambaro no parece dialogar con la pie-
za marechaliana, llama la atención el tema comunicante entre 
los textos, y cómo, cada uno a su manera, constituye una ven-
tana con miras a fases distintas de un movimiento político que 
marcó hondamente a la sociedad argentina desde mediados de 
la década de los cuarenta. Las condiciones más importantes en 
torno a la producción y representación de AF han sido ya esbo-
zadas; asimismo, se sugirió en qué puntos del argumento dra-
mático puede rastrearse el discurso político peronista. Sobre AV 
de Marechal se sabe que su estreno fue el 25 de mayo de 1951 
en el Teatro Nacional Cervantes, con la escenografía de Grego-
rio López Naguilla, la actuación de Fanny Navarro como Antí-
gona y la dirección en manos de la contraparte tanguera de 
los hermanos Discépolo, Enrique Santos, también compositor, 
músico, dramaturgo y cineasta. Un primer estreno se vio coar-
tado ese mismo año, después de que Navarro perdiera el úni-
co manuscrito que Marechal tenía preparado. Una reescritura 
de la pieza le fue encomendada a Marechal a petición perso-
nal de Eva Perón, la “Antígona de los Toldos”, como la llamó el 
historiador y periodista argentino Fermín Chávez. La adhesión 
de Marechal al justicialismo peronista, impulsado por la simpa-
tía hacia los sectores más populares de la Argentina, se lee en 
la transfiguración de una heroína preocupada por los deshere-
dados o “descamisados”, como los nombraba Eva. 

En la versión criolla de Marechal, el nombre de la heroína 
permanece explícito ante el lector o espectador, e incluso habla 
de sí misma en tercera persona como Antígona Vélez. A diferen-
cia de AF, AV adopta una estructura más parecida a la sintaxis de 
la tragedia clásica, aunque, como reconoce Javier de Navascués 
(1998), la resolución no pueda presumirse como estrictamente 
trágica por carecer del “sentimiento de abandono metafísico” 
(p. 18) propio de este género dramático. Plagada de descripcio-
nes poéticas y símbolos de provechosa significación, la estructu-
ra de AV es copiosa en recursos y elementos apenas dibujados 
en el texto sofocleo, con intervenciones muy al estilo del Mare-
chal poeta. La acción se desarrolla en “La Postrera”, en algún 
lugar de las pampas argentinas durante el siglo xix. El padre 
de los Vélez (Edipo) ha muerto “sableando infieles” en la costa 
del Salado, mientras Lisandro (Hemón), enamorado de Antí-
gona, encuentra mayor cabida e importancia en esta versión. 
La lectura atenta del mito clásico permite al autor intervenir 
y actualizar tres cuestiones fundamentales: la transposición de 



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 763

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

Tiresias en las brujas, la fuerte unión de los amantes y la con-
versión del suicidio de Antígona en homicidio. Su muerte no 
será ahora consecuencia de la transgresión a la ley de Creon-
te, sino que recaerá en manos de los indios pampas. Acaecida 
la muerte de los amantes, en el cuadro final, las brujas relatan:

BRUJA 2ª: (Descontenta) ¡Había en el campo dos muertos que 
sobraban!
BRUJA 3ª: ¿Sobraban dos muertos?
BRUJA 2ª: ¡Un hombre y una mujer! Y entre los dos formaban, 
contra el odio, un solo corazón partido (Marechal 1998, p. 71).

La idea del homicidio es el elemento de AV en que se obser-
va el mayor desplazamiento de la carga temática y su transpo-
sición ideológica; en otros términos, si en la versión clásica 
preexiste la decisión expedita en Antígona de darse muerte, 
y en Hemón de morir en la cueva junto a ella, en AV la muer-
te de los amantes recae no obstante en la lanzada de los pam-
pas. La cueva se sustituye por “una carrera con la muerte”, y los 
amantes son ahora atravesados por la misma lanza. Al desdibu-
jarse el acto suicida, se restauran además la moral y la ética del 
discurso judeocristiano. 

Para Marechal, los muertos “pesan” distinto que para Gam-
baro. La reconstrucción de un espacio y un tiempo anteriores 
–la Argentina de Juan Manuel de Rosas, de la civilización y la 
barbarie de Sarmiento– resignifica las muertes “sobradas” de 
Antígona y Lisandro sobre la llanura: en este regreso, Marechal 
siembra el germen de un nuevo mito fundacional argentino, 
en el que la muerte de una pareja primigenia y edénica pro-
moverá una progenie renovada. Estos hombres y mujeres nue-
vos, dice el personaje Facundo Galván, “algún día cosecharán 
en esta pampa el fruto de tanta sangre” (1998, p. 74). La muer-
te de la otra Antígona, la furiosa, por el contrario, es colectiva: 
“No fue Dios quien la dictó ni la justicia. (Ríe) ¡Los vivos son la 
gran sepultura de los muertos! ¡Esto no lo sabe Creonte! ¡Ni 
su ley!” (Gambaro 1989, p. 202). Justo en el medio de la muer-
te de estas dos Antígonas se encuentra lo que Steiner señalaba 
como una característica del mito, que es la distinción entre lo 
público y lo privado, entre el individuo y la comunidad: la de 
Antígona Vélez, la mártir, se ordena como una muerte públi-
ca en favor de un proyecto de nación; la de la otra Antígona, 
la furiosa, se multiplica para abarcar en ella los casos íntimos e 



764	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

individuales de otras Antígonas, otros Polinices. Por ello, la cer-
tidumbre marechaleana no tiene cabida en Gambaro. 

Precisamente en torno a los vaticinios parciales y sus expre-
siones sobre la muerte “sobrada” de los amantes, Javier de 
Navascués explica que “Marechal quiere dar algunas pistas para 
desentrañar un mensaje que nada tiene del fatalismo griego 
y sí mucho del optimismo histórico cristiano” (1998, p. 18). 
Esto podría explicar “el bárbaro sacrificio de los amantes”, y la 
muerte de la heroína como un concilio, una ofrenda: “porque 
Antígona debe morir para que se cubra de flores el desierto” 
(Marechal 1998, p. 68). Si en AV el sacrificio por amor es un 
reclamo de esperanza, AF debería situarse, más bien, entre el 
amor y el odio, como en un arrebato amoroso que se anuncia 
desde su epíteto. Abatida por la burla y la falsa misericordia de 
Creonte, Antígona se revela tal como la heroína sofoclea en uno 
de los diálogos más poderosos y emotivos de la obra de Gamba-
ro, citados anteriormente: una heroína nacida para compartir 
el amor, a pesar del triunfo del odio y la ruptura de toda espe-
ranza (el silencio). 

Para Marechal, la sangre y las lágrimas que han de llenar 
de flores el desierto, tanto en el presente como en el futuro de 
la pampa, son las derramadas por y para los amantes. La locu-
ra de la heroína clásica se desdibuja, aunque no el nefas, que 
se transfigura en sacrificio de amor maternal. Así, no sólo se 
desvanece la genealogía incestuosa con el desplazamiento de 
Yocasta fuera del relato, sino que además se suprime con ello 
la noción de la hamartia que recae sobre todos los labdácidas. 
Sin la supresión del “error trágico” no podría comprenderse la 
reelaboración que Marechal hace del mito en función del pro-
yecto de nación que propone en su Antígona, y que de alguna 
manera se alimenta del optimismo justicialista del peronismo. 
En AF, caso contrario, las únicas flores serán aquellas marchitas 
en la corona de Antígona: su sacrificio no será el humus de la 
pampa, ni de su sangre en el suelo crecerán flores, como sí ocu-
rriría –según recuenta el poeta Páncrates de Alejandría– con 
el bitinio Antinoo (de antheo, ‘el que florece’), herido durante 
la caza de un león, y de cuyo humor derramado brotaría la flor 
que lleva su nombre (antinóeios).

Las intervenciones que llevan a cabo Marechal y Gambaro 
de la tragedia de Sófocles son múltiples como variadas. Encon-
trar distancias entre las obras responde, desde luego, al hori-
zonte ético y estético desde el cual cada autor escribe, y las 



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 765

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

cercanías o continuidades, como se ha visto, son producto de 
la apropiación de un tema que ha logrado adaptarse a diferen-
tes tradiciones y contextos sociopolíticos. La fuerte impronta 
de la pampa en la recreación del mito griego sirve al escritor 
argentino “con el firme propósito de «universalizar las esencias 
nacionales»” (Navascués 1998, p. 18); en cambio, en la obra de 
Gambaro, tal parece que el sentido es inverso: “Es y no es exac-
tamente la Antígona de Sófocles, desde luego”, dice la autora 
porteña, “mis obras pueden transcurrir en la Grecia Antigua o 
en la Francia de 1700, pero la mirada es la mirada de una argen-
tina, porque los datos de mi experiencia son los de la realidad 
de mi país. Cuando uno escribe teatro o ficción hace uso de su 
memoria y de la memoria colectiva de su propio entorno” (en 
Roffé 1999, p. 114). La suya es una propuesta sobre cómo entre-
ver, en la universalidad atemporal del relato, la contemporanei-
dad del acontecer político y social. 

Decir siempre lo importante

La persistencia del mito de Antígona en distintos imaginarios 
culturales demuestra su cualidad de topos de longue durée. Por 
un lado, la versatilidad del tema para adaptarse a distintos con-
textos conflictivos se debe principalmente, como indica George 
Steiner (2009), a cinco condiciones que son indisociables entre 
sí: el conflicto entre lo privado y lo público, la confrontación 
entre las leyes divinas y las humanas, las fricciones entre el Esta-
do y la familia, la razón privada frente al bienestar público y el 
legalismo coercitivo frente al humanismo instintivo (pp. 55 y 
100). El resurgimiento y auge del relato clásico, por otro lado, 
se debe a tres causas capitales: las adaptaciones y traducciones 
que se hacen del texto en 1530 más la difusión de Le Voyage 
du jeune Anarchasis (1788), del abate Jean-Jacques Barthélemy, 
novela en que se detalla el arrebato de su joven protagonista 
ante la pieza clásica; el interés simultáneo que el mito suscitó en 
Hegel, Hölderlin y Schelling durante el siglo xviii; y la famosa 
representación del texto que Goethe organizó el 28 de octubre 
de 1841, bajo la dirección de Ludwig Tieck (Steiner 2009, pp. 
21-23). Una cuarta razón se asoma en su ensayo, aunque, dice, 
probablemente sea menor: el entierro de personas aún con 
vida, tema que “sojuzga y domina las imaginaciones de fines del 
siglo xviii y principios del xix” (p. 33).



766	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

Esta última causa, como se constató en AF, forja una mar-
ca indeleble que efectivamente se asocia con la revivificación y 
reelaboración de la Antígona durante períodos de agitación 
social y política22. Griselda Gambaro también actualiza una Antí-
gona ceñida, por obvias razones, a un fondo histórico y social 
que no se desglosa llana y directamente en el texto; sin embar-
go, provoca, por medio de las distintas pistas que siembra en la 
escritura, la sensación de continuidad y vigencia según temas 
contemporáneos y, al mismo tiempo, lejanos, insertos en una 
larga tradición:

Esta Antígona no es la adaptación ni la versión de la Antígona 
de Sófocles. Ciertas obras no lo permiten sin que el intento cai-
ga en la pretensión. Antígona furiosa toma el tema de Antígona, 
entresaca textos de la obra original y de otras obras, arma una 
nueva Antígona fuera del tiempo para que paradójicamente nos 
cuente su historia en su tiempo y en el nuestro (Gambaro, apud 
Contreras 1994, p. 143)23.

Y ante la gran deuda de Steiner con la tradición latinoame-
ricana, Rómulo Pianacci dedica por su parte un arrojado pero 
puntual estudio sobre el mito desde la dramaturgia con obras 
publicadas, o sólo representadas pero inéditas, entre 1951 y 
2014. Según el crítico, en Argentina encontramos catorce Antí-
gonas24, en México se registran cinco, en Cuba se escriben cua-

22  Recordemos, en este sentido, tan sólo algunas de las versiones euro-
peas escritas en el siglo xx, de amplia difusión en Latinoamérica, y que se 
enmarcan por períodos de guerra y posguerra. La primera de ellas, en 1922, 
de Jean Cocteau, seguida en 1939 por la de Salvador Espriu, en 1944 por 
la de Jean Anouilh, en 1948 por la de Bertolt Brecht, y en 1955 por la de José 
Bergamín. La sangre de Antígona, de Bergamín, se escribe durante su exilio 
en París, en 1955, pero se publicaría hasta 1983, en Primer Acto. Posterior-
mente, la primera representación de la que se tiene registro tendría lugar 
en 1996, a cargo del director Guillermo Heras, en la Facultad de Teatro de 
la Universidad de Cuyo, en Argentina.

23  Este fragmento formó parte del texto que Gambaro incluyó como 
introducción en el “Programa” para el estreno de la obra. 

24  Las nombro por orden de escritura: Antígona Vélez (1951) de Leopol-
do Marechal; El límite (1958) de Alberto Zavalía; Antígona furiosa (1986) de 
Griselda Gambaro; La cabeza en la jaula (1987) de David Cureses; Golpes a mi 
puerta (1988) de Juan Carlos Gené; In memoriam Antigonæ (1999, inédita) de 
Rómulo Pianacci; Antígonas: linaje de hembras (2001) de Jorge Huertas; Antí-
gona… con amor (2003) de Hebe Campanella; Antígona, ¡no! (2003, inédita) 
de Yamila Grandi; Antígona Hot (2009, inédita) de Antonio Celico y Manuel 



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 767

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

tro, en Uruguay, Venezuela, Chile, Perú y Colombia se tiene 
conocimiento de dos en cada caso, y finalmente están Nicara-
gua, Puerto Rico, Brasil y República Dominicana con una Antí-
gona en cada país25. Pero a pesar del gran esfuerzo por crear 
un largo inventario sobre las Antígonas en América Latina, las 
conclusiones que Pianacci ofrece sobre las piezas de Marechal 
y Gambaro se antojan limitadas:

Marechal con un echeverriano romanticismo tardío o “neocrio-
llismo” encaja dentro de los moldes de un costumbrismo de 
cartón-piedra, con gauchos ladinos y patrones benevolentes que 
bailan el pericón, descritos por el cine de Buenos Aires o el “melo-
drama norteño” de Juan Oscar Ponferrada con El Carnaval del 
Diablo. La Gambaro, treinta y siete años más tarde, maniobra de 
igual manera al estructurar una obra de acuerdo con operaciones 
transtextuales del teatro off o under, a esta altura ya canónico, que 

Longueira; Antígonas (2009, inédita) de Alberto Muñoz; Antígona fantasma 
(2013, inédita) de Daniel Fermani; Antígona en sintonía (2013, inédita) de 
Adrián Giampagni; y Antígona 1.11.14 del Bajo Flores (2013, inédita) de Mar-
celo Marán. 

25  Quedará pendiente ampliar este coro trágico con otras Antígonas, 
desde la poesía, la narrativa, el ensayo, la performance u otros registros artísti-
cos. Por poner tan sólo un ejemplo, la Antígona González, escrita en 2012 por 
la mexicana Sara Uribe: en su novela con licencia copyleft, Uribe se apropia 
del mito clásico para relatar literariamente el hallazgo de setenta y dos cuer-
pos de migrantes centroamericanos en San Fernando, Tamaulipas, en 2010, 
con el propósito de visibilizar a las víctimas de la llamada “guerra contra el 
narco” y para evidenciar la perversa lógica de la necropolítica actual. Entre 
sus páginas, asimismo, Uribe alude a las Antígonas de Marechal y de Gam-
baro, muestra de que el tema trágico es motivo de diálogo, continuidad y 
sintonía en términos artísticos, pero también políticos. El horizonte al que 
hace referencia AF es, desde luego, el de la dictadura. Pero también refleja 
las condiciones de un período marcado por una estricta censura cultural y 
artística (“listas negras”, clausura de teatros, persecución y desapariciones, 
requisa y quema de libros), o la prohibición expresa de autores y artistas 
considerados “subversivos”. El conflicto por las Islas Malvinas en 1982 fue 
el último destello beligerante de “El Proceso” antes de su término en 1983. 
Los años inmediatos a la posdictadura supusieron el recrudecimiento de las 
protestas civiles para dar voz a las víctimas, en medio de una frágil vuelta a 
la democratización. Un reconocido primer intento por visibilizar el crimen 
de Estado se materializó en el libro Nunca más, también conocido como 
“Informe Sábato” –por ser el escritor Ernesto Sábato quien liderara la Comi-
sión Nacional sobre la Desaparición de Personas– en 1984, que investiga y 
documenta la violación sistemática de los derechos humanos con el fin de 
“indagar la suerte de los desaparecidos en el curso de estos años aciagos de 
la vida nacional” (“Prólogo”, en Sábato 1984, p. 7).



768	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

articulan al legendario Instituto Di Tella…, con Batato Barea, 
pasando por las obras de Emeterio Cerro, el dúo Urdapilleta / 
Tortonese y el Parakultural (2015, pp. 101-102)26.

Si bien es cierto que la temporalidad de AV sitúa la acción 
durante el período sarmientino y rosista, ello no implica un 
“echeverriano romanticismo tardío” o una propuesta estética 
desfasada, sino todo lo contrario: la actitud de Marechal, su 
relectura de la historia y de un proyecto de nación a partir del 
mito clásico podría asociarse más con las enseñanzas de uno de 
sus maestros, Alfonso Reyes, quien relee a los clásicos y los mitos 
antiguos en la historia nacional mexicana –de ahí el “universali-
zar las esencias nacionales”, que señalaba atinadamente Navas-
cués. Hay que agregar que esto también acerca a Marechal a los 
distintos debates sobre el ser nacional de las décadas de 1940 
y 1950, debates que se sostuvieron en toda Hispanoamérica. 

Sobre el contexto que refiere Pianacci en torno a AF, algu-
nos apuntes más. La dramaturgia de Gambaro nace y se nutre 
del Di Tella en los años sesenta, sí, pero la década de 1980 supuso 
constreñidas condiciones culturales tanto para la autora como 
para el Instituto, momento en que ella colaboró más bien con 
Teatro Abierto (1981-1983), al regreso de su exilio. Durante el 
tiempo de Teatro Abierto, movimiento “de clara connotación 
política” que para Gambaro “fue teatro y algo más que teatro” 
(en Arancibia y Mirkin 1992, p. 228), la escritora participó con 
la obra Decir sí (1981); en cambio, poco o nada se dice sobre su 
participación, si acaso la hubo, con Parakultural, centro mul-
tidisciplinario underground conocido también por su incursión 
artística a mediados de los años ochenta y hacia los noventa. Es 
decir, las circunstancias que rodean la propuesta gambariana y 
la de sus contemporáneos en los años setenta y ochenta confi-
guran un tipo de teatro reactivo, y sólo en ese sentido “menos 
visible”, a causa de la censura y la persecución del Estado. Por 

26  Los artistas aludidos por el crítico –Barea, Cerro, Urdapilleta y Torto-
nese– fueron reconocidos por su adhesión al Centro Parakultural y a otros 
sitios no convencionales en los que llevaban a cabo sus propuestas. Se trata, 
particularmente, de una generación de escritores, actores y performers argen-
tinos nacidos entre los años cincuenta y los años sesenta, y, hasta donde 
se tiene registro, no colaboraron con Griselda Gambaro. La comparación 
entre estas generaciones (o entre el Di Tella y el Parakultural, vigentes en 
décadas distintas), así como el ánimo “tardío” que Pianacci señala en Gam-
baro y en Marechal, en este sentido, nos parecen sobrados.



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 769

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

último, lo que Pianacci entiende en Gambaro como una ope-
ración transtextual “tardía” (“treinta y siete años más tarde”, 
dice) es producto de ignorar los procedimientos reescriturales 
que la autora emplea a lo largo de toda su obra, y que no son 
sólo una expresión de los años ochenta.

En las palabras finales de Pianacci, especialmente en el 
fragmento citado sobre Gambaro, se perciben más bien los 
argumentos de otra voz: la del dramaturgo y actor porteño 
Rafael Spregelburd27. En un álgido debate que Gambaro y Spre-
gelburd sostuvieron en 2007, la dramaturga lo criticó dura-
mente después de que aquél afirmara que su “generación ha 
logrado recuperar una situación gozosa del teatro, liberado del 
imperativo de «decir lo importante»” (en Rodríguez Ballester 
2007, s.p.), refiriéndose al teatro de los años ochenta. La res-
puesta abierta de Gambaro explica cómo concibió –y aún con-
cibe en su producción actual– su teatro durante los años en 
que escribe AF:

El teatro es muchas cosas, entre ellas ideológico… También la 
ideología nos revela cuando rechazamos “decir lo importante”. 
Que se haga bien o mal es otro asunto. El teatro es una expe-
riencia lúdica, pero el juego se banaliza si callamos lo importan-
te como un valor que la sociedad no necesita (Gambaro 2015 
[2007], pp. 1730-1735).

27  Remito a las declaraciones que Spregelburd hiciera públicas el 12 
de mayo de 2007, en una nota titulada “La importancia de llamarse teatro”, 
para el diario Clarín, en Buenos Aires: “Es muy difícil que las generaciones 
se entiendan. Más bien tratan de aleccionarse unas a otras. O más bien hay 
una generación que siempre trata de aleccionar a la otra. Yo lo sé en carne 
propia, y no es tema que me apasione: nos llaman «teatro joven», nos quie-
ren transferir los modelos que sirvieron para ellos. Es un síntoma evidente 
de vejez. La vejez no es ni buena ni mala, es natural, y yo estaré allí algún 
día. Pero no hoy. Hoy veo que estas correcciones que se me quieren hacer 
implican un retroceso enorme, como cuando en los 80 muchos autores de 
prestigio se burlaban de Batato Barea o de Alejandro Urdapilleta, o despre-
ciaban el fenómeno Parakultural” (s.p.). Léase asimismo la adenda que el 
crítico de teatro Jorge Dubatti publica sobre el mismo tema, el mismo día, 
también para Clarín, bajo el título “Un lamentable malentendido”: “Todos 
amamos a Griselda Gambaro. Todos respetamos su obra incondicionalmen-
te… Justamente, por todo esto, nos permitimos creer que la nota de Ñ que 
ella firma el sábado pasado, sencillamente no es de ella. Esta no es Griselda. 
«La Gambaro» no pudo escribir eso [sobre Spregelburd]… Ojalá Griselda 
decida no incluir [esta discusión] en sus radiantes obras completas” (s.p.).



770	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

Esta noción de lo importante en los años ochenta es el resul-
tado de una insignia que comienza a forjarse desde los años 
sesenta, en el marco de una violencia generalizada (la dictadu-
ra de Onganía, “El Cordobazo”, protestas sindicales y estudian-
tiles, represiones militares, guerrillas urbanas), momento en 
que la huella distintiva de la producción dramática argentina 
fue la politización del teatro: ya desde el realismo o la neovan-
guardia del teatro de recinto, ya desde los precursores del café-
concert, hasta los contingentes teatrales militantes que acercaban 
el arte escénico al conurbano bonaerense y otras provincias. 
Los subsecuentes años setenta, los llamados “años de plomo”, 
vieron al heredero teatro politizado madurar hacia propuestas 
estéticas más pujantes y reactivas, aún a pesar de las censuras, 
las “listas negras”, y a pesar incluso de los exilios o las desapa-
riciones forzadas. Estas condiciones –los mecanismos represi-
vos y la politización del teatro– fueron las grandes fuerzas de 
una dramaturgia que “se vio obligada a metaforizar en aten-
ción tanto a la posible censura exterior como a una previsora 
autocensura interna” (Fernández 1992, p. 49). Este enmascara-
miento templó un tipo de “lenguaje elíptico”, sostiene Gerardo 
Fernández, pues efectivamente la realidad se envolvió ingenio-
samente con símbolos y analogías, signos codificados y articula-
dos de manera tal que su sentido no languideciera ante el ojo 
del público receptor. 

La obra de Gambaro no fue la excepción durante los años 
en que tuvo mayor efecto este enmascaramiento del arte. De 
ahí, también, que las lecturas críticas tiendan siempre a la inter-
pretación politizada y la exposición de analogías entre texto y 
contexto. Lectura innegable, por cierto, tanto como necesaria, 
pero básica; básica, porque evidentemente cimenta una plata-
forma sólida desde la cual el imperativo se vuelve, a su vez, otro: 
desvelar cuáles son las sintonías que subyacen, diacrónicamen-
te, en esta constelación de textos puestos en diálogo. A partir 
de Sófocles y su Antígona, Gambaro reconoce también el largo 
alcance, a través del tiempo, de ese mito que conlleva algunos 
de los conflictos más hondamente humanos:

Pero esa responsabilidad [con el presente] abarca también ocu-
parse de aquellos temas que han acuciado a la humanidad desde 
el origen de los tiempos, los que preocuparon a Sófocles, Shakes-
peare, Brecht, Beckett. Los temas de Antígona, Rey Lear, Galileo 
Galilei, Esperando a Godot; la justicia y el desafío al poder, la ambi-



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 771

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

ción y el abandono, el conflicto con la verdad, el deseo que se 
consume en la espera (Gambaro 2015 [2007], p. 1721).

De la misma manera, Kierkegaard advirtió cómo el tema 
clásico desvanece las fronteras entre la vida y la muerte, y se 
pregunta: “¿No se siente uno poseído de cierta amargura cuan-
do considera que, a pesar de que el mundo esté cambiando, 
la representación de lo trágico ha permanecido inmutable en 
su agenda, como inmutable se conserva ese don, natural en el 
hombre, de verter lágrimas?” (2003 [1843], pp. 10-11). La Antí-
gona furiosa de Gambaro reúne en un solo caudal las voces de 
sus homólogas (la de Sófocles, la de Yourcenar), para configu-
rar un personaje igualmente proteico, que asimila en sí otros 
relatos y personajes afines como Ofelia, Hamlet y Antinoo. 
Como lo demuestran sus reescrituras, el teatro de Gambaro 
busca “decir lo importante” dialogando con una larga tradi-
ción literaria, cultural, y a la vez, con su entorno inmediato en 
un reiterado asedio a lo más elemental y simultáneamente uni-
versal del ser social.

La escritura gambariana se fundamenta en el comentario 
crítico sobre otras obras, incluso la obra propia. Y quien se 
apropia citando enfrenta invariablemente la “contradicción 
entre escritura social y apropiación privada”, experimenta los 
cambios de función textual de lo que parodia (cambios atra-
vesados “por el cruce entre la literatura y la sociedad”), para 
lo cual requiere “reconstruir en primer lugar las condiciones 
históricas, sociales e ideológicas que hacen posible el cambio 
que la parodia vendría a expresar” (Piglia 2014, pp. 42-43). 
Las reescrituras exigen siempre una voluntad de continuidad, 
pero también de transformación, invitan al reconocimiento de 
influencias y distanciamientos, porque el escritor debe impo-
nerse ante todo como un lector voraz: “Yo siempre digo que 
empecé a escribir cuando empecé a leer” (Gambaro, en Dura-
ñona 1992, p. 408). La crítica no ha sido ajena a esta forma 
peculiar de escritura en sus obras, una propuesta artística que 
va más allá del simple desvelamiento de influencias o fuentes 
literarias. Entender estos entretejidos y estas imbricaciones dis-
cursivas como un tipo de “mestizaje cultural” nos resulta una 
figura iluminadora al momento de adentrarnos en los ceñi-
dos procedimientos de identificación y distinción, de recrea-
ción transgresora en su poética. Esta peculiar noción (la de 
“mestizaje cultural”), precisamente la recobramos a partir de la 



772	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

concepción de la propia autora acerca de la pieza central que 
estudiamos aquí, su Antígona furiosa:

Sí, creo que en esta pieza es donde el mestizaje cultural se hace 
más evidente. De cualquier forma, Antígona es un personaje del 
que se han apropiado en todas partes. Los griegos dieron mucho 
de sí. Pero nuestra manera de apropiarnos es muy diferente a 
la de los creadores que producen en los grandes centros cultu-
rales… Los argentinos no nos podemos dar ese lujo, porque no 
tenemos el tiempo ni las condiciones económicas para dedicarnos 
a investigar. Entonces, tomamos un atajo; usamos, si se quiere, 
nuestra ignorancia y lo que sabemos. A partir de ahí, imaginamos 
e inventamos otra cosa para hablar de nuestra propia realidad… 
Es y no es exactamente la Antígona de Sófocles, desde luego (en 
Roffé 1999, pp. 113-114).

Su Antígona proviene del mestizaje, del conocimiento críti-
co de las condiciones sociales y culturales que motivan la apro-
piación y el “cambio” del texto reescrito, pero también proviene 
de la voluntad de que sea “otra cosa” para hablar de la realidad 
presente. Para Gambaro, y retomando sus propias palabras, este 
largo proceso de apropiación que recorre sus obras es un proce-
so en el que está en juego el “imaginar” e “inventar” “otra cosa 
para hablar de nuestra propia realidad”. Hay en ese gesto reite-
rado una clara voluntad de revaloración, transformación, adap-
tación e integración tanto textual como contextual. Y tal como 
la metáfora sociológica y política, incluso filosófica, lo deman-
da, no podríamos comprender este “mestizaje” sin antes verlo 
como un hecho complejo, sistémico, multifactorial, en ocasio-
nes problemático, en cuya sinergia se templa una visión para 
afrontar y descifrar el acontecer del mundo. 

Todo discurso escrito desde estos ingenios reescriturales se 
comporta como un atlas de viaje, donde el conjunto de sus ele-
mentos semejantes contribuye a la proyección de un destino. 
Pero visto en singular, su valor es mayor a la suma de todas sus 
partes, y mayor todavía a una simple larga lista de obras y auto-
res apropiados. No es, por lo tanto, en Gambaro un mecanis-
mo expropiador y acumulativo, sino la marca de una voluntad 
conciliadora. Como narradora, dramaturga, crítica y ensayis-
ta, la escritora busca desentrañar su presente desde los asedios 
de la palabra. Gambaro, lectora perspicaz, generosa escrito-
ra, nos hace entrega así de su lectura cartográfica del devenir 



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 773

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

humano: impulsada un tanto por la prístina guía del mundo, 
que es el arte, y otro tanto por la agudeza de su invención.

Referencias

Abel, Lionel 1969. Metatheatre. A new view of dramatic form, Hill & Wang, 
New York.

Arancibia, Juana y Zulema Mirkin 1992. “Introducción”, en Teatro argen-
tino durante el Proceso (1976-1983). Ensayos críticos y entrevistas. Eds. Jua-
na Arancibia y Zulema Mirkin, Editorial Vinciguerra-Instituto Literario 
y Cultural Hispánico, Buenos Aires. (Colección Estudios Hispánicos, 2).

Bergua Cavero, Jorge 1982. “Introducción”, en Sófocles, Tragedias. Trad. 
de Assela Alamillo, rev. por Carlos García Gual, Gredos, Madrid, pp. 
i-xxxii.

Brecht, Bertolt 1963 [1954]. “Intimidation par les classiques”, Écrits sur 
le théâtre, L’Arche, Paris, pp. 577-579.

Compagnon, Antoine 1979. La seconde main ou le travail de la citation, Édi-
tions du Seuil, Paris.

Compagnon, Antoine 2015 [1998]. El demonio de la teoría. Literatura y senti-
do común. Trad. Manuel Arranz, Acantilado, Barcelona.

Contreras, Marta 1994. Griselda Gambaro. Teatro de la descomposición, Edi-
ciones Universidad de Concepción, Concepción.

Domínguez, María Alicia 1953. Niños felices. Libro de lectura para primer gra-
do superior, Editorial Kapelusz, Buenos Aires. 

Dubatti, Jorge 1999. “El teatro como crítica de la sociedad”, en Historia crí-
tica de la literatura argentina. Dir. Noé Jitrik. T. 10: La irrupción de la crítica. 
Dir. Susana Cella, Emecé Editores, Buenos Aires, pp. 259-273.

Dubatti, Jorge 2007. “Un lamentable malentendido”, Clarín, Buenos Aires, 
(sec. “Espectáculos: Debate”) 12 de mayo, en t.ly/owh9 [consultado en 
marzo de 2017].

Durañona, Marina 1992. “Entrevista con Griselda Gambaro”, Alba de Amé-
rica, 10, 18/19, pp. 407-418.

Fernández, Gerardo 1992. “Historias para ser contadas”, en Teatro argenti-
no contemporáneo. Antología. Dir. Moisés Pérez Coterillo. Coord. Gerardo 
Fernández, Fondo de Cultura Económica, Madrid pp. 13-63.

Gambaro, Griselda 1989. Teatro 3, Ediciones de la Flor, Buenos Aires.
Gambaro, Griselda 1999. Escritos inocentes, Norma, Buenos Aires. 
Gambaro, Griselda 2015 [2007]. “Decir lo importante”, en El teatro vulne-

rable, Alfaguara, Buenos Aires, pp. 1708-1740. [Versión para Kindle].
Genette, Gérard 1989 [1982]. Palimpsestos. La literatura en segundo grado. 

Trad. Celia Fernández Prieto, Taurus, Madrid.
Guillén, Claudio 1985. Entre lo uno y lo diverso. Introducción a la literatura 

comparada, Crítica, Barcelona.
Kierkegaard, Søren 2003 [1843]. Antígona. Trad. Juan Gil-Albert, Renaci-

miento, Sevilla.



774	 GRISELDA CÓRDOVA ROMERO	 NRFH, LXIX

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

Kristeva, Julia 1997. “Bajtin, la palabra, el diálogo y la novela”, en Intertex-
tualité. Francia en el origen de un término y desarrollo de un concepto. Comp. 
Desiderio Navarro, UNEAC, Casa de las Américas, La Habana, pp. 1-24.

Lafon, Michel 1990. Borges ou la réécriture, Éditions du Seuil, Paris. 
Llurba, Ana María 1998. “Antígona furiosa, ¿una voz femenina?”, Gramma, 

10, 30, pp. 20-31.
Marechal, Leopoldo 1998. Obras completas. T. 2: El teatro y los ensayos, Per-

fil Libros, Buenos Aires.
Moset, Ulises 2017. “El teatro rosarino como fuerza movilizadora de la 

memoria sobre la última dictadura”, La Capital, Rosario, (sec. “Escena-
rio”) 23 de marzo, en t.ly/YwaL [consultado en marzo de 2017].

Navascués, Javier de 1998. “Réquiem por un teatro incompleto”, en Leopol-
do Marechal, Obras completas. T. 2: El teatro y los ensayos, Perfil Libros, Bue-
nos Aires, pp. 11-27.

Parra de Ruiz de los Llanos, Mabel 2001. “De Sófocles a Gambaro: his-
toria del poder”, Cuadernos de la Facultad de Humanidades y Ciencias Socia-
les. Universidad Nacional de Jujuy, 16, pp. 123-131.

Pellettieri, Osvaldo 1997. Una historia interrumpida. Teatro argentino moder-
no (1949-1976), Galerna, Buenos Aires.

Pérez Gómez, Leonor 2011. “Observaciones sobre las pasiones en la estruc-
tura profunda de las tragedias de Séneca: importancia e interpretacio-
nes del furor”, Florentia Iliberritana, 22, pp. 149-168.

Perón, Juan Domingo 1958. La fuerza es el derecho de las bestias, El Soberano, 
Buenos Aires, versión para Kindle.

Pianacci, Rómulo 2015. Antígona: una tragedia latinoamericana, Losada, Bue-
nos Aires.

Piglia, Ricardo 2014. “Parodia y propiedad”, en Crítica y ficción, Debolsi-
llo, Barcelona, pp. 40-43. [Versión para eBook].

Pimentel, Luz Aurora 1993. “Tematología y transtextualidad”, Nueva Revis-
ta de Filología Hispánica, 41, pp. 215-229; doi: 10.24201/nrfh.v41i1.931.

Pimentel, Luz Aurora 2012. Constelaciones. T. 1: Ensayos de teoría narrativa 
y literatura comparada, Iberoamericana, Madrid.

Poniatowska, Elena 1991. “Mujer y literatura en América Latina”, en Los 
novelistas como críticos. Comps. Norma Klahn y Wilfrido Corral, Fondo 
de Cultura Económica, México, pp. 308-317.

Reato, Ceferino 2014. “Cuando Perón rompió con Montoneros”, Clarín, 
Buenos Aires, (sec. “Política”) 1o de mayo, en t.ly/7IGN [consultado en 
marzo de 2017].

Reisz, Susana 1995. “Antígona entre el amor y el furor (o Griselda Gamba-
ro ante el viejo Sófocles)”, Synthesis, 2, pp. 93-106.

Rodríguez Ballester, Alejandra 2007. “Entrevista a Rafael Spregelburd”, 
Revista Ñ, Clarín, Buenos Aires, 14 de abril.

Roffé, Reina 1999. “Entrevista a Griselda Gambaro”, Cuadernos Hispano
americanos, 588, pp. 111-124.

Sábato, Ernesto 1984. Nunca más. Informe final de la Comisión Nacional sobre 
la Desaparición de Personas, Editorial Universitaria de Buenos Aires, Bue-
nos Aires.



NRFH, LXIX	 ANTÍGONA FURIOSA	 775

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXIX, 2021, núm. 2, 739-775
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v69i2.3754

Shakespeare, William 2015 [1609]. Hamlet. Ed. bilingüe del Instituto 
Shakespeare dirigida por Manuel Ángel Conejero Dionís-Bayer, con 
introd. de Cándido Pérez Gállego, Cátedra, Madrid.

Sicot, Bernard 2011. Reseña de “Rose Duroux et Stéphanie Urdician 
(eds.), Les Antigones contemporaines (de 1945 à nos jours)”, Bulletin Hispa-
nique, 113, 2, pp. 816-821; doi: 10.4000/bulletinhispanique.1480.

Sófocles 2002. Antigone. Éd. bilingue. Trad. Paul Mazon. Postfacier Nicole 
Loraux, Les Belles Lettres, Paris.

Spregelburd, Rafael 2007. “La importancia de llamarse teatro”, Clarín, 
Buenos Aires, (sec. “Espectáculos: Debate”) 12 de mayo, en t.ly/ppSE 
[consultado en marzo de 2017].

Steiner, George 2009. Antígonas. La travesía de un mito universal por la histo-
ria de Occidente, Gedisa, Barcelona.

Teixidó, Lucrecia y Sergio Bufano 2015. Perón y la Triple A. Las 20 adver-
tencias a Montoneros, Editorial Sudamericana, Buenos Aires. 

Vilanova, Ángel 1999. “Nuevas aproximaciones a las Antígonas ibe-
roamericanas”, Nueva Revista de Filología Hispánica, 47, pp. 137-150; doi: 
10.24201/nrfh.v47i1.2618.

Yourcenar, Marguerite 1974. Mémoires d’Hadrien, Gallimard, Paris.
Yourcenar, Marguerite 2016. Cuentos completos, Penguin Random House, 

Barcelona.


