
D.R. © 2020. Nueva Revista de Filología Hispánica
Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial (CC BY-NC) 4.0 International

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Las gramáticas misioneras sobre 
la lengua quechua a través de sus 

paratextos

MISSIONARY GRAMMARS OF THE QUECHUA LANGUAGE 
AS SEEN THROUGH THEIR PARATEXTS

Ana Segovia Gordillo
Universidad Rey Juan Carlos

ana.segovia@urjc.es

Resumen: Este artículo arroja luz sobre quiénes fueron los autores de las 
gramáticas misioneras del quechua, sus motivaciones al concebirlas, sus des-
tinatarios, qué lenguas estaban implicadas y cuáles fueron sus métodos. Para 
ello, usamos como corpus de estudio los paratextos de las gramáticas sobre el 
quechua de los siglos xvi, xvii y xviii, tradición en que predominó la orden 
jesuita, cuyas artes, según veremos, procuraban instruir a los responsables de 
la doctrina en las variedades dialectales de los indígenas, cuya colaboración 
en tales tareas se erigió en pilar fundamental para refinar los métodos de 
trabajo utilizados.

Palabras clave: gramáticas; paratexto; lingüística misionera; quechua; 
jesuitas. 

Abstract: This article focuses on the authors of colonial grammars of the 
Quechua language, their motivations, the intended readers, what languages 
were included and the different methods used to codify the indigenous lan-
guages. To this end, we used 16th, 17th and 18th century Quechua grammar 
books, paying special attention to the study of their paratexts. The main 
conclusions are: Jesuits are predominantly the authors; their works fulfill 
pedagogical and preaching objectives; the intended readers are other mem-
bers of the clergy; the authors were concerned with the dialectal varieties; 
and collaborating with native speakers is a fundamental way of gathering 
information.

Keywords: grammars; paratexts; missionary linguistics; Quechua; 
jesuits. 

Recepción: 23 de agosto de 2018; aceptación: 27 de marzo de 2019.



452	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Introducción

El interés sobre las obras lingüísticas de los misioneros ha sido 
señalado por diversos investigadores, como Hernández de León-
Portilla (1993); Sueiro Justel (2003); Ridruejo (2007a); Esparza 
Torres (201) o González Carrillo (2010), entre otros. Desde  
nuestro punto de vista, la pujanza de esta línea de investigación 
se debe, entre otras razones, a su interdisciplinariedad: como 
su estudio se puede llevar a cabo desde distintas perspectivas, es 
una parcela de conocimiento que resulta atrayente a lingüistas, 
historiadores y antropólogos. Con respecto a la historiografía 
lingüística, las investigaciones precedentes han demostrado que 
“a satisfactory history of linguistics cannot be written before 
the impressive contribution of missionaries is recognized” 
(Hovdhaugen 1996, p. 7), tesis que mantienen otros muchos 
investigadores como, por ejemplo, Calvo Pérez (1994), Esparza 
Torres (2010), Hernández (2013) o Zwartjes (2007). De hecho, 
a pesar del reciente surgimiento de esta disciplina y de sus con-
secuentes carencias, las investigaciones sobre este vasto campo 
de estudio avanzan con fuerza (Zwartjes 2012). 

Dadas las dimensiones de esta subdisciplina historiográfica, 
es obligado fijar los límites de este trabajo: el objetivo princi-
pal es estudiar las obras gramaticales sobre la lengua quechua 
compuestas durante la época colonial, aunque será inevitable 
aludir a los vocabularios que surgen en esta misma época. Son 
varios los trabajos dedicados a los aspectos lingüísticos de las 
gramáticas misioneras de la zona andina1. Sin embargo, falta-
ba un estudio que abordase la información contenida en lo que 
entendemos como paratexto de tales gramáticas2. A este respec-
to, es obligado citar a Genette (1987), para quien el paratexto 
es todo aquel texto que surge alrededor del texto propiamen-
te dicho, desde los prólogos y las tapas del libro (peritexto) 

1  Sin ánimo de ser exhaustivos, podemos citar los siguientes: Adelaar 
1993 y 1997; Cabarcas Antequera 2007; Calvo Pérez 1994, 2000, 2004, 
2005 y 2006; Cancino Cabello 2018; Dedenbach-Salazar Sáenz 2008; 
Dietrich 2000; Merma Molina 2009; Ragi 2010; Schmidt-Riese 2005 y 
2010; y Zwartjes 2007.

2 E ste tipo de análisis se ha aplicado en otros ámbitos de la lingüística 
misionera: para Mesoamérica, véase Esparza Torres 2003, 2005, 2014, 2015 
y 2017; para Filipinas, García-Medall 2010. Además, Cancino Cabello 
2017 ofrece una clasificación de los paratextos de las gramáticas escritas 
por los misioneros.



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 453

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

hasta las entrevistas al autor o la publicidad de la obra (epitex-
to). Además, Genette distingue entre aquello que es responsa-
bilidad del autor (peritexto o epitexto autorial) y aquello que 
depende de la editorial (peritexto o epitexto editorial). Así, “le 
paratexte est donc pour nous ce par quoi un texte se fait livre 
et se propose comme tel à ses lecteurs” (1987, p. 7). De su pro-
puesta, nos centraremos en el peritexto autorial: fundamental-
mente, el título, la dedicatoria y el prólogo, aunque también 
hemos considerado las aprobaciones, las licencias, las censuras 
y las producciones poéticas presentes en algunas de las gramáti-
cas estudiadas. De manera que, según la clasificación propuesta 
por Cancino Cabello (2017, p. 411), estudiaremos los “paratex-
tos legales”: “que se incluyen por obligación de la legislación”, 
y los “paratextos de la tradición escritural”, “incorporados por 
el deseo del autor de seguir un modelo anterior de obras meta-
lingüísticas y eclesiales”.

Coincidimos con López Alonso (2014, p. 145) en que “lo 
primero que se visualiza en un texto y que sirve para activar en 
el lector un posible sentido global se sitúa en la periferia del tex-
to o nivel del paratexto”. Por ello, nos proponemos dar a conocer 
los datos relevantes que los primeros gramáticos de la lengua 
quechua proporcionan en los textos preliminares de sus artes. 
De esta manera, contextualizaremos la producción lingüística 
del quechua durante la Colonia, aspecto que resulta clave para 
comprender el nacimiento de la lingüística misionera, fruto de 
toda una serie de circunstancias (sociales, religiosas, políticas y 
culturales) en concomitancia.

Marco metodológico y corpus de estudio

Pocos son los estudiosos que han tratado cuestiones metahis-
toriográficas de la lingüística misionera. Sin duda, es obligado 
citar el artículo de Zimmermann titulado “La construcción del 
objeto de la historiografía lingüística misionera” (2004), pues 
constituye una de las primeras reflexiones sobre este aspecto. 
El autor, de manera sistemática, enumera toda una serie de 
tareas aún pendientes en este campo de investigación entre 
las que encontramos la reconstrucción de métodos de trabajo 
de campo y los estudios sobre la formación de los lingüistas 
misioneros, sobre la influencia teológica en la concepción lin-
güística o sobre la actitud de los lingüistas misioneros frente 



454	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

a las lenguas indígenas (pp. 26-27). Inspirados en estas tareas 
y con el objetivo de contribuir al estudio de la “Historiografía 
de la Lingüística Amerindia” (Koerner 1994, p. 19), en nuestra 
investigación hemos intentado dar respuesta a las siguientes 
preguntas: quiénes fueron los autores y qué fines perseguían 
con la elaboración de estas gramáticas; quiénes eran los des-
tinatarios; qué lenguas están implicadas en la elaboración de 
los tratados gramaticales; y, finalmente, cuál es el método que 
seguían los misioneros en la composición de estos manuales3.

Con respecto al período estudiado, nos centraremos en la 
gramaticografía colonial. Para ello, tras revisar los aportes de 
Viñaza (1977 [1892]) y Niederehe (1995, 1999 y 2005), así como 
las bibliografías específicas sobre la lengua quechua elaboradas 
por Rivet y Créqui-Montfort (1951) y por Medina (1930), selec-
cionamos aquellas artes de la lengua quechua con paradero 
conocido4. El resultado de esta búsqueda arrojó nueve gramá-
ticas sobre el quechua compuestas entre 1560 y 1753, cuyas ree-
diciones coloniales también hemos tenido en cuenta.

Mannheim (1989, p. 25-26) sostiene que “desde mediados 
del siglo xvii en adelante, se dejó de lado el trabajo lingüísti-
co original en las lenguas aborígenes para atender las reedicio-
nes de Artes y los catecismos del siglo xvi y comienzos del siglo 
xvii”, aspecto que se puede comprobar en nuestra selección 
de gramáticas. Del siglo xvi destaca la aportación de Domin-
go de Santo Tomás, esto es, la Grammática o arte de la lengua gene-
ral de los indios de los reynos del Perú (1560), así como el Arte, y 
vocabvlario enla lengva general del Perv́ llamada quichua, y en la len-
gua española (1586). Del siglo xvii, hemos recopilado las tres 
reimpresiones del Arte, y vocabvlario (1603, 1604 y 1614) y seis 
gramáticas sobre esta lengua indígena: la Grammática y arte nve-
va dela lengva general de todo el Perú, llamada lengua qquichua, o 
lengua del inca (1607) de Diego González Holguín; el Arte dela 

3 A unque en las siguientes páginas nos limitaremos al estudio de la 
producción gramatical misionera del ámbito quechua, las conclusiones a 
las que llegaremos no se aplican exclusivamente a esta esfera, puesto que 
otras gramáticas americanas contemporáneas comparten los mismos objeti-
vos, los destinatarios, la metalengua, las lenguas de referencia y los métodos. 
Como muestra de ello, baste citar los estudios sobre el área mesoamericana 
de Esparza Torres (2003, 2007, 2014, 2015 y 2017) o Hernández de León-
Portilla (1993, 2007, 2009, 2010 y 2012).

4 Q uedan sin revisar, por tanto, textos como la Gramática de la lengua 
general del Cuzco (1633) del franciscano Diego de Olmos. 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 455

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

lengva qvechva general de los yndios de este reyno del Pirú (1616) de 
Alonso de Huerta; el Arte de la lengva quichua (1619) de Diego 
de Torres Rubio; el Arte de la lengva general de los indios del Perv́ 
(1648) de Juan Roxo Mexía y Ocón; el Arte de la lengua quichua 
general de indios del Perú (1690) de Juan de Aguilar y el Arte de la 
lengva general del ynga llamada qquechhua (1691) de Esteban San-
cho de Melgar. Sin embargo, en el siglo xviii se reduce con-
siderablemente el número de estudios gramaticales sobre el 
quechua: examinaremos las dos reimpresiones de la gramáti-
ca de Torres Rubio, ambas en Lima, hacia 1700 y en 1754, así 
como la Breve instrucción o arte para entender la lengua común de 
los indios según se habla en la provincia de Quito (Lima, Imprenta 
de la Plazuela de San Cristóbal, 1753)5.

Autores

Siglo xvi: Domingo de Santo Tomás y el autor del “Arte,  
y vocabvlario” (1586)

Domingo de Santo Tomás nació en Sevilla, estudió en los cole-
gios de San Pablo y de Santo Tomás y en 1520 ingresó en la 
orden de los dominicos. Con 41 años se embarcó a Perú, donde 
trabajó intensamente catequizando a los indígenas, fundando 
escuelas y conventos y, como no podía ser de otro modo, apren-
diendo la lengua quechua. Fue el primer catedrático de Prima 
Teología en la Universidad de San Marcos (Cerrón-Palomino, 
1995, pp. vii-ix). En los textos prologales de su gramática cita a 
san Pablo, pero también hace gala de su saber grecolatino, pues 
alude a Homero, Eurípides, Platón, Lisipo, Alejandro Magno, 
Quintiliano o Plutarco. Además, el dominico se ocupa de la 
descripción del quechua no sólo en su gramática, sino también 
en el Lexicón, o vocabulario de la lengua general del Perv́; sus obras 
fueron impresas en Valladolid en 1560. Por lo demás, Santo 
Tomás dedica el último apartado de su arte a la práctica de 
las reglas aprendidas con la “Plática para todos los indios” (cf. 
Taylor 2001), escrita en quechua y con una doble traducción al 
castellano (Cerrón Palomino 1995, p. xxi).

5  Con las excepciones de Huerta y Aguilar, en Alvar Ezquerra 2019 
se encuentran varios ejemplares de los textos analizados en este artículo. 



456	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Con respecto a la autoría del Arte, y vocabvlario, Calvo Pérez 
mantuvo en 2009 que “la autoría del Anónimo de 1586 se sus-
tentó en un trabajo colectivo preconciliar” (pp. 47-48). No obs-
tante, Cárdenas Bunsen (2014) la atribuye al cronista peruano 
Blas Valera, posibilidad que apunta también Cerrón Palomino 
(2014). Teniendo en cuenta esta tesis, el autor del arte de 1586 
sería el jesuita mestizo Blas Valera, experto en latín y en que-
chua (Egaña 1958, pp. 140-141). Como resalta Hyland (2003, 
p. 31), es su condición de mestizo lo que hace que Valera reci-
ba una formación singular: 

Blas was the product of a dual heritage in a newly created fron-
tier culture. On the one hand, his mother taught him respect 
for the great traditions of the Inca nobility. She must have spent 
many hours recointing to her son, in her native tongue, stories 
and poems about the Incas. On the other hand, Blas’s father took 
care to give his sons the best education available in the colony.

Tras unirse a los jesuitas en 1568, Valera trabajó en las misio-
nes de Huarochirí, Santiago del Cercado, Cuzco, Juli y Potosí, 
hasta que en 1582 volvió a Lima para trabajar en la traducción al 
quechua del catecismo católico (Hyland 2003, cap. 3). Recuér-
dese que en el Tercer Concilio Provincial Limense se aboga con 
fuerza por que la labor pastoral se realice en las lenguas indíge-
nas (Lisi 1990, pp. 125 y 225), motivo por el cual se prescribió 
la redacción y edición de un catecismo y un confesionario uni-
ficado en quechua, aimara y castellano que facilitaran la cate-
quesis de los indios6. Este proyecto de traducción en el que se 
implicó Valera hizo que entrara en contacto estrecho con José 
de Acosta, con quien tuvo discrepancias que salieron a la luz en 
numerosas ocasiones (Hyland 2003, p. 64). A finales de 1586, 
comienza una etapa difícil para Valera: por un lado, los padres 
jesuitas deciden excluir a los mestizos de la congregación; por 
otro, Valera es acusado de un crimen sexual y encarcelado en 
Lima (Hyland 2003, pp. 68 ss.). Tal vez éstos fueran los motivos 
por los que su nombre no apareciese en el Arte, y vocabvlario de 
1586, a pesar de que, en el prólogo de la obra, puede leerse con 

6  La Doctrina christiana, y catecismo para instrvcción de los indios, y de las de 
más personas, que han de ser enseñadas en nuestra sancta fe salió en 1584 de las 
prensas de Antonio Ricardo. Un año más tarde, vieron la luz el Confessionario 
para los cvras de indios y el Terecero catecismo y exposición de la doctrina christiana 
por sermones.



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 457

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

claridad una enfática primera persona del singular7. Desafortu-
nadamente, el paratexto de la obra de 1586 no aporta ningún 
otro dato relevante.

Siglo xvii: las reediciones del “Arte, y vocabvlario” de 1586,  
González Holguín, Huerta, Torres Rubio, Roxo Mexía,  
Aguilar y Sancho de Melgar

Entre las reediciones del Arte, y vocabvlario de 1586, encontra-
mos la Grammática y vocabolario publicada en Sevilla por Cle-
mente Hidalgo en 1603, el Vocabvlario enla lengva general del Perv́ 
impreso en Lima por Antonio Ricardo en 1604 y, finalmente, 
el Arte, y vocabvlario enla lengva general del Perv́, impreso de nue-
vo en Lima, esta vez por Francisco del Canto en 1614. Tanto 
la edición de 1603 como la de 1614 reproducen sin cambios 
el prólogo “Al lector” de 1586 firmado por Antonio Ricardo. 
Lamentablemente, ni el prólogo al Arzobispo de Sevilla escrito 
por Diego de Torres Bollo, procurador del Perú, ni la dedica-
toria al obispo de Quito redactada por Francisco del Canto 
añaden nueva información sobre el autor.

Nos detendremos ahora en el segundo de estos textos, pues-
to que el final de su título dice así: “Nuevamente emendado 
y añadido de algunas cosas que faltauan por el Padre Maes-
tro Fray Iuan Martínez Cathedrático dela Lengua. Dela orden 
del Señor Sant Augustín”. Rivet y Créqui-Montfort (1951, pp. 
38-40) examinan con cuidado este vocabulario de 1604 y lle-
gan a la conclusión de que es una reedición del Arte, y voca-
bvlario de 1586 con las siguientes características: la Provisión 
Real es idéntica; aunque el título sólo se refiere al vocabulario, 
tras él puede consultarse la gramática; el texto está un poco 
más apretado (por eso la edición de 1604 ocupa menos folios); 
en el vocabulario las palabras españolas se destacan en cur-
siva; en las Annotaciones hay algunas adiciones o correcciones 
sucintas; finalmente, en el arte, se pueden apreciar modifica-
ciones en los títulos (“Delas letras y vso de Escriptura” en lugar 
de “Dela Ortographía”) y hay algunas añadiduras y reajustes, 
sobre todo en la parte relativa a las partículas. Del autor agus-

7  Léase la cita completa de “Al lector” infra, p. 466: “Considerando yo 
aquesto…, he hecho este Vocabulario”. La cursiva es nuestra en esta y las 
siguientes citas. 



458	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

tino de tales adiciones, poco hemos podido averiguar. Martí-
nez (1992), en su estudio sobre los catedráticos agustinos en la 
Universidad Mayor de San Marcos de Lima, mantiene que el 
vizcaíno fray Juan Martínez de Ormaechea8 ganó la cátedra de 
quechua el 10 de junio de 1591 y la regentó hasta su muerte, 
en 1616. Tal y como explica Porras Barrenechea (1999, pp. 174-
175), esta cátedra universitaria de la lengua quechua fue fun-
dada por el Virrey de Toledo en 1577 y tenía por objeto, según 
una ordenanza de Toledo expedida el 7 de julio de 1579, ense-
ñar a predicar el Evangelio a los indígenas, puesto que “el verda-
dero latín para enseñar doctrina a estos indios es saberlo hacer 
en la propia lengua de ellos” (p. 174). El primer catedrático de 
la lengua quechua en la Universidad de San Marcos fue Juan 
de Balboa, quien dirigió la cátedra de 1579 a 1590, hasta que le 
sucedió el agustino fray Martínez de Ormaechea.

Diego González Holguín, aunque nació en Cáceres, se for-
mó en la Universidad de Alcalá de Henares, donde se instruyó 
en las lenguas clásicas y estudió los textos bíblicos en profundi-
dad. En 1568, ingresó en la Compañía de Jesús y llegó a Lima 
en mayo de 1581 para dedicarse a la conversión de los indios 
(Torres Saldamando 1882, pp. 68-70). En los prólogos de su gra-
mática intercala citas en latín bíblico y menciona a san Pablo, 
san Pedro, san Dionisio de Areogapita, al papa León I, o el Con-
cilio de Trento, muestra todo ello de su amplio conocimiento 
de la doctrina católica. Tras la impresión de su gramática, Gon-
zález Holguín publica en 1608 el Vocabvlario dela lengva general 
de todo el Perv́ llamada lengua qquichua, o del inca. Además, según 
Torres Saldamando (1882, pp. 69-70), compone dos obras doc-
trinales: un Tratado de privilegios de los indios impreso por Francis-
co del Canto en Lima en 1608 –que puede consultarse al final 
del vocabulario español-quechua, como anuncia su portada 
(“Van añadidos al fin los privilegios concedidos a los indios”)–, 
y una obra manuscrita e inédita, Pláticas sobre las reglas de la Com-
pañía, que según Torres Saldamando está en la Biblioteca de 
Lima, aunque Porras Barrenechea (1952, p. xxiii) la da por per-
dida y nuestra búsqueda en los catálogos en línea de la Biblio-
teca Nacional del Perú y de la Biblioteca y Archivo Histórico 
Municipal de Lima ha sido estéril. 

8 E n la bibliografía consultada, hay variación en cuanto al apellido de 
este autor: Ormaechea ~ Ormachea. 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 459

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Poco conocemos de la trayectoria vital de Alonso de Huer-
ta. Según la portada de su arte, nació en la “muy noble y muy 
leal ciudad de León de Huánuco” (en el centro del Perú); estu-
dió en la Universidad de San Marcos de Lima, donde se gra-
duó como maestro en Artes y obtuvo el doctorado en teología 
y hacia 1585 recibió las órdenes sagradas para pasar a formar 
parte del clero secular (Coello de la Rosa 2005; Moya 1993; 
Porras Barrenechea 1999). Alonso de Huerta sustituyó al agus-
tino fray Juan Martínez en la cátedra de quechua de la Universi-
dad de Lima; pero, antes de ello, hacia 1592, había trabajado de 
manera incansable en la cátedra de esta lengua de la catedral 
de Lima, fundada en 1551 por el arzobispo fray Gerónimo de 
Loayza (Castro Pineda 1963). Las citas en latín, las referen-
cias a san Pablo, san Pedro y a los evangelistas Mateo, Lucas y 
Juan y la decena de poemas que preceden a su gramática reve-
lan que Huerta fue un hombre cultivado. No ha llegado has-
ta nosotros ningún vocabulario ni obra doctrinal alguna cuyo 
autor sea Alonso de Huerta.

Diego de Torres Rubio nació en Alcázar de Consuegra (Tole-
do) y falleció en el colegio de Chuquisaca (Bolivia). Estudió en 
Valencia y allí, en 1566, ingresó en la Compañía de Jesús. Diez 
años más tarde viajó a Perú en la expedición del padre José 
Tiruel. Entonces, fue enviado al colegio de Potosí (Bolivia) y 
se entregó al estudio del aimara, lengua que enseñó durante 
más de treinta años en el colegio de Chuquisaca (Porras Barre-
nechea 1952, pp. xiii-xiv). En su arte, impresa en 1619 en Lima 
por Francisco Lasso, encontramos una breve gramática, segui-
da de un vocabulario bidireccional y varios textos religiosos. 
Unos años antes, en 1616, Torres Rubio, que dominaba el que-
chua, el aimara y el guaraní (Porras Barrenechea 1952, pp. xiii-
xiv), publicó el Arte dela lengva aymara, con la misma estructura 
(arte, vocabulario y obras doctrinales). Entre sus obras lingüís-
ticas, además de las gramáticas sobre el aimara y el quechua a 
las que acabamos de referirnos, Torres Saldamando (1882, pp. 
79-81) le atribuye un Arte de lengua guaraní, publicada en 1627; 
infelizmente, no hemos conseguido localizarla. Además, según 
Viñaza (1977 [1892], pp. 57 y 86-87), Rivet y Créqui Montfort 
(1951, pp. 35 y 77) y Niederehe (1999, p. 19), Torres Rubio sería 
el autor de la Gramática y vocabulario en lengua quichua, aymara 
y española (Roma, 1603; reeditada en Sevilla, 1619). Sin embar-
go, a día de hoy este tratado trilingüe continúa sin ser encon-
trado (Hernández y Segovia 2012, p. 479).



460	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

En 1648, vio la luz el Arte de la lengva general de los indios 
del Perv́ impreso en Lima por Jorge López de Herrera; su 
autor, Juan Roxo Mexía y Ocón, nació en Cuzco, cumplió con 
sus tareas sacerdotales en la parroquia de San Sebastián de 
Lima y fue catedrático de la lengua quechua en la Universi-
dad de esta ciudad (Porras Barrenechea 1952, p. ix). Como 
el mismo autor narra en su prólogo “A la Real Universidad 
de Lima”, se comprometió a redactar un tratado gramatical 
sobre la lengua quechua, si lograba la cátedra de este idioma 
de la Universidad; conseguida la cátedra, Roxo Mexía cum-
plió su palabra:

Prometí a vuestra señoría, cuando en su real claustro alegué mis 
méritos y suficiencias para catedrático de la lengua general de 
los indios d’este reino, componer arte con los preceptos nece
ssarios para que con facilidad se aprendiesse. Cumplió vuestra 
señoría mis desseos, honrándome con la cátedra que pretendía. 
Y yo por no caer en la censura grave de san Pedro Crisólogo (In 
verecundi debitoris est; aut differre debita, aut promissa denegare), al año 
presento a vuestra señoría este Arte, desempeño de mi palabra y 
índice de mi gratitud9.

No nos ha llegado de este autor ningún trabajo lexicográfi-
co; tampoco escribe textos doctrinales, pero el apartado final 
de su gramática son unas “Advertencias para traducir los Evan-
gelios en la lengua” y allí anuncia que tiene previsto imprimir 
una traducción de los pasajes evangélicos, lamentablemente 
todavía sin localizar (Roxo Mexía 1648, ff. 87v-88r).

De bien avanzado el siglo xvii, 1690, es el Arte de la lengua 
quichua general de indios del Perú de Juan de Aguilar, un manus-
crito de 49 folios que pertenece a la biblioteca particular de 
José Luis Molinari, en Buenos Aires (Altieri 1939). Por el título 
del manuscrito sabemos que su autor fue licenciado y vicecura 
de la Catedral de Lima, pero, desafortunadamente, no hemos 
logrado averiguar nada más sobre la biografía de este misione-
ro. Las investigaciones de Ángeles Caballero (1973 y 1987) no 
aportan nuevos datos. Además, el manuscrito carece de prólo-
go, detalle que lleva a pensar a Ángeles Caballero (1987, p. 130) 

9 E n las citas de los documentos coloniales, hemos usado los “Criterios 
de edición de documentos hispánicos…” propuestos por la Red Internacio-
nal CHARTA. 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 461

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

que tal vez no estuviera listo para ser llevado a la imprenta. Al 
carecer de paratexto, el manuscrito de Juan de Aguilar queda 
fuera de este estudio.

La última gramática estudiada del siglo xvii es el Arte de la 
lengva general del ynga llamada qquechhua de Esteban Sancho de 
Melgar. Sabemos de este autor que nació en Lima y se doctoró 
en Teología en la Universidad de San Marcos; logró ser cate-
drático de la lengua quechua de esta universidad y de la Iglesia 
Metropolitana de Lima, y ejerció el cargo de examinador sino-
dal, según Taylor (2010), quien además dice que, probablemen-
te, los apuntes de los cursos de quechua que el religioso dictaba 
fueran el material del que partió a la hora de componer su Arte, 
impresa en Lima por Diego de Lira en 1691. A pesar de ser crio-
llo, gracias al paratexto legal de su obra, sabemos que el que-
chua no era su lengua materna:

Con el informe que tengo de que el autor de este arte se labró 
artífice de idioma tan ageno con el instrumento del estudio 
proprio, sin haberle debido a la naturaleza, ni aun la primera leche 
de su noticia, me es precisso repetir el Qui fecerit & docuerit hic 
magnus vocabitur, del Evangelio, el que hiziere y enseñare (dize) 
será el Alexandro Magno allá del cielo y advierte mi cuidado 
que aquí el enseñar es cosa que se halla hecha para el premio, 
sin que se mencione el estudio, fecerit & docuerit. Y si hazer y 
enseñar como maestros es cosa grande, estudiar para hazer 
maestros que enseñen no puede ser cosa mayor (“Censura del 
P. Juan de Figueredo de la Compañía de Jesús”, en Sancho de 
Melgar 1691).

Sin embargo, esta circunstancia no fue obstáculo para que 
Melgar siguiera componiendo en la lengua de los incas; de 
hecho, finaliza su gramática con la traducción de una parte 
del Evangelio de san Lucas y nos anuncia en ella la próxima 
publicación de los Evangelios traducidos al quechua (f. 50r). 
Se trata de la Luçerna Yndyca, un extenso manuscrito de 247 
folios conservado en la Biblioteca Nacional de Bogotá. El docu-
mento contiene una selección de pasajes evangélicos traduci-
dos del latín al quechua a la que precede un copioso léxico 
castellano-quechua (sistematización del vocabulario de Gon-
zález Holguín) y unas reglas sobre la ortografía de la lengua 
general (Taylor 2010). Sin duda, la orientación traductológica 
de Sancho de Melgar tiene un claro antecedente: Juan Roxo 
Mexía y Ocón.



462	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Siglo xviii: las reediciones del “Arte de la lengva quichua”  
de Torres Rubio y la “Breve instrucción” 

El Arte de la lengva quichua de Torres Rubio volvió a imprimirse 
a lo largo del siglo xviii en dos ocasiones. La primera reedición 
corrió a cargo del impresor Joseph de Contreras y Alvarado y 
debió salir de sus prensas hacia 1700, si tenemos en cuenta las 
fechas de las aprobaciones y licencias que figuran en los preli-
minares (25 de septiembre y 2, 3 y 12 de octubre de 1700). En 
ella, el jesuita Juan de Figueredo añade “algunas otras cosas que 
a los que tratan de salvar almas de los naturales les faciliten el 
uso de instruirlos en la doctrina y sacramentos” (“Al lector”, en 
Torres y Figueredo ca. 1700). Según Torres Saldamando (1882, 
p. 82), Figueredo nació en 1648 en Huancavelica y a los 16 años 
ingresó en la Compañía de Jesús. Se dedicó fundamentalmente 
a ser misionero y dominó la lengua quechua (fue catedrático 
de quechua en el colegio del Cercado e intérprete general por 
la Inquisición). En la primera parte de este libro se reproduce 
fielmente la gramática de Torres Rubio. Tras las explicaciones 
sobre las partes invariables de la oración, comienzan las adi-
ciones de Figueredo: los romances, el catecismo pequeño, los 
actos de contrición y de atrición, las fiestas de precepto, los días 
de ayuno, las instrucciones para dar la comunión, la doctrina 
cristiana y dos vocabularios bidireccionales: uno índico-caste-
llano y otro chinchaysuyo-español (Torres Rubio y Figueredo 
ca. 1700, ff. 38r ss.). Terminadas estas adiciones, continúa la 
reproducción de la obra de 1619: los nombres de parentesco, 
los vocabularios y los textos doctrinales. 

La gramática de Torres Rubio vuelve a ampliarse en 1754, 
aunque en esta ocasión sólo sabemos del autor de las adiciones 
que pertenecía a la misma orden religiosa que Torres Rubio y 
Figueredo (según se indica en la portada de esta gramática). 
Uriarte (1904, pp. 52-53) atribuye las adiciones de esta obra a 
los padres Jacinto Ochoa y Juan Ignacio de Aguilar, tesis que 
causa extrañeza si tenemos en cuenta la redacción de los preli-
minares en primera persona del singular: “me dediqué” o “me 
informé” (“Al lector”, en Breve instrucción… 1753). En esta arte, 
que sale a la luz en la imprenta de la Plazuela de San Cristóbal, 
la materia gramatical primitiva se ve incrementada en dos aspec-
tos: el jesuita anónimo añade unas “advertencias previas para 
la ortografía y pronunciación de esta lengua” y la conjugación 
del verbo sustantivo (que no fue considerado en 1619 ni en ca. 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 463

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

1700). Además, la obra de 1754 incorpora nuevos textos de con-
tenido religioso y completa la doctrina cristiana y el catecismo 
de Figueredo con unas notas de traducción. Finalmente, por lo 
que respecta a la materia lexicográfica, según el propio autor, 
acrecienta en “más de tres mil vocablos” los textos anteriores 
(“Lo que se ha añadido a los artes antiguos en esta impressión”, 
en Torres Rubio, Figueredo y jesuita anónimo 1754).

El último texto estudiado es la Breve instrucción o arte para 
entender la lengua común de los indios según se habla en la provin-
cia de Quito (Lima, Imprenta de la Plazuela de San Cristóbal, 
1753). De acuerdo con la información que se ofrece en Rivet 
y Créqui-Montfort (1951, p. 157), esta gramática del dialecto 
quechua de la provincia de Quito y Maynas fue atribuida por 
Dufossé (según Sommervogel) al jesuita Tomás Nieto Polo, pro-
curador de la provincia de Quito, pero Uriarte pone en duda 
esta atribución. Los argumentos que esgrime Uriarte (1904, 
p. 81) están basados en el juicio de Hervás (quien, a pesar de 
conocer a Polo Nieto, no insinúa que escribiera esta obra) y en 
la ajetreada trayectoria vital de Polo Nieto10, que difícilmente 
podría dejarle tiempo o darle las condiciones necesarias para 
la composición de una obra como ésta. Uriarte (1904, p. 81) 
solamente se aventura a afirmar lo siguiente: “Su autor parece 
Español y misionero de indios, á juzgar por su modo de expli-
carse”. A falta de más investigaciones sobre la autoría de este 
texto, lo único que podemos añadir es que el aparato paratex-
tual de la Breve instrucción revela que el autor fue un religioso 
culto que dominaba el latín. 

Motivaciones 

Objetivo pedagógico y evangelizador

Como veremos a continuación, los misioneros parten de la 
premisa de que el único modo de difundir la fe es a través de 
la predicación en la lengua de los que escuchan. Este plan-
teamiento ya se vislumbraba en los acuerdos del Concilio de 
Trento, donde se fue imponiendo el hábito de pronunciar la 
homilía en la lengua vernácula; sobre ello se insistió en el Ter-

10 P ara conocer la biografía de Polo Nieto, véase Backer et al. 1960, p. 
1774, y Jouanen 1941, t. 2, p. 334.



464	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

cer Concilio Limense, de manera que el empleo del quechua, 
el aimara y otros idiomas indígenas resultó imprescindible para 
que los misioneros pudieran cumplir su labor evangelizadora 
en América del Sur. A pesar de ello, la política lingüística colo-
nial11 osciló entre dos fuerzas: por un lado, la enseñanza del 
español, porque de esta manera se evitaban las dificultades de 
traducción y porque la lengua se consideraba el estandarte 
del Imperio (recuérdese la archiconocida frase nebrisense: 
“Siempre la lengua fue compañera del Imperio”); por otro, el 
aprendizaje de las lenguas generales, porque así se lograba una 
evangelización más efectiva (Rivarola 1990, pp. 106-107). La 
Corona, por tanto, mantuvo una posición vacilante en cuanto 
a la cuestión idiomática: algunos documentos reales salvaguar-
dan la enseñanza del español, mientras que otros atestiguan la 
defensa de la catequesis en lengua nativa; de hecho, en la real 
cédula de 1580 ordenó la creación de cátedras de las lenguas 
generales en las universidades de Lima y México, y dominar la 
lengua general se convirtió en requisito imprescindible para ser 
predicador (Solano 1991).

Admitida la idea de que el aprendizaje de las lenguas indí-
genas era condición indispensable para la evangelización, los 
misioneros no sólo tradujeron catecismos, doctrinas cristianas, 
confesionarios o sermonarios, sino que también emprendie-
ron la ardua tarea de explicar la gramática y compilar el léxi-
co de estas lenguas, tan diferentes a las indoeuropeas y carentes 
de una tradición lingüística previa. Para ello, los misioneros 
toman a los apóstoles y, en especial, a san Pablo, que aconseja-
ba transmitir el mensaje divino en la lengua del auditorio, como 
modelo para la evangelización de las Indias (Borges Morán 
1960, pp. 28-44). De hecho, González Holguín, Huerta y Roxo 
Mexía citan en sus prólogos a san Pablo: 

Cuanto importe para la predicación del Santo Evangelio (medio 
único para la salvación de las almas) el saber la propriedad de la 
lengua en que se predica, lo entendió bien el predicador de las 
gentes, San Pablo. Pues para predicar a los judíos (escribe a los de 
Corinto) vivía como judío, hablaba como judío y se transformaba 

11  Los estudios sobre el conflicto idiomático en la América colonial son 
abundantísimos. Además de los que citaremos aquí, para una bibliografía 
completa, remitimos al apartado “Política lingüística: el castellano y las len-
guas indígenas hasta el siglo xviii” de la Bibliografía temática de historiografía 
lingüística española: fuentes secundarias (Esparza Torres 2008, pp. 610-615).



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 465

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

en judío. Et factus sum judæis tamquan iudæus vt iudæos lucrarer. Dili-
gencia tan necessaria que sin ella no se pudiera conseguir el fin 
glorioso de la conversión de los infieles, porque Quomodo audient? 
¿Cómo entenderán si el que predica no se proporciona al estilo 
y lenguaje del que le oye? ¿Cómo abraçarán la ley evangélica que 
se les propone si no la sabe explicar el que la enseña? Ni ¿cómo 
dexarán sus idolatrías si las palabras no ajustan al intento? (“Al 
lector”, en Roxo Mexía 1648).

Sin duda alguna, para predicar en la lengua del otro es nece-
sario haberla aprendido con antelación. De ahí que en el para-
texto de las gramáticas se lea que son obras necesarias, útiles o 
provechosas. De esta manera, como explica Rivarola (1990, p. 
130), la política lingüística española 

en beneficio de la aculturación religiosa, sacrificó la inmediata 
y rápida castellanización que se pretendía, favoreciendo no solo 
el uso y la difusión de las lenguas indígenas, o por lo menos de 
algunas de ellas, sino también lo que en términos modernos se 
entiende como su elaboración y codificación lingüísticas.

Domingo de Santo Tomás comienza el prólogo dedicado a 
Felipe II afirmando que las capacidades de cada uno no deben 
usarse en su beneficio personal. Alude a filósofos como Eurípi-
des y Platón, que mantenían, respectivamente, que “lo mismo 
quería dezir hombre ocioso que mal ciudadano” y que “el que 
passava la vida sin emplearla en utilidad de la república bivía 
embalde”; pero también basa su argumento en textos bíblicos 
como la parábola de los talentos (Mt 25:14-30) y el don de len-
guas que, como nos cuenta san Pablo, Dios lo entrega para el 
provecho común (1 Cor 12:7). Por todo ello, decide codificar 
el quechua que había aprendido durante su estancia en Perú y 
así animar a otros a aprender esta lengua y a enseñar el Evan-
gelio a los indios. No obstante, Santo Tomás es el único de los 
misioneros estudiados que al objetivo pedagógico y evangeli-
zador (mejorar la comunicación entre los sacerdotes y sus feli-
greses) añade otro de trasfondo humanista, “la demostración, 
ante los escépticos y prejuiciosos de la época, que el quechua 
no era ninguna lengua «bárbara» sino más bien «tan conforme 
a la latina, y la española»” (Cerrón Palomino 1995, p. xvii). El 
fraile dominico quiso demostrar que los indios “eran aptos para 
la cultura y la religión, conceptos similares a los esgrimidos por 
fray Bartolomé de las Casas contra las ideas de Juan Ginés de 



466	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Sepúlveda” (Porras Barrenechea 1999, pp. lxi-lxii) y, para ello, 
hizo una defensa del indígena basada en su lengua12.

Más adelante, en el prólogo dedicado al lector, Santo Tomás 
(1560) insiste con elocuencia en que imprime su obra, aunque 
imperfecta (“fruta no enteramente madura”), por “la extrema 
necesidad que hay en aquellas provincias de la predicación del 
Evangelio”; de manera que su gramática servirá “para dar algu-
na lumbre a los que ninguna tienen y mostrarles que no es difi-
cultoso el aprender y animar a los que por falta de la lengua 
están covardes en la predicación del Evangelio”. 

El impresor Antonio Ricardo, en su prólogo al Arte, y voca-
bvlario de 1586, deja claro que esta obra es una herramienta 
para facilitar el uso de los textos doctrinales publicados con 
antelación y, así, garantizar la evangelización en la lengua de 
los indígenas13. En el preámbulo dedicado “Al lector”, el autor 
anónimo apunta que será una obra útil, pues se adquirirá un 
dominio del quechua tanto en el ámbito de la comprensión 
como en el de la expresión; necesario lo primero para las con-
fesiones y lo segundo para la elaboración de sermones:

Considerando yo aquesto, y la necessidad que en estos reinos 
había para buena doctrina de los naturales, y declaración del cate-
cismo, confessionario y sermonario, que por decreto del Santo 
Concilio Provincial se hizo en esta ciudad, he hecho este Vocabu-
lario el más copioso que ser pudo en la lengua quichua y espa-
ñola, con ánimo de hazer otro en la lengua aimara que falta. 
El cual será muy útil para todo género de gentes, assí curas de 
indios, como otras personas eclesiásticas y seglares que hubieren 
de tratar con los indios en poblado, y yendo de camino: porque 
en él hallarán fácilmente el vocablo que no entendieren, y tam-
bién el de que tuvieren necessidad, para hablar. Será también 
de mucho provecho, el que comiença en la lengua índica para 
los que oyen confessiones, porque con él podrán atreverse a oír 

12 P ara ahondar en esta idea, cf. Esparza Torres 2016 y Ragi 2014. 
Sobre la relación entre Santo Tomás y Las Casas, cf. Urbano 2013. Además, 
en Medina Escudero 1988 se estudian en profundidad los métodos de 
evangelización de los dominicos en América. 

13  “Restava solamente el Vocabulario en las dichas lenguas, para decla-
ración y entendimiento de todo lo suso dicho, y para que los ignoran [sic] 
con facilidad aprendiessen y supiessen lo que cada vocablo y frasis conteni-
do en las dichas obras significava. El cual al presente está acabado, copioso 
conforme a la necessidad que las dichas obras d’él tenían, y sin el cual están 
como mancas, y poco inteligibles” (“A Fernando de Torres y Portugal”, en 
Arte, y vocabvlario… 1586).



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 467

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

los penitentes con medianos principios, y el que comiença en la 
lengua española, servirá a los que hazen pláticas y sermones a los 
indios: para hablar y componer con liberalidad lo que quisieren.

Como acabamos de ver, en el paratexto del Arte, y vocabvla-
rio de 1586 se ilustran dos ideas importantes (la publicación de 
esta obra facilitará el uso de las obras doctrinales y servirá para 
mejorar tanto la comprensión como la expresión oral), pero se 
refieren exclusivamente al vocabulario. Por ello, nos surgen las 
siguientes incógnitas: ¿pueden extrapolarse estas ideas a la gra-
mática?; ¿son también éstas las finalidades que guían al autor a 
la hora de codificar desde el punto de vista gramatical la lengua 
quechua? A nuestro parecer, la respuesta es afirmativa.

El componente paratextual de las reediciones del Arte, y 
vocabvlario de 1586 (1603, 1604 y 1614) poco añade a los moti-
vos anteriores. Sí merece la pena destacar un uso totalmente 
coyuntural de estos textos, que conocemos gracias a las palabras 
del procurador Diego de Torres Bollo en el prólogo dedicado 
al Arzobispo de Sevilla de la Grammática y vocabolario (Sevilla, 
1603). Los misioneros, conscientes de que la falta de pericia en 
la lengua de los indios trae consigo el fracaso de la evangeliza-
ción, aprovechaban el viaje de España a las Indias para estudiar 
la lengua general: “ni en la navegación podremos tener mejor 
ocupación yo y mis compañeros en aprender las dichas len-
guas [quechua y aimara] que es el medio más próximo y de los 
más necessarios para nuestro intento” (“Dedicatoria”, en Gra
mmática y vocabolario… 1603).

González Holguín (1607) argumenta extensamente en su 
dedicatoria al doctor Hernando Arias de Ugarte los motivos por 
los que los religiosos deben entregarse con ahínco al estudio de 
la lengua quechua. El jesuita explica que frente al “don de len-
guas por milagro” del que disfrutaron los apóstoles, ahora los 
clérigos deben estudiar con esmero las lenguas. Sin embargo, 
denuncia que la predicación en el Perú está paralizada porque 
los curas no aprenden la lengua de los indios para predicar, 
sino sólo para confesar; desde su punto de vista, para impul-
sar la predicación, y no sólo la confesión, los sacerdotes debe-
rían instruirse concienzudamente en la lengua de los naturales, 
liberándose de otras ocupaciones y dedicando tiempo al estu-
dio. En esta tarea, su gramática quechua será la herramienta 
que les allane el camino para aprender la lengua y predicar a 
los indígenas: 



468	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Por lo cual Señor viendo yo y considerando este daño de las almas 
y que era necessario que ayudássemos a su reparo todos, me ha 
movido a componer esta Arte endereçada no tanto a enseñar 
a los curas para confessar, que para esso bastava la que había, 
sino para ayudar a lo que tanto desseo que reparemos, que es la 
predicación evangélica y apostólica, porque con esta Arte con 
sus adiciones de copia y elegancia con sólo querer estudiar por 
sí, aunque sin maestro, podrán los curas saber para predicar y 
perder el miedo que tienen los que no tienen copia ni saben la 
elegancia, y por esta misma causa he seguido el discurso de esta 
epístola proponiendo a vuestra merced el estado miserable y las-
timoso en que están las almas d’estos pobres indios por no tener 
luz de la palabra de Dios. 

En el prólogo al lector, González Holguín insiste en que la 
principal función de su gramática es mejorar el estudio de 
la lengua quechua para “formar predicadores”, que no sólo 
sepan confesar, sino que dominen el quechua, de manera que 
“con grande abundancia, todo lo que en romance concebimos, 
se pueda hablar en la lengua con copia de palabras y su propria 
elegancia, que todo esto ha menester el que predica”. González 
Holguín añade, por tanto, un objetivo particular: mostrar que 
en quechua se puede decir todo cuanto pensemos en español. 

Alonso de Huerta (1616), en su dedicatoria a Bartolomé 
Lobo Guerrero, alaba las virtudes de este arzobispo, que se pre-
ocupa por que “los que se ordenan y los que van a doctrinas a 
ser curas sepan muy bien la lengua general de los indios”. Para 
lograr tal propósito, el arte de Huerta será de gran ayuda. 

Diego de Torres Rubio (1619) es realmente sucinto en su 
prólogo (menos de 100 palabras). Sin embargo, es espacio sufi-
ciente para dejar claro cuáles son los motivos que le llevan a 
redactar esta obra: “Con los preceptos y reglas generales que 
van en este Arte de la lengua Quichua, puede uno aprender a 
hablar congruamente lo suficiente y necessario, que es menes-
ter para catequizar, confessar y predicar”. Es decir, su propósito 
es que los sacerdotes aprendan el quechua para poder evange-
lizar a los indígenas en su propia lengua.

En la reedición de ca. 1700, el jesuita Juan de Figueredo 
dedica la obra a Miguel Núñez de Sanabria, oidor en la Real 
Audiencia de Lima, y allí deja claro que “la mayor gloria de Dios 
y bien de las Almas es todo lo que aqueste Arte aspira”. En el 
prólogo al lector, Figueredo explica que añade a la gramática 
de Torres Rubio “algunas otras cosas que a los que tratan de sal-



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 469

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

var almas de los naturales les faciliten el uso de instruirlos en la 
doctrina y sacramentos”. La tercera edición de la gramática de 
Torres Rubio deja claro en su portada la finalidad de la obra: 
“para la mejor inteligencia del idioma, y perfecta instrución da 
[sic] los parochos [sic], y catequistas de indios”.

Juan Roxo Mexía y Ocón dedica su obra al virrey del Perú 
don Pedro de Toledo y Leiva. Culmina su dedicatoria agrade-
ciéndole todos sus servicios y descubriendo el propósito de su 
gramática: “ofrezco a vuestra excelencia este Arte de la Len-
gua General del Perú, que siendo su fin dar a este reino minis-
tros idóneos para la predicación evangélica y enseñanza de sus 
indios se le deve a vuestra excelencia de justicia”. Más adelante, 
en el prólogo al lector, Roxo Mexía denuncia que a mediados 
del siglo xvii no haya quien sepa correctamente el quechua. Por 
eso, compone su gramática: para que se aprenda con facilidad y 
fielmente la lengua quechua y se siga el ejemplo de san Pablo. 

Esteban Sancho de Melgar (1691) dedica a don Francisco 
de Oyagüe “esta Arte (que vulgarmente se dize de la lengua) 
por ser y ceder en útil de los pobres indios”. Además, Figuere-
do, en la censura de esta obra, insiste en que su fin es “lograr 
un ministro apostólico”. 

Por último, el autor de la Breve instrucción, en el prólogo al 
lector, mantiene que prepara su gramática para aquellos misio-
neros entusiastas que quieran ir a trabajar a la zona de Quito 
y Maynas. 

Para perfeccionar el estudio del quechua

Hasta el momento, hemos visto que la argumentación de los 
misioneros a favor del aprendizaje y estudio del quechua está 
fuertemente inspirada en las Sagradas Escrituras. Como los 
apóstoles, sobre todo san Pablo, los misioneros se propusieron 
transmitir la Buena Noticia en la lengua de sus oyentes y, para 
cumplir el encargo, publicaron diversos materiales de estudio 
como las gramáticas y los vocabularios. No obstante, la lectura 
del paratexto de sus gramáticas nos desvela que detrás de la 
pregunta ¿para qué? se esconde otra respuesta: para mejorar los 
tratados anteriores. 

Santo Tomás (1560), en su prólogo al lector, con gran elo-
cuencia advierte que su tratado no aspira a ser perfecto y da la 
posibilidad “para que otro con mayor erudición y perfección 



470	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

lo acabe”. Esta gramática, según las investigaciones de Cerrón 
Palomino (1995, p. lii; 2014, p. 16) y Calvo Pérez (2000, p. 180, 
y 2013), perdió vigencia una vez publicado, con el auxilio del 
Tercer Concilio Limense, el Arte, y vocabvlario de 1586; sin duda, 
“el cambio de dominio misionero (del dominico al jesuita) y 
el cambio de dialecto (el paso del estándar costeño al estándar 
cuzqueño absoluto) tuvieron que ver en la decisión comentada” 
(Calvo Pérez 2000, p. 180). Tal vez ésos hayan sido los motivos 
por los que el tratado de 1586 no alude a la gramática de Santo 
Tomás. A pesar de ello, Calvo Pérez (2000, p. 141) ha demos-
trado que el Arte, y vocabvlario de 1586 tiene en cuenta la obra 
de Santo Tomás “de modo que la aportación del autor sevilla-
no se incorpora inicialmente al nuevo modelo”.

González Holguín (1697), en la dedicatoria a Hernando 
Arias Ugarte, se refiere de manera explícita a un trabajo grama-
tical anterior: “me ha movido a componer esta Arte endereça-
da no tanto a enseñar a los curas para confessar, que para esso 
bastava la que había, sino…”14. Se trata probablemente del Arte, y 
vocabvlario de 1586. No obstante, Segovia Gordillo (2016) man-
tiene que González Holguín se apoya tanto en la gramática de 
1560 como en la de 1586 e incorpora a esa tradición gramati-
cal misionera recién emergida aportes organizativos, doctrina-
les, terminológicos y didácticos.

Alonso de Huerta tiene claro que su objetivo es enseñar la 
lengua de los incas para ayudar en la predicación y redacta este 
manual porque, desde su punto de vista, los anteriores no satis-
facían las labores docentes:

aunque hay otros dos impresos ya el uno es tan corto que le faltan 
muchas cosas que en éste van añadidas, y la claridad y distinción 
que éste tiene; y el otro es tan abundoso y amplio que no es para 
principiantes, que se podrán aprovechar d’él los que quisieren 
después de haber aprendido éste, porque entenderán de él algu-
nas cosas que no podrán entender no sabiendo los principios 
que en éste se señalan (“Introducción”, en Huerta 1616, f. 1r-1v).

Los investigadores están de acuerdo en que el arte “abun-
doso y amplio” al que se refiere Huerta es la gramática de Gon-
zález Holguín; sin embargo, no coinciden en la identificación 
del manual “corto”: ¿la gramática de Santo Tomás, la de Torres 
Rubio o bien el Arte, y vocabvlario de 1586? (Ángeles Caballero 

14  Véase la cita completa supra, p. 468. 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 471

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

1987; Calvo Pérez 2004; Porras Barrenechea 1999). En nues-
tra opinión, el arte conciso al que se refiere Huerta no pue-
de ser una gramática sobre el quechua compuesta por Torres 
Rubio con anterioridad a 1616, porque, como vimos, la exis-
tencia de la Gramática y vocabulario en lengua quichua, aymara y 
española (Roma, 1603) es incierta. De manera que mientras este 
trabajo que conjuga el español, el quechua y el aimara perma-
nezca sin localizar, tendremos que esperar a 1619 (tres años des-
pués de que fuera publicada la gramática de Huerta), para ver 
impreso un manual sobre la lengua quechua escrito por Diego 
de Torres Rubio. Además, ya hemos visto que el arte de Santo 
Tomás quedó relegada tras la publicación del Arte, y vocabvla-
rio de 1586. Por consiguiente, desde nuestro punto de vista, el 
manual escueto al que alude Huerta es el Arte, y vocabvlario de 
1586, hipótesis defendida también por Schmidt-Riese (2005).

Diego de Torres Rubio representa una excepción en esta tra-
yectoria que estamos delineando, puesto que no hace referen-
cia en sus textos introductorios a ninguna gramática anterior15. 
En las reediciones de su obra, sin embargo, sí se menciona 
(aunque muy someramente) algunos textos anteriores. Juan 
de Figueredo escribe en quechua (y después traduce al caste-
llano) unas “Estrofas en que significa el autor ser sólo discípulo 
de los que han compuesto los artes con ingenios tan excelentes” 
(Torres Rubio y Figueredo ca. 1700). Además, en el prólogo al 
lector, cita a Torres Rubio y presenta sus adiciones con modes-
tia. En la tercera edición del arte de Torres Rubio podemos con-
sultar un listado con “lo que se ha añadido a los artes antiguos 
en esta impresión” (Torres Rubio, Figueredo y jesuita anónimo 
1754), pero no se cita explícitamente ninguna gramática. En 
cambio, el jesuita anónimo sí remite a otros repertorios lexi-
cográficos anteriores. Según cuenta el autor en la advertencia 
preliminar, cuando su obra ya estaba lista para la imprenta, lle-
ga a sus manos “el dilatado y exactíssimo Vocabulario, que dio 
a luz el P. Diego Gonzáles Holguín, de la Compañía de Jesús” 
y se da cuenta de que hay otros vocablos que faltan. Por ello, 
incluye unas adiciones tras el primer vocabulario bidireccio-
nal, pero, como no quiere “abultar mucho este Arte”, remite al 

15 E n cualquier caso, el hecho de que no aludan de manera explícita en 
sus prólogos a los tratados anteriores no quiere decir que no los consulten a 
la hora de elaborar sus propios materiales. Para resolver esta cuestión, sería 
necesario un estudio pormenorizado sobre las fuentes de los gramáticos 
misioneros.



472	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

diccionario de González Holguín y a la reedición de 1614 del 
Arte, y vocabvlario (Torres Rubio, Figueredo y jesuita anónimo 
1754, f. 172v).

Roxo Mexía (1648) pretende que la lengua quechua se apren-
da “con más facilidad y provecho” de manera que se domine 
tanto su modalidad oral como la escrita (la traducción del latín 
al quechua); para ello, es necesario superar los textos grama-
ticales anteriores: en particular, se refiere a cuatro que, desde 
nuestro punto de vista, son el Arte, y vocabvlario (1586), la gra-
mática de González Holguín (1607), la de Huerta (1616) y la 
de Torres Rubio (1619). Según Roxo Mexía, todos los autores 
anteriores tuvieron “lúcidos ingenios” y lograron ser “grandes y 
elegantes lenguaraces”, pero se centraron en enseñar a decli-
nar y a componer y omitieron otros aspectos relevantes en la 
enseñanza del quechua: 

Ver este ardiente zelo y la necesidad que tiene el idioma de más 
preceptos para que con facilidad se aprenda y con propriedad y 
elegancia se hable, me ha obligado a componer este Arte, porque 
aunque hay cuatro antes d’éste con la gloria de inventores, sed 
habenda gratia ijs qui inchoarunt, no trataron de muchos romances, 
del uso del infinitivo que es dificultosíssimo, la correspondencia 
de los subjuntivos, el uso del relativo, de que carece la lengua 
(“Al lector”).

En la dedicatoria a Francisco de Oyagüe, Sancho de Melgar 
(1691) se refiere a su arte, impresa en octavo de 56 folios, como 
“esta obrita” o “este corto volumen”, porque una de las metas 
que perseguía era ser conciso para evitar el menosprecio que 
sentían los alumnos ante las obras extensas (tal vez estuviera 
pensando en la gramática de González Holguín): “común des-
dén a artes dilatados” (“Al lector”).

Finalmente, en la Breve instrucción de 1753 también se criti-
can los volúmenes muy largos, por lo que su autor se propone 
elaborar un texto corto y fácil: 

Puse especial cuidado en que fuesse breve, clara y que en pocas 
ojas enseñasse lo que aun dilatados volúmenes no suelen algu-
nas veces instruir o por confusos o por tener muchas superflui-
dades que más molestan que atraen a su estudio y muchas veces 
están arrinconados por no poder con su extención conseguir lo 
que cosas recogidas y pequeñas han alcanzado, cumpliéndose 
lo que Plinio y Séneca dixeron que nunca se muestra más admi-



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 473

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

rable la naturaleza, que en cosas pequeñas y que es como cierta 
servidumbre a las grandes no poder ser pequeñas (“Al lector”). 

Destinatarios 

Los principales receptores de las obras de lingüística misione-
ra estudiadas son los clérigos llegados al Nuevo Mundo, nada 
diestros en las lenguas vernáculas americanas. 

Santo Tomás (1560) deja claro en su prólogo al lector que 
“este Arte se haze para eclesiásticos”. No obstante, el autor del 
Arte, y vocabvlario de 1586 se da cuenta de que su obra, en par-
ticular el vocabulario, podrá ser útil a todas aquellas personas, 
religiosas o no, que necesiten comunicarse con los indígenas16:

El cual será muy útil para todo género de gentes, assí curas de 
indios, como otras personas eclesiásticas y seglares que hubieren 
de tratar con los indios en poblado, y yendo de camino, porque 
en él hallarán fácilmente el vocablo que no entendieren, y tam-
bién el de que tuvieren necessidad, para hablar. Será también 
de mucho provecho, el que comiença en la lengua índica para 
los que oyen confessiones, porque con él podrán atreverse a oír los 
penitentes con medianos principios, y el que comiença en la len-
gua española, servirá a los que hacen pláticas y sermones a los 
indios para hablar y componer con liberalidad lo que quisieren 
(“Al lector”). 

También el arte de Huerta (1616) está dirigida a un des-
tinatario general; dice Diego Ramírez: “será útil y provecho-
so para los que en este reino la quisieren saber por la claridad 
y buena reducción de preceptos que tiene” (“Aprobación”). Y 
el último terceto del soneto de Martín de Mena Godoy procla-
ma lo siguiente: “América te ensalça agradecida / porque en 

16 E sta idea también la encontramos en el prólogo al Lexicón de Santo 
Tomás (1560a): “En la primera va el romance primero y luego lo que signi-
fica en la lengua de los indios porque el que sabe la de España y no la d’ellos se 
aproveche d’él. En la segunda, al contrario, primero se pone la lengua indiana 
y luego la española, porque el que la sabe y no la de España assí mismo se pueda 
aprovechar”. Además, González Holguín (1608), en los preliminares de su 
Vocabulario, se percata de que no sólo clérigos y seglares se aprovecharán de 
los vocabularios bilingües, sino que también serán beneficiarios “los indios 
que apetecen saber la lengua castellana” (“Suma”).



474	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

sus hijos la ignorancia mengua / con la verdad que enseñan 
tus preceptos”. 

Sin embargo, como dijimos al principio, son los sacerdotes 
los destinatarios fundamentales de estas obras, porque, como 
explica González Holguín (1607), los curas tienen dos obliga-
ciones básicas, la administración de los sacramentos y la pre-
dicación17; para cumplirlas, necesitan conocer la lengua de 
sus catecúmenos. Así lo argumenta Juan Vázquez en la apro-
bación: 

He visto la Arte de la lengua Qquichua del Inca compuesta por el 
padre Diego Gonçález de la Compañía de Jesús… y entiendo 
será de mucha ayuda a los curas y de más ministros que hubieren 
de ayudar a los indios para que con propriedad y claridad se les 
prediquen las cosas de nuestra santa fe. 

Desde esta perspectiva, el estudio de las lenguas es una ver-
tiente más de la misión apostólica de los religiosos; por eso, la 
responsabilidad de la falta de conversión de indios recae en los 
párrocos que no han aprendido la lengua indígena (cf. la “Dedi-
catoria” de González Holguín 1607).

Torres Rubio (1619) pretende que con su gramática se apren-
da lo suficiente para “catequizar, confessar y predicar”; cléri-
gos son, por tanto, los destinatarios. Insiste en esta idea Alonso 
de Messía (1655-1732), quien pide que se apruebe la segunda 
edición de esta obra, “porque le facilita a los señores curas 
de indios el ministerio de apóstoles” (Torres Rubio y Figue
redo ca. 1700). Este mismo planteamiento lo encontramos en la 
última reedición de la gramática de Torres Rubio, pues el jesui-
ta anónimo completa el tratado de 1619 para instruir párrocos 
y catequistas (cf. portada en Torres Rubio, Figueredo y jesuita 
anónimo 1754).

Agustín de Berrio, prior del convento de Lima, aprueba el 
arte de Roxo Mexía (1648) y lo ensalza porque es herramien-
ta indispensable para que los sacerdotes implanten la doctri-
na cristiana en el Perú, “pues por el órgano de las vozes de los 
indios articuladas en labios españoles (a que principalmente 
sirve este tan importante trabajo) passará a sus entendimien-

17 P ondera González Holguín en la dedicatoria de su gramática de 
1607: “la iglesia les da dos llaves, una de enseñança y otra de potestad, y como 
no pueden dexar de usar de la potestad de administrar los sacramentos, 
assí no pueden dexar de enseñar”.



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 475

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

tos no sólo lo católico de la doctrina sino el amar a la nobleza 
de su maestro”.

Ni en Sancho de Melgar ni en la Breve instrucción de 1753 
hay información explícita sobre los destinatarios. No obstante, 
conociendo sus propósitos, es fácil aventurarnos a pensar que 
estas obras iban dirigidas a los clérigos.

Lenguas implicadas 

Lengua objeto

Como vimos arriba, Santo Tomás (1560) dedica a Felipe II su 
gramática para desmentir que los naturales del Perú sean bár-
baros e indignos de ser tratados como el resto de sus vasallos, 
pues siendo su lengua “muy polida y delicada”, ellos también 
lo serán. Además, en este prólogo, introduce una somera des-
cripción geográfica del quechua: “es lengua que se comunicava 
y de que se usava y usa por todo el señorío de aquel gran señor 
llamado Guaynacapa, que se estiende por espacio de más de 
mil leguas en largo y más de ciento en ancho”. En el segundo 
de sus prefacios, resalta las diferencias entre el quechua y las 
lenguas conocidas por los europeos: “esta lengua del Perú tan 
estraña, tan nueva, tan incógnita y tan peregrina a nosotros 
y tan nunca hasta agora reduzida a Arte ni puesta debaxo de 
preceptos d’él”. Santo Tomás no declara en ningún momento la 
procedencia geográfica del quechua que describe; no obstante, 
según Cerrón Palomino (1995, p. xvi), el dialecto-base de la 
variedad codificada, que presenta rasgos gramaticales sureños 
junto a una fonología norteña, es el hablado en la franja costeña 
comprendida entre Chincha y Lima. Calvo Pérez (2013, p. 229) 
ahonda en esta idea: 

Podríamos decir que partiendo de la inexistencia de una gramá-
tica previa, DST [Domingo de Santo Tomás] logra el máximo 
común divisor de todos los dialectos quechuas, especialmente los 
concernientes al quechua del Norte o chinchaisuyo y quechua 
del Sur o cuzqueño, identificándose en gran parte con un dialecto 
puente que se aproxima a lo que es hoy el dialecto ayacuchano.

Las siguientes obras lingüísticas sobre el quechua se apartan 
de la obra del dominico, pues codifican la variedad cuzqueña:



476	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

La variedad seleccionada, con el respaldo implícito del Tercer 
Concilio Limense, será entronizada por los patrocinadores de la 
asamblea episcopal como el modelo y arquetipo del buen decir, 
constituyéndose en adelante como el referente exclusivo del que-
chua, en tanto medio de expresión y objeto de estudio. En tal 
sentido, la opción dialectal asumida en esta oportunidad signifi-
có una callada recusación de la variedad que había elegido fray 
Domingo de Santo Thomás como objeto de su codificación. El 
solo hecho de haber sido materia de tres reimpresiones en el pri-
mer quincenio [sic] del siglo xvii es un indicador de la importan-
cia que tuvo el Arte como instrumento de aprendizaje de la lengua 
con fines de evangelización (Cerrón-Palomino 2014, p. 12).

El Arte, y vocabvlario de 1586 consagra, por tanto, el están-
dar de base cuzqueña que sirvió como lengua franca pastoral 
(Calvo Pérez 2004, p. 215). Así pues, tal y como pone de relie-
ve Durston (2007, p. 106): 

The evidence suggests that during the 1550s and 1560s and to 
some extent into the 1570s, missionary and pastoral agents were 
free to produce vernacular texts with the dialectal characteris-
tics they considered most apt for their specific audience… The 
shift that ocurred during the 1570s and 1580s was characterized 
both by a demand for dialectal uniformity in pastoral discourse 
and by a turn towards the Quechua of the southern highlands, in 
particular that of Cuzco18.

El autor del Arte, y vocabvlario de 1586, tras dar las equiva-
lencias de los nombres de parentesco y antes de empezar la 
segunda parte del vocabulario (castellano-quechua), pone de 
manifiesto que ha recogido fundamentalmente las palabras típi-
cas del Cuzco, aunque también recolecta términos y expresio-
nes propios de la variedad chinchaysuya, “a sort of collective 
term for the Quechua dialects of central and northern Peru” 
(Adelaar & Muysken 2004, p. 181):

Éste es el modo de tratarse en el Cuzco. Los Chinchaysuyus, 
casi en todo, se diferencian d’este buen estilo. Y nuestro intento 
es solamente tratar del uso que hay en el Cuzco, como cabeça 
que es d’estos reinos en lo que toca a la policía y buen lenguaje 
de los indios. Con todo, no se ha dexado de tocar en el Vocabu

18  Para más información sobre el quechua pastoral, cf. cap. 6 de Durs-
ton 2007. 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 477

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

lario algunas cosas que comúnmente usan los Chinchaysuyus 
(“Anotaciones”).

González Holguín (1607) también describe la lengua habla-
da en la ciudad imperial; él mismo lo deja anotado en la por-
tada de su vocabulario (“Corregido y renovado conforme a la 
propriedad cortesana del Cuzco”), así como en algunas obser-
vaciones de su gramática (“En el Cuzco y entre buenos lenguas 
se usan todas”, “Y éste es más galano modo y más usado en el 
Cuzco”, ff. 15v y 17v).

Alonso de Huerta (1616) traza una triple distinción: 1) “len-
guas maternas”, “que se hablan en cada pueblo tan distintas 
y diferentes que hay pueblos que con no distar unos de otros 
más de media legua y aun un cuarto de legua, los del uno no 
entienden lo que hablan en el otro”; 2) lenguas “generales para 
provincias”, “con que, fuera de las maternas, se hablan los de 
cada provincia o reino distinto, como es la de Chile, los chiri-
guanaes, la aimara, la puquina, la pescadora en los Valles de 
Truxillo, que todas son muy diferentes unas de otras”; 3) la “len-
gua general del Imperio”:

Demás de todas estas lenguas [las maternas y las generales] hay 
una que se llama quichua o general, por ser la lengua que hablava 
el Inga en la provincia del Cuzco adonde residía y tenía su pala-
cio; el cual mandó a todas las provincias sujetas a su govierno y 
mandó la hablassen, mandó a los padres que desde pequeños 
la fuessen enseñando a sus hijos, los cuales demás de la lengua 
materna y la común de la provincia, les enseñaban la general del 
inga, que con proprio nombre la llamaban quichua y general, por 
serlo para todo el reino y reinos que sujetó, que es la que median-
te el favor de Dios hemos de tratar y enseñar en este presente Arte 
(“Introducción”, f. 1r-1v).

Una vez reconocido el carácter de lengua franca del que-
chua, Huerta distingue dos modos de hablarla y se propone 
dar datos en su gramática sobre cada uno de ellos: “el uno muy 
pulido y congruo y éste llaman del Inga, que es la lengua que 
se habla en el Cuzco, Charcas y demás partes de la provincia de 
arriva, que se dize Incasuyo”; “la otra lengua es corrupta, que la 
llaman Chinchaysuyo, que no se habla con la policía y congrui-
dad que los Ingas hablan” (f. 1v). Desde esta perspectiva, Huer-
ta ha de ser valorado positivamente por ser un “dialectólogo 
temprano” (Moya 1993, p. xxviii). Además, con la publicación 



478	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

del arte de Alonso de Huerta en 1616 entra en juego un nuevo 
glotónimo: quechua. La forma quichua se empleó la primera vez 
por Domingo de Santo Tomás (1560) y continuó en uso duran-
te el siglo xvi y los primeros años del xvii19. Estos dos nombres 
competirán a lo largo de los siglos hasta que, finalmente, triun-
fe la forma quechua (Cerrón Palomino 1987, pp. 31-37). 

El paratexto de la gramática de Torres Rubio, tan breve, no 
aporta información sobre la lengua indígena codificada. Figue-
redo, en cambio, en su edición de comienzos del siglo xviii, 
ensalza la lengua en su prólogo al lector e incluye el “Vocabu-
lario de la lengua chinchaisuyo” (Torres Rubio y Figueredo ca. 
1700, ff. 53v-59r), precedido por unas advertencias sobre los 
contrastes fundamentales entre el quechua general y el de 
los chinchaysuyos. Es importante señalar que ésta es la primera 
contribución dedicada específicamente a la variedad chinchay-
suya (Rivet y Créqui-Montfort 1951, p. 125). En la edición de 
1754, el jesuita anónimo reproduce las aportaciones de Figue-
redo y las completa (Torres Rubio, Figueredo y jesuita anóni-
mo 1754, ff. 213v-214r).

En la gramática de Roxo Mexía (1648) se compara la len-
gua del Cuzco con la de Madrid y Toledo no sólo en el prólogo 
del autor al lector, sino también en la aprobación de fray Juan 
Escudero: “los preceptos son proprios, genuinos y ajustados al 
idioma, modo y frasses de la lengua materna de los naturales 
sin desviarse un punto del uso ordinario y común de la que se 
usa en el Toledo y Madrid de las indias, que es el Cuzco”. Ade-
más, Roxo Mexía demuestra tener ciertas pretensiones normati-
vas, porque denuncia a aquellos clérigos que no han aprendido 
bien la lengua imperial y que, por ello, no sólo incumplen su 
misión evangélica, sino que, además, pervierten la lengua de 
los indios: “Hablar la lengua siendo tantos los barbarismos que 
se dizen como las razones que se pronuncian, no es hablar len-
gua. Sí, echar a perder la lengua, perderse a sí propios y perder 
a los que con bárbaro lenguaje enseñan” (“Al lector”). 

Sancho de Melgar (1691, f. 17v) también se propone fijar la 
variante cuzqueña: “No enseñaré en este capítulo (y lo mismo 
he observado y observaré en los demás), si no es lo que hablan 
los Cuzcos”.

19 E stá presente en el Arte, y vocabvlario de 1586 y en González Hol-
guín (1607), aunque este último usa una variante ortográfica del glotónimo: 
qquichua (Cerrón Palomino 1987, p. 35).



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 479

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Por último, la Breve instrucción de 1753 describe la variante 
del quechua ecuatoriano, como anuncia en su portada, “según 
se habla en la provincia de Quito”, y en su prólogo: “me dedi-
qué a componer este arte de la lengua común de estas partes 
de Quito y Maynas”.

Así pues, según Torero (1995, p. 22), el siglo xviii supone 
la “afirmación de los quechuas regionales” o, como dice Cal-
vo Pérez (1995, p. 53), la “representación mayor de la periferia 
hasta entonces esquivada”: por un lado, Figueredo y el sacer-
dote anónimo (ca. 1700 y 1754) describen el quechua de la sie-
rra central peruana; por otro, en la Breve instrucción (1753) se 
codifica el quechua de Ecuador.

Metalengua

En las gramáticas misioneras examinadas, la metalengua, es 
decir, la lengua mediante la cual se explican las lenguas indíge-
nas, es el castellano. Como mantiene Ridruejo, esta decisión está 
estrechamente relacionada con los objetivos de sus gramáticas: 

Si la finalidad de las descripciones gramaticales hubiera sido 
teórica, quizá podríamos esperar que se empleara como lengua 
instrumental el latín (tal como hacen muchos de los gramáticos 
contemporáneos en Europa), dado que esta lengua era la que 
funcionaba como metalenguaje en las obras gramaticales y, mejor 
o peor, debería ser conocida por los clérigos, pero las gramáticas y 
vocabularios misioneros tienen un objetivo práctico: sus destinata-
rios fueron ordinariamente clérigos que habían de ejercer tareas 
evangelizadoras y, en muchos casos, el destinatario inmediato lo 
constituían hermanos de la misma orden religiosa [a] la que per-
tenecían los autores y las obras no iban destinadas más que a ser 
difundidas en su convento o en conventos vecinos (2006, p. 716).

El hecho de que estos tratados usen el español, y no el latín, 
para describir las lenguas indígenas entronca con la corriente 
medieval de las grammaticae proverbiandi, que iban abandonan-
do el latín por imperativo pedagógico y explicaban en caste-
llano la gramática latina (Esparza Torres y Calvo Fernández 
1994). A mediados del siglo xv, continuaron escribiéndose gra-
máticas latinas con traducciones romances como el Compendium 
grammatice de Juan de Pastrana, la Grammatica brevis (1485) de 
Andrés Gutiérrez de Cerezo, el Perutile grammaticale compendium 



480	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

(1490) de Daniel Sisó y, por supuesto, las Introducciones latinas 
contrapuesto el romance al latín (ca. 1488) de Antonio de Nebri-
ja. De hecho, la Nova ratio de Nebrija consolidará el uso de la 
lengua española como medio para estudiar la latina (Esparza 
Torres y Calvo Fernández 1994). 

Pero los misioneros americanos no sólo siguen la corrien-
te pedagógica que inician las gramáticas proverbiandi y la versión 
bilingüe de las Introductiones latinae, sino que también cuentan 
con otros precedentes más cercanos en el uso del español como 
metalengua. No debemos olvidar que durante el siglo xvi van 
surgiendo partidarios de enseñar el latín en la lengua materna 
de los estudiantes, para hacerles más accesibles los contenidos de 
gramática latina. Entre ellos, podemos citar a Bernabé de Bus-
to y sus Introductiones grammáticas breues y compendiosas (1533), a 
Luis de Pastrana y sus Principios de gramática en romance castellano 
(1539), a Francisco de Thámara y su Suma y erudición de grammáti-
ca en metro castellano (1550), a Diego Carvajal y su Arte de gramática 
latina en lengua latina y española (1582), a Pedro Simón Abril y Los 
dos libros de la gramática latina escritos en lengua romance (1583), a 
Juan Sánchez y sus Principios de la gramática latina (1586) o a Fran-
cisco Sánchez de las Brozas y su Arte para en breve saber latín (1595).

En América, el castellano se convierte en la herramienta 
apropiada para describir las lenguas indígenas, fundamen-
talmente, por una necesidad pedagógica: la enseñanza de la 
lengua indígena a través del latín podía ser un obstáculo si 
los alumnos no dominaban bien la lengua latina. Al aban-
donarla, por tanto, los autores de estos textos llegarían a un 
abanico de destinatarios más amplio. En este sentido, las gra-
máticas misioneras coinciden con las gramáticas de español 
para extranjeros, que, por regla general, renuncian al latín a 
la hora de explicar la doctrina gramatical20.

Lengua de referencia

Los autores de las gramáticas usan en sus prólogos el recurso 
de la captatio benevolentiae al subrayar la dificultad de su empre-

20 E ncontramos, sin embargo, algunas excepciones: las gramáticas misio-
neras del extremeño Collado, Ars grammaticae iaponicae linguae (1632), y la 
del alemán Havestadt, titulada Chilidúgú sive tractatus linguae chilensis (1777) 
sobre el mapuche, usan el latín como lengua de descripción lingüística. 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 481

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

sa. Para sortear estos obstáculos cuentan con una ayuda inesti-
mable, el latín, referente metodológico y conceptual de cómo 
enseñar una segunda lengua: “Y porque (como se ha tocado) 
este Arte se haze para eclesiásticos que tienen noticia de la len-
gua latina va conforme a la Arte d’ella” (“Al lector”, en Santo 
Tomás 1560).

Según Esparza Torres (2007, p. 33), “la mirada a las gramá-
ticas latinas se veía como un medio de asegurar que se estaba 
trabajando adecuadamente y con provecho”. Además, como 
deja entrever Santo Tomás en la cita anterior, otra razón por 
la que toman como sistema de referencia la gramática latina 
tiene que ver con el hecho de que de esta manera “se abrevia-
ba la exposición y se facilitaba el aprendizaje a todos aquellos 
que hubieran estudiado la gramática latina” (Suárez Roca 1992, 
p. 29). Ahora bien, como defienden Zwartjes y Hovdhaugen, 
este hecho no implica necesariamente que los misioneros sigan 
de manera inflexible el marco teórico grecolatino imponiéndo-
selo a las lenguas americanas:

However, in recent studies linguists and historians of linguistics 
began to pay more attention to these work and the results of 
recent research demonstrate that the opposite may be closer 
to the truth: many works are written ‘in dialogue’ with their pre-
decessors, many missionaries, if not the most, had an excellent 
command of these ‘exotic’ languages. These pioneers not only 
adopted but also in many cases adapted, or even partially aban-
doned the Greco-Latin model in a ‘revolutionary’ way, focusing 
on the idiosyncratic features of the native language themselves 
(2004, p. 2)21.

Los misioneros practicaron el método contrastivo, que 
se caracteriza por la comparación de la lengua descrita con 
otras lenguas, las denominadas por Esparza Torres (2007, p. 
7) “lenguas de referencia”. Basta con ver las primeras pági-
nas de las gramáticas estudiadas para comprobar que las com-
paraciones del quechua con el latín o con el castellano son 
frecuentes. 

21 E n los siguientes trabajos se estudian las rupturas de las gramáticas 
misioneras quechuas con la tradición grecolatina: Alvar 1992; Calvo Pérez 
1994 y 2000; Segovia Gordillo 2010. 



482	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Método de aprendizaje 

Los misioneros explican que han empleado muchos años de 
sus vidas en aprender las lenguas indígenas y en escribir estas 
obras22. De tal forma transmiten a sus lectores la idea de que sólo 
a través del trabajo perseverante lograrán aprender la lengua 
quechua: “estudio frecuente d’este libro” (“Dedicatoria”, en Arte, 
y vocabvlario… 1614 [1586]); “con el instrumento del estudio 
proprio” (“Censura de Figueredo”, en Sancho de Melgar 1691); 
“a costa de mucho afán y trabajo”, “mucho exercicio”, “constan-
cia y aplicación” (“Al lector”, en Breve instrucción… 1753).

El hecho de que los artígrafos dedicasen tanto tiempo a la 
elaboración de sus gramáticas está directamente relacionado 
con su método de trabajo. Los lingüistas misioneros considera-
dos en este estudio descartan el criterio de la auctoritas, pues las 
lenguas que describen no cuentan con una tradición literaria y 
se valen de los testimonios orales de los indios para confeccio-
nar sus gramáticas, que tienen, por tanto, un carácter eminen-
temente descriptivo.

Santo Tomás incide en la idea de que el uso de los “invento-
res” del quechua será lo que le guíe en su descripción gramatical:

Pero la principal razón en esto de los nombres y hablas es el uso, 
porque assí se usa y lo usaron los que primero hablaron la lengua 
y usan bien d’ella: porque el hablar d’esta manera y no de aquella 
depende de la voluntad de los primeros inventores d’ella, y que 
primero la usaron hablar (Santo Tomás 1560, f. 4v).

González Holguín (1607) recoge las muestras orales de los 
indios del Cuzco y, a partir de ellas, confecciona sus traba-
jos sobre el quechua23:

22  Cf. los siguientes testimonios: “en quinze años continuos que estu-
ve en los grandes reinos del Perú había alcanzado la noticia de la lengua 
general d’ellos” (“Al lector”, en Santo Tomás 1560); “Habiendo, pues, yo 
juntado con alguna curiosidad por más de veinticinco años, todas las cosas 
curiosas, sustanciales y elegantes que he hallado en esta Lengua” (“Al lector”, 
en González Holguín 1607); “por haberme yo ocupado tiempo de veinte 
y cinco años en esta santa Iglesia Catedral en predicar a los indios y enseñar 
a los clérigos” (“Dedicatoria”, en Huerta 1616); “Hijo de la experiencia y 
trato de veinte y dos años y más que sin interrupción he tenido en el púlpito 
y confessionario siendo cura de indios” (“Al lector”, en Roxo Mexía 1648).

23 A demás, en el prólogo al lector de su vocabulario, este autor deja claro 
que son los indios los principales autores de sus obras y él un sencillo mediador.



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 483

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Habiendo, pues, yo juntado con alguna curiosidad por más de 
veinticinco años, todas las cosas curiosas, sustanciales y elegantes 
que he hallado en esta lengua, viéndolas primero puestas todas en 
uso, y repreguntando de nuevo a muchos indios grandes lenguas, y ente-
rado en la práctica y uso de todo, porque salieron las cosas muchas, 
y tantas, que excedían el justo tamaño de arte, mas por ser todas 
cosas importantes para la perfecta inteligencia de la lengua no se 
podía dexar, tomé este acuerdo, que las repartí en cuatro libros 
(“Al lector”).

Otros misioneros, como Roxo Mexía (1648), insisten en que 
el aprendizaje se logrará con el estudio de las normas gramati-
cales y la adquisición de vocabulario:

Tan ajustado a su estilo y tan claro que sin arrojamiento puedo 
dezir que sabiendo vocablos los cuales no enseña el Arte (si bien 
lo he compuesto con tanto cuidado de variarlos que podrá servir 
de Vocabulario) y ajustándose a sus preceptos hablará cualquiera 
tan bien la lengua como el maestro que le pone en la mano (“Al 
lector”). 

Idea que también encontramos en los textos que preceden a 
la obra lexicográfica de Santo Tomás (1560a), quien mantiene 
que el arte por sí solo no enseña la lengua, sino que necesita el 
vocabulario, de la misma manera que a un orfebre 

poco aprovecharía ser muy sabio en la lavor de oro o plata y demás 
metales y tener gran abundancia de buriles, sinzeles y demás ins-
trumentos del arte muy cabales y perfectos, si no tuviesse metal en 
qué los exercitar conforme al arte que d’ello tiene (“Al lector”).

Por lo demás, los misioneros en sus prólogos estimulan a los 
estudiantes a que combinen la formación teórica de las artes 
con la puesta en práctica de lo aprendido para lograr un verda-
dero dominio del quechua: “Y con esto y con el uso y cuidado se 
aprenden frasis y modos de hablar y assí saberse la lengua más 
perfecta y elegantemente” (“Prólogo”, en Torres Rubio 1619); 
“Bien observadas estas reglas podrás con facilidad leer la arte, 
consultando para lo que pareciere duro a los peritos en este 
idioma” (“Al lector”, en Sancho de Melgar 1691). De hecho, 
como explica Maldavsky (2012, p. 282), las artes gramaticales 
necesitaban un “complemento práctico indispensable”: “el uso, 
o sea la inmersión en la lengua, en las doctrinas de indios”. 



484	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Así pues, los gramáticos misioneros confían en el uso a la hora 
de aprender algunas irregularidades del quechua; además, de 
esta forma, evitan ser farragosos en sus obras (Fonseca 2010, p. 
252): “algunas excepciones habrá que importan poco y el uso 
las enseñará” (González Holguín 1607, f. 123v). En definitiva, 
perseverancia en el trabajo, diálogo con los indios, práctica y 
adquisición de vocabulario son sus cuatro claves.

Conclusiones

Según hemos podido averiguar, en los inicios de la lingüística 
quechua predomina la orden jesuita (Valera, González Hol-
guín, Torres Rubio, Figueredo, el jesuita anónimo) y el clero 
secular (Huerta, Roxo Mexía, Aguilar y Sancho de Melgar); 
encontramos, además, un dominico (Santo Tomás) y un agusti-
no (Juan Martínez). Todos ellos tienen una dilatada formación 
religiosa y humanística. 

La mayoría de los autores de gramáticas publica también 
obras doctrinales, excepto en los casos de Huerta y Aguilar, 
de quienes sólo tenemos noticia de que escribieron gramá-
ticas; en cambio, Roxo Mexía no puede incluirse entre las 
excepciones, pues anuncia la traducción de los Evangelios. 
Esto nos lleva a concluir que el proyecto didáctico misionero 
tiene dos vertientes claramente diferenciadas: una fase de pre-
paración lingüística, que, a su vez, se divide en instrucción gra-
matical y en aprendizaje del vocabulario; y otra en la que los 
clérigos se familiarizan con las traducciones en la lengua indí-
gena de la doctrina cristiana. Ambas facetas, que no tienen por 
qué ser sucesivas, sino que se pueden experimentar en forma 
simultánea, están estrechamente vinculadas; ambos tipos de 
textos, lingüísticos y religiosos, se dan la mano para cumplir 
el cometido de los misioneros: evangelizar a los nativos. Esta 
tendencia se mantiene en otros autores de América del Sur: 
Bertonio (1612, 1612a, 1612b, 1612c), Ruiz de Montoya (1639, 
1640 y 1640a) y Valdivia (1606, 1607 y 1621) redactaron varias 
obras pías, y tras las gramáticas de Lugo (1619) y De la Carre-
ra (1644) pueden consultarse confesionarios. Nuestros resul-
tados, por consiguiente, concuerdan con trabajos anteriores:

La combinación de tratados lingüísticos con obras de carácter 
doctrinal es muy frecuente entre los misioneros. De una parte, 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 485

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

porque unas veces son los mismos autores de obras lingüísticas los 
únicos que están capacitados para redactar o traducir obras reli-
giosas a las lenguas indígenas y, por tanto, escriben unas y otras, 
tal como sucede con Andrés de Olmos o Alonso de Molina. En 
otras ocasiones porque se considera necesario publicar las obras 
religiosas como lo que eran, el instrumento realmente imprescin-
dible para el evangelizador, mientras que las partes gramaticales 
eran consideradas en realidad como el medio propedéutico para 
hacer uso de tal instrumento (Ridruejo 2007, p. 163).

El componente paratextual revela que las gramáticas están 
concebidas como motores del cambio religioso en América del 
Sur; es más, teniendo en cuenta las dificultades que conlleva 
el aprendizaje de una segunda lengua y “el estado miserable y 
lastimoso en que están las almas d’estos pobres indios por no 
tener luz de la palabra de Dios” (“Dedicatoria”, en González 
Holguín 1607), las artes pasan a ser obras imprescindibles, ya 
que con ellas los sacerdotes se ejercitarán en la lengua indígena 
y predicarán en la lengua de los catecúmenos. En los paratextos, 
hemos leído que estas gramáticas nacen para “catequizar, con-
fesar y predicar” o para “formar predicadores”, algo que sin el 
conocimiento del quechua no se podría llevar a cabo. Por con-
siguiente, los religiosos aprenden y enseñan las lenguas ame-
rindias a través de artes gramaticales (y diccionarios bilingües) 
porque estas obras constituyen el medio más adecuado para 
lograr su propósito final: la evangelización de los indígenas. 
Según nuestra investigación, al objetivo pedagógico y evangeli-
zador hay que sumar el hecho de que cada gramático defienda 
la necesidad de mejorar las artes anteriores. Como muestran las 
frecuentes citas del aparato paratextual, estas obras nacen con 
la meta de perfeccionar los tratados precedentes. Siguiendo el 
lema de enriquecer, mejorar o ampliar las gramáticas anterio-
res, se va originando lo que Hernández de León-Portilla (2003, 
p. 6) ha denominado “gramáticas en cascada” (véase también 
Hernández Triviño 2016), una clara muestra de la continuidad 
o serialidad de estos textos (Cuevas Alonso 2011). Todos ellos 
forman parte de lo que podríamos llamar, siguiendo a Swiggers 
(2003, p. 84), una “tradición interna”: la tradición misionera 
hispánica; y es que, como resalta Ridruejo (2007a, p. 462), “las 
obras lingüísticas misioneras hispánicas instituyen tradiciones 
en las que ellas mismas se incluyen”. De estas finalidades se sepa-
ra Santo Tomás, pues plantea su gramática con dos objetivos: no 



486	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

sólo la enseñanza de la lengua quechua para poder transmitir 
el Evangelio a los indígenas, sino también la defensa del indí-
gena; además, como su gramática es pionera en el estudio del 
quechua, no puede aludir a otros tratados anteriores. 

En cuanto a los destinatarios, hemos confirmado que las 
gramáticas misioneras estudiadas son textos de apoyo para 
estudiantes no nativos de las lenguas indígenas: fundamental-
mente, misioneros españoles que desean transmitir el mensaje 
evangélico a los indígenas. De forma accesoria y según cuentan 
los propios autores en sus prólogos (en particular, Santo Tomás 
1560a, el autor del Arte, y vocabvlario de 1586 y González Hol-
guín 1608), los diccionarios podrán ser de gran utilidad tanto a 
los seglares que quieran comunicarse con los indios como a los 
indígenas que necesiten aprender el castellano. 

Por lo que se refiere a las lenguas implicadas, en primer 
lugar, merece la pena destacar que los autores demuestran 
interés por las variedades dialectales del quechua, porque 
su gran preocupación es comprender y ser comprendidos. La 
variante privilegiada es el quechua cuzqueño, aunque también 
codifican otras variedades: Santo Tomás, el quechua coste-
ño; Figueredo y el sacerdote anónimo, el quechua de la sie-
rra central peruana; y el autor de la Breve instrucción (1753), el 
quechua de Ecuador. Asimismo, estas obras contribuyen a la 
dignificación de la lengua quechua, porque tanto las gramáti-
cas como los diccionarios hacen ver que “los idiomas indígenas 
son vehículo de expresión suficientes, capaces e idóneos para 
exponer y declarar las verdades del cristianismo” (Suárez Roca 
1992, p. 253); además, en los paratextos de estas obras se sos-
tiene que las lenguas indígenas son merecedoras de respeto, 
como la española o la latina. Recordemos que entre los siglos 
xvi y xvii se ennoblecen las lenguas vernáculas europeas, que 
pasan a considerarse lenguas de cultura capaces de ser someti-
das a reglas. En América, esta idea se aplica a las lenguas autóc-
tonas (Breva-Claramonte 2008, p. 41). Los clérigos demuestran 
con sus tratados que cualquier lengua puede sistematizarse, de 
manera que codificar el quechua es tan importante como fijar 
el castellano y, a su vez, describir estos idiomas vernáculos es tan 
noble como fijar la lengua de cultura por excelencia, el latín. 
En palabras de Zimmermann (2006, p. 327), “admitir que las 
lenguas indígenas sean aptas para la transmisión de las ideas del 
evangelio, implica la construcción a priori de la igualdad de los 
idiomas en términos de expresión del pensamiento”. Por tan-



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 487

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

to, podemos afirmar con Breva-Claramonte (2008, p. 41) que 
“el proyecto humanista de elevar las lenguas vulgares y bárba-
ras a la condición de lenguas de cultura se transplanta [sic] y 
es asumido por los misioneros gramáticos del Nuevo Mundo”. 

En segundo lugar, como hemos visto, los gramáticos del que-
chua usan el español como lengua descriptora, de manera que 
continúan la línea de aquellas gramáticas que defendían el uso 
de la lengua vernácula en la enseñanza del latín: los autores, al 
redactar sus gramáticas en español, se posicionan a favor de la 
enseñanza de segundas lenguas (en este caso una lengua indíge-
na americana) en la lengua materna de los alumnos. Esta elec-
ción, por un lado, hunde sus raíces en la tradición hispánica 
de las gramáticas proverbiandi y se propaga con gran aceptación 
entre algunos gramáticos humanistas, como Pedro Simón Abril; 
por otro, está motivada por razones prácticas: de este modo, se 
facilita el acercamiento al texto gramatical por parte de aque-
llos alumnos que no dominaran el latín. 

En tercer lugar, a la hora de describir el quechua, los misio-
neros se sustentan en un soporte teórico nacido para codificar 
otra lengua, el latín. Algo que, como resalta Hernández Trivi-
ño, no se trata de un hecho aislado: 

El pan-latinismo renacentista permeó la codificación gramatical 
de otras lenguas: en primer lugar del árabe y del hebreo, lenguas 
que en la Edad Media habían desarrollado sus propias tradiciones 
gramaticales y que en el siglo xvi fueron sometidas al molde latino; 
asimismo, de las lenguas vulgares de Europa, que fueron codifica-
das en gramáticas con el mismo modelo; y desde luego, de cuanta 
lengua exótica y peregrina aparecía a los ojos de los europeos, 
quienes desde la segunda mitad del siglo xv habían emprendido 
un proceso de expansión hacia el este y el oeste de sus tierras. 
Hacia el este, los portugueses exploraron las costas de África, y el 
sur de Asia hasta China y Japón; y, hacia el oeste, los castellanos se 
asentaron en un nuevo continente, América (2016, p. 16).

Comparten un metalenguaje descriptivo proveniente de la 
tradición latina y, con ello, garantizan la buena recepción de 
otros misioneros que también manejan esta doctrina, nacida 
de las obras lingüísticas latinas con las que se formaron en Espa-
ña. Además, aplican el método contrastivo y cotejan el quechua 
con el latín y el español. 

En lo concerniente al método de aprendizaje, hemos consta-
tado que la producción lingüística misionera es fruto del trabajo 



488	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

grupal: se trata de una labor cooperativa entre los misioneros y 
los indígenas. Las gramáticas (y los diccionarios) son resultado 
de un intenso trabajo de campo: los misioneros se valen de los 
testimonios orales de los indios para confeccionar sus obras, de 
manera que los colaboradores indígenas llegan incluso a con-
vertirse en coautores. Además, hemos averiguado que la meto-
dología de enseñanza y aprendizaje que emplean los misioneros 
se sustenta en dos pilares: el estudio tanto del léxico como de 
los rudimentos gramaticales y la práctica de lo aprendido. El 
dominio del vocabulario se consigue gracias a la consulta de los 
diccionarios bilingües; el conocimiento de las reglas gramatica-
les, con la lectura activa del manual; y la ejercitación, a través de 
las conversaciones con los indios. En suma, el método de apren-
dizaje que los misioneros practicaron y aconsejaron se afirmaba 
en el trabajo perseverante y en la práctica continua de la lengua.

Referencias

Corpus

Arte, y vocabvlario enla lengva general del Perv́ llamada quichua, y en la lengua 
española 1586. Antonio Ricardo, Lima. [También hay ed. facs. de 2009 
del original conservado en la Biblioteca Nacional de España de Madrid 
(BNE R/9166). Estudio de Julio Calvo Pérez, Agencia Española de Coo-
peración Internacional para el Desarrollo, Madrid. Asimismo, atribuida 
a Blas Valera, se publicó en 2014 una ed. interpretada y moderniza-
da por Rodolfo Cerrón-Palomino, Raúl Bendezú-Araujo y Jorge Acurio 
Palma, Pontificia Universidad Católica del Perú-Instituto Riva-Agüero, 
Lima].

Arte, y vocabvlario enla lengva general del Perv́ llamada quichua, y en la lengua 
española 1614 [1586]. Francisco del Canto, Lima.

Breve instrucción o arte para entender la lengua común de los indios según se habla 
en la provincia de Quito 1753. Imprenta de la Plazuela de San Cristóbal, 
Lima.

Grammática y vocabolario en la lengva general del Perv́, llamada quichua, y en la 
lengua española 1603 [1586]. Clemente Hidalgo, Sevilla.

González Holguín, Diego 1607. Grammática y arte nveva dela lengva gene-
ral de todo el Perú, llamada lengua qquichua, o lengua del inca, Francisco del 
Canto, Lima.

Huerta, Alonso de 1616. Arte dela lengva qvechva general de los yndios de este 
Reyno del Pirú, Francisco del Canto, Lima. 

Roxo Mexía y Ocón, Juan 1648. Arte de la lengva general de los indios del Perv́, 
Jorge López de Herrera, Lima.

Sancho de Melgar, Esteban 1691. Arte de la lengva general del ynga llamada 
qquechhua, Diego de Lira, Lima.



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 489

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Santo Tomás, Domingo de 1560. Grammática o arte de la lengua general de los 
indios de los Reynos del Perú, Francisco Fernández de Córdoba, Vallado-
lid. [También hay ed. facs. de 1994 a cargo de Rodolfo Cerrón-Palomi-
no, Cultura Hispánica-Agencia Española de Cooperación Internacional 
para el Desarrollo, Madrid].

Santo Tomás, Domingo de 1560a. Lexicón, o Vocabulario de la lengua general 
del Perv́, Francisco Fernández de Córdoba, Valladolid.

Torres Rubio, Diego de 1619. Arte de la lengva quichua, Francisco Lasso, 
Lima.

Torres Rubio, Diego de y Juan Figueredo ca. 1700 [1619]. Arte de la len-
gva quichva, José de Contreras y Alvarado, Lima. 

Torres Rubio, Diego de, Juan Figueredo y jesuita anónimo 1754 [1619 
y ca. 1700]. Arte, y vocabulario de la lengua quichua general de los indios del 
Perú, Imprenta de la Plazuela de San Cristóbal, Lima. 

Vocabvlario enla lengva general del Perv́ llamada quichua, y en la lengua española 
1604 [1586]. Antonio Ricardo, Lima.

Referencias bibliográficas

Adelaar, Willem F.H. 1993. “La categoría del plural inclusivo en las len-
guas americanas: interpretación y realidad”, en España, ¿ruptura 1492? 
Eds. Maxim P.A.M. Kerkhof, Hugo de Schepper y Otto Zwartjes, Rodo-
pi, Amsterdam, pp. 207-216. (Diálogos Hispánicos, 11).

Adelaar, Willem F.H. 1997 “Las transiciones en la tradición gramatical his-
panoamericana: historia de un modelo descriptivo”, en La descripción de 
las lenguas amerindias en la época colonial. Ed. Klaus Zimmermann, Ibe-
roamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt/M., pp. 259-270.

Adelaar, Willem F.H. 2004. The languages of the Andes. With the collab. 
of Pieter C. Muysken, Cambridge University Press, Cambridge, doi: 
10.1017/CBO9780511486852.

Aguilar, Juan de 1939 [1690]. Arte de la lengua quichua general de indios del 
Perú. Ed. facsimilar de Radamés A. Altieri, Instituto de Antropología, 
Tucumán.

Altieri, Andrés R. 1939. “La gramática del Licenciado Juan de Aguilar”, 
en Arte de la lengua quichua general de indios del Perú, Instituto de Antro-
pología, Tucumán, pp. vii-ix.

Alvar, Manuel 1992. “Nebrija y tres gramáticas de lenguas americanas 
(náhuatl, quechua y chibcha)”, en Estudios nebrisenses. Ed. Manuel Alvar, 
Instituto de Cooperación Iberoamericana, Madrid, pp. 313-340.

Alvar Ezquerra, Manuel 2019. Biblioteca Virtual de la Filología Española 
(BVFE): directorio bibliográfico de gramáticas, diccionarios, obras de ortografía, 
ortología, prosodia, métrica, diálogos e historia de la lengua, en www.bvfe.es 
[consultado el 25 de marzo de 2019].

Ángeles Caballero, César Augusto 1973. “La gramática quechua de Juan 
de Aguilar”, en Actas de la Primera Reunión Latinoamericana de Lingüística 
y Filología, Instituto Caro y Cuervo, Bogotá, pp. 49-62.

Ángeles Caballero, César Augusto 1987. La gramática quechua de Juan de 
Aguilar, San Marcos, Lima.



490	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Backer, Aloys de, Carlos Sommervogel, Augustin de Backer, Pierre 
Bliard et Auguste Carayon 1960. Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, 
t. 5, Éditions de la Bibliothéque S.I., Collège Philosophique et Théolo-
gique, Louvain.

Bertonio, Ludovico 1612. Arte de la lengua aymara, con una silva de phrases 
de la misma lengua y su declaración en romance, Francisco del Canto, Juli. 

Bertonio, Ludovico 1612a. Vocabvlario dela lengva aymara, Francisco del 
Canto, Juli. 

Bertonio, Ludovico 1612b. Confessionario mvy copioso en dos lengvas, aymara 
y española, Francisco del Canto, Juli. 

Bertonio, Ludovico 1612c. Libro dela vida y milagros de nvestro señor Iesu Chris-
to en dos Lenguas, aymara, y romance, Francisco del Canto, Juli. 

Borges Morán, Pedro 1960. Métodos misionales en la cristianización de Améri-
ca: siglo xvi, Rascar, Madrid. 

Breva-Claramonte, Manuel 2008. “El marco doctrinal de la tradición lin-
güística europea y los primeros misioneros de la Colonia”, Bulletin His-
panique, 110, 1, pp. 25-59, doi: 10.4000/bulletinhispanique.431.

Busto, Bernabé de 1533. Introductiones grammáticas: breues & compendiosas, 
Salamanca.

Cabarcas Antequera, Hernando 2007. “Gramáticas andinas o las moradas 
de la vida”, en Paradigmas de la palabra: gramáticas indígenas de los siglos 
xvi, xvii y xviii. Ed. Mercedes Suárez, Turner, Madrid, pp. 75-90.

Calvo Pérez, Julio 1994. “Las gramáticas de Nebrija y las primeras gramáti-
cas del quechua”, en Actas del Congreso Internacional de Historiografía Lin-
güística. Nebrija V centenario. Eds. Ricardo Escavy Zamora, José Miguel 
Hernández Terrés y Antonio Roldán Pérez, Secretariado de Publica-
ciones e Intercambio Científico-Universidad de Murcia, Murcia, t. 2, 
pp. 63-80.

Calvo Pérez, Julio 1995. “Noticias y aportaciones lingüísticas sobre el que-
chua en el siglo xviii”, en Del siglo de oro al siglo de las luces: lenguaje y 
sociedad en los Andes del siglo xviii. Comp. César Itier, Centro de Estudios 
Regionales Andinos Bartolomé de las Casas, Cuzco, pp. 33-57. (Estudios 
y debates regionales andinos, 89).

Calvo Pérez, Julio 2000. “Las gramáticas del Siglo de Oro quechua: ori-
ginalidad y diversidad”, en Las gramáticas misioneras de tradición hispáni-
ca (siglos xvi-xvii). Ed. Otto Zwartjes, Rodopi, Amsterdam-Atlanta, pp. 
125-201.

Calvo Pérez, Julio 2004. “El Siglo de Oro de la lingüística amerindia: el 
caso del quechua”, en Dos mundos, dos culturas o de la historia (natural y 
moral) entre España y Perú. Congreso Internacional Dos mundos, dos culturas: 
la huella peruana en la ciencia española. Ed. Fermín del Pino Díaz, Ibe-
roamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt/M., pp. 201-226. 

Calvo Pérez, Julio 2005. “Fonología y ortografía de las lenguas indígenas 
de América del Sur a la luz de los primeros misioneros gramáticos”, en 
Missionary linguistics II. Lingüística misionera II. Orthography and phonology: 
Selected papers from the Second International Conference on Missionary Linguis-
tics, São Paulo, 10-12 march 2005. Eds. Otto Zwartjes & Cristina Altman, 
John Benjamins, Amsterdam-Philadelphia, pp. 137-170, doi: 10.1075/
sihols.109.08cal.



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 491

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Calvo Pérez, Julio 2006. “La oración de relativo en quechua: la aportación 
de los misioneros lingüistas”, Verba Hispanica. Anuario del Departamento 
de la Lengua y Literatura Españolas de la Facultad de Filosofía y Letras de la 
Universidad de Ljubljana, 14, pp. 155-172.

Calvo Pérez, Julio 2009. “El Arte y Vocabulario en la lengua general del Perú, 
llamada Quichua, y en la lengua española (1586)”, en Arte y vocabulario en 
la lengua general del Perú llamada quichua, y en la lengua española (1586), 
Agencia Española de Cooperación Internacional para el Desarrollo, 
Madrid, pp. 7-222.

Calvo Pérez, Julio 2013. “Domingo de Santo Tomás o el extrañamiento 
de un precursor”, en Escrituras silenciadas: paisaje como historiografía. Eds. 
José Francisco Forniés Casals y Paulina Numhauser, Universidad de Alca-
lá de Henares, Madrid, pp. 225-235.

Cancino Cabello, Nataly 2017. “Los paratextos de artes y gramáticas 
misioneras americanas”, Nueva Revista de Filología Hispánica, 65, 2, pp. 
407-440, doi: 10.24201/nrfh.v65i2.3101.

Cancino Cabello, Nataly 2018. “La categoría ‘nombre’ en la Grammatica 
o Arte (1560) de Domingo de Santo Tomás y en el Arte (1571) de Alonso 
de Molina”, Historiographia Linguistica, 45, 1/2, pp. 1-35, doi: 10.1075/
hl.00014.can.

Cárdenas Bunsen, José 2014. “Circuitos del conocimiento: el Arte de la len-
gua índica de Valera y su inclusión en las polémicas sobre el Sacro Mon-
te de Granada”, Lexis, 38, 1, pp. 71-116.

Carvajal, Diego 1582. Arte de gramática latina en lengua latina y española, 
Valladolid.

Castro Pineda, Lucio 1963. “La cátedra de lengua quechua en la catedral 
de Lima”, Nueva Corónica, 1, pp. 136-147.

Cerrón Palomino, Rodolfo 1987. “Multilingüismo y política idiomáti-
ca en el Perú”, Allpanchis, 29/30 (Lengua, nación y mundo andino), pp. 
17-44.

Cerrón Palomino, Rodolfo 1995. “Estudio introductorio”, en Grammática 
o arte de la lengua general de los indios de los reynos del Perú, Centro de Estu-
dios Regionales Andinos Bartolomé de las Casas, Cuzco, pp. vii-lxvii. 

Cerrón Palomino, Rodolfo 2014. “Prólogo”, en Arte y vocabulario en la len-
gua general del Perú [1586], Pontificia Universidad Católica del Perú-Ins-
tituto Riva-Agüero, Lima, pp. 11-36.

Coello de la Rosa, Alexandre 2005. “El cabildo catedralicio de Lima con-
tra el párroco Alonso de Huerta por las rentas eclesiásticas (1592-1606)”, 
Revista de Historia Económica, núm. ext. 23, pp. 299-325, hdl: http://hdl.
handle.net/10016/3628.

Collado, Diego 1632. Ars grammaticae iaponicae linguae, Typis & Impensis 
Sac. Congr. de Propag. Fide, Roma. 

Confessionario para los cvras de indios 1585. Antonio Ricardo, Los Reyes (Lima).
“Criterios de edición de documentos hispánicos (orígenes-siglo xix) de la 

Red Internacional CHARTA”, en https://www.redcharta.es/criterios-
de-edicion/ [consultado el 23 de agosto de 2018].

Cuevas Alonso, Miguel 2011. Las ideas lingüísticas en las gramáticas misio-
nero-coloniales de Filipinas (siglos xvii y xviii), tesis, Universidad de Vigo. 

http://dx.doi.org/10.24201/nrfh.v65i2.3101


492	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

De la Carrera, Fernando 1939 [1644]. Arte de la lengua yunga. Ed. facsimi-
lar de Radamés A. Altieri, Instituto de Antropología-Universidad Nacio-
nal de Tucumán, Tucumán. 

Dedenbach-Salazar Sáenz, Sabine 2008. “Dictionaries, vocabularies, and 
grammars of Andean indigenous languages”, en Guide to documentary 
sources for Andean studies: 1530-1900. Ed. Joanne Pillsbury, University of 
Oklahoma Press, Norman, t. 1, pp. 235-264, hdl: http://hdl.handle.
net/1893/1234.

Dietrich, Wolf 2000. “La sintaxis en las primeras gramáticas del quechua 
y del guaraní”, en La lingüística española en la época de los descubrimientos. 
Actas del Coloquio en Honor del Profesor Hans-Josef Niederehe (Tréveris 16 a 
17 de junio de 1997). Ed. Beatrice Bagola, Buske, Hamburg, pp. 31-42.

Doctrina christiana, y catecismo para instrvcción de los indios, y de las de más per-
sonas, que han de ser enseñadas en nuestra sancta fe 1584. Antonio Ricardo, 
Los Reyes (Lima). 

Durston, Alan 2007. Pastoral Quechua. The history of Christian translation 
in colonial Peru, 1550-1560, Notre Dame University Press, Notre Dame, 
Indiana. 

Egaña, Antonio de 1958. Monumenta peruana II (1576-1580), Monumenta 
Historica Societatis Iesu, Roma. 

Esparza Torres, Miguel Ángel 2003. “Lingüistas en la frontera: sobre las 
motivaciones, argumentos e ideario de los misioneros lingüistas”, Roma-
nistik in Geschichte und Gegenwart, 9, 1, pp. 67-92.

Esparza Torres, Miguel Ángel 2005. “Los prólogos de Alonso Molina (c. 
1514-1585): destrucción de una ideología”, Península. Revista de Estudios 
Ibéricos, 2, pp. 69-92.

Esparza Torres, Miguel Ángel 2007. “Nebrija y los modelos de los misio-
neros lingüistas del náhuatl”, en Missionary linguistics III/ Lingüísti-
ca Misionera III. Morphology and Syntax. Selected Papers from the Third and 
Fourth International Conferences on Missionary Linguistics, Hong Kong/ 
Macau 12-15 march 2005, Valladolid, 8-11 march 2006. Eds. Otto Zwartjes, 
Gregory James & Emilio Ridruejo, John Benjamins, Amsterdam-Phila-
delphia, pp. 3-40, doi: 10.1075/sihols.111.

Esparza Torres, Miguel Ángel 2010. “Dimensiones de la lingüística misio-
nera española”, en Ideias linguísticas na Península Ibérica (séc. xiv a séc. 
xix): projeção da linguística Ibérica na América Latina e Ásia. Eds. Carlos 
Assunção, Gonçalo Fernandes e Marlene Loureiro, Nodus Publikatio-
nen, Münster, pp. 201-214.

Esparza Torres, Miguel Ángel 2014. “De nuevo sobre las motivaciones, 
argumentos e ideario de los misioneros lingüistas. Fray Juan de Córdo-
va y su Arte zapoteca”, en Métodos y resultados actuales en Historiografía de la 
Lingüística. Eds. María Luisa Calero, Alfonso Zamorano, F. Javier Perea, 
M. del Carmen García Manga y María Martínez-Atienza, Nodus Publika-
tionen, Münster, t. 1, pp. 158-172.

Esparza Torres, Miguel Ángel 2015. “On the linguistic ideas underlying 
the work of 16th-century Mesoamerican missionaries”, Historiographia 
Linguistica, 42, 2/3, pp. 211-232, doi: 10.1075/hl.42.2-3.01esp.

Esparza Torres, Miguel Ángel 2016. “Elogio de la lengua nativa y plan-
teamiento metalingüístico en las gramáticas misioneras: el ejemplo de 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 493

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Domingo de Santo Tomás”, Revista de Investigación Lingüística, 19, pp. 
15-33. 

Esparza Torres, Miguel Ángel 2017. “Las ideas lingüísticas en los oríge-
nes de la lingüística misionera en Mesoamérica: enunciados, argumen-
tos, imágenes y ejemplos”, Rilce. Revista de Filología Hispánica, 33, 1, pp. 
135-164. 

Esparza Torres, Miguel Ángel y Vicente Calvo Fernández 1994. “La 
Grammatica Proverbiandi y la nova ratio nebrissensis”, Historiographia Lin-
guistica, 21, 1/2, pp. 39-64, doi: 10.1075/hl.21.1-2.03esp.

Esparza Torres, Miguel Ángel (dir.), Elena Battaner Moro, Vicente 
Calvo Fernández, Adrián Álvarez Fernández y Susana Rodríguez 
Barcia 2008. Bibliografía temática de historiografía lingüística española: fuen-
tes secundarias, Helmut Buske Verlag, Hamburg. 

Fonseca, Maria do Céu 2010. “Da sintaxis copiosissima na lingoa bramana 
e pollida (Frei Gaspar de S. Miguel) e de outras descrições sintácticas 
portuguesas do Concani (século xvii)”, en Ideias linguísticas na Penínsu-
la Ibérica (séc. xiv a séc. xix): projeção da linguística Ibérica na América Latina 
e Ásia. Eds. Carlos Assunção, Gonçalo Fernandes e Marlene Loureiro, 
Nodus Publikationen, Münster, pp. 247-256. 

García-Medall, Joaquín 2010. “Los prólogos de la lexicografía Hispano-
Filipina (1613-1914)”, en Ideias linguísticas na Península Ibérica (séc. xiv a 
séc. xix): projeção da linguística Ibérica na América Latina e Asia. Eds. Car-
los Assunção, Gonçalo Fernandes e Marlene Loureiro, Nodus Publika-
tionen, Münster, pp. 304-314. 

Genette, Gérard 1987. Seuils, Seuil, Paris.
González Carrillo, Antonio Manuel 2010. “Más allá del límite conocido: 

introducción al estudio de la lingüística misionera española”, en “Post 
tenebras spero lucem”. Los estudios gramaticales en la España medieval y rena-
centista. Ed. Antonio Manuel González Carrillo, Universidad de Grana-
da, Granada, pp. 477-529. 

González Holguín, Diego 1608. Vocabvlario dela lengva general de todo el Perv́ 
llamada lengua qquichua, o del inca, Francisco del Canto, Lima.

Gutiérrez de Cerezo, Andrés 1485. Grammatica brevis, Fadrique de Basi-
lea, Burgos.

Havestadt, Bernardo de 1777. Chilidúgú sive tractatus linguae chilensis, 
Münster.

Hernández, Esther 2013. “Aspectos metodológicos de la lingüística misio-
nera hispánica”, en El mundo indígena desde la perspectiva actual. Ed. Pilar 
Máynez, Grupo Destiempos (Dossiers), México, t. 2, pp. 223-247.

Hernández, Esther y Ana Segovia Gordillo 2012. “Lexicografía bilin-
güe del siglo xvii en América del Sur: fuentes e influencias”, en Histo-
riografía lingüística. Líneas actuales de investigación, Nodus Publikationen, 
Münster, t. 1, pp. 476-484.

Hernández de León-Portilla, Ascensión 2003. “Las primeras gramáticas 
mesoamericanas: algunos rasgos lingüísticos”, Historiographia Linguisti-
ca, 30, 1/2, pp. 1-44, doi: 10.1075/hl.30.1.02leo.

Hernández Triviño, Ascensión 2016. “Tradiciones, paradigmas y escuelas: 
una visión general de las gramáticas misioneras mesoamericanas”, His-
toriographia Linguistica, 43, 1/2, pp. 11-59, doi: 10.1075/hl.43.1-2.02tri.



494	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Hovdhaugen, Even 1996. “Missionary grammars - an attempt at defining 
a field of research”, en …and the word was God: Missionary linguistics and 
missionary grammar. Ed. Even Hovdhaugen, Nodus Publikationen, Müns-
ter, pp. 9-22.

Hyland, Sabine 2003. The Jesuit and the Incas: The extraordinary life of Padre 
Blas Valera, S.J., The University of Michigan Press, Ann Arbor, doi: 
10.1086/ahr.111.3.885.

Jouanen, José 1941. Historia de la Compañía de Jesús en la antigua provincia de 
Quito: 1550-1774, Editorial Ecuatoriana, Quito. 

Koerner, E.F. Konrad 1994. “Gramática de la lengua castellana de Antonio de 
Nebrija y el estudio de las lenguas indígenas de las Américas; o, hacia 
una historia de la lingüística amerindia”, en Actas del Congreso Internacio-
nal de Historiografía Lingüística. Nebrija V centenario. Nebrija y las lenguas 
amerindias. Eds. Ricardo Escavy Zamora, José Miguel Hernández Terrés 
y Antonio Roldán Pérez, Secretariado de Publicaciones e Intercambio 
Científico-Universidad de Murcia, Murcia, pp. 17-36.

Lisi, Francesco Leonardo 1990. El tercer concilio limense y la aculturación de 
los indígenas sudamericanos: estudio crítico con edición, traducción y comentario 
de las actas del concilio provincial celebrado en Lima entre 1582 y 1583, Uni-
versidad de Salamanca, Salamanca.

López Alonso, Covadonga 2014. Análisis del discurso, Síntesis, Madrid.
Lugo, Bernardo de 1619. Gramática en la lengva general del Nvevo Reyno, lla-

mada mosca, Bernardino de Guzmán, Madrid. 
Maldavsky, Aliocha 2012. Vocaciones inciertas. Misión y misioneros en la pro-

vincia jesuita del Perú en los siglos xvi y xvii, Consejo Superior de Investi-
gaciones Científicas-Instituto Francés de Estudios Andinos-Universidad 
Antonio Ruiz de Montoya, Sevilla-Lima. (Universos americanos, 8). 

Mannheim, Bruce 1989. “La memoria y el olvido en la política lingüística 
colonial”, Lexis, 13, 1, pp. 13-45.

Martínez, Gregorio 1992. “Catedráticos agustinos en la Universidad Mayor 
de San Marcos de Lima”, Archivo Agustiniano, 76, pp. 243-289.

Medina, José Toribio 1930. Bibliografía de las lenguas quechua y aymará, 
Museum of the American Indian-Heye Foundation, New York.

Medina Escudero, Miguel Ángel 1988. “Métodos y medios de evangeliza-
ción de los dominicos en América”, en Actas del I Congreso internacional 
sobre los dominicos y el Nuevo Mundo. Sevilla: 21-25 de abril de 1987, Dei-
mos, Madrid, pp. 157-207.

Merma Molina, Gladys 2009. “El tratamiento de las lenguas en contacto 
en las gramáticas históricas del quechua”, en Estudios de historiografía lin-
güística. Eds. Teresa Bastardín Candón, Manuel Rivas Zancarrón y José 
María García Martín, Universidad de Cádiz, Cádiz, pp. 483-496.

Moya, Ruth 1993 “Estudio introductorio”, en Arte de la lengua general de los 
indios de este Reino del Perú, Cooperación Editora Nacional-Proyecto Edu-
cación Bilingüe Intercultural, Quito, pp. xiii-xxxii.

Nebrija, Elio Antonio de 1996 [ca. 1488]. Introducciones latinas contrapues-
to el romance al latín. Eds. Miguel Ángel Esparza y Vicente Calvo, Nodus 
Publikationen, Münster. 

Niederehe, Hans-Josef 1995. Bibliografía cronológica de la lingüística, la gra-
mática y la lexicografía del español (BICRES): desde los principios hasta el año 
1600, John Benjamins, Amsterdam-Philadelphia, doi: 101075/sihols.76. 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 495

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Niederehe, Hans-Josef 1999. Bibliografía cronológica de la lingüística, la gra-
mática y la lexicografía del español (BICRES II): desde el año 1601 hasta el año 
1700, John Benjamins, Amsterdam-Philadelphia, doi: 10.1075/sihols.91.

Niederehe, Hans-Josef 2005. Bibliografía cronológica de la lingüística, la gra-
mática y la lexicografía del español (BICRES III): desde el año 1701 hasta 
el año 1800, John Benjamins, Amsterdam-Philadelphia, doi: 10.1075/
sihols.108.

Olmos, Diego de 1633. Grammática de la lengua general del Cuzco, Juan Sán-
chez y Pedro Cabrera, Lima.

Pastrana, Juan de y Fernando Nepote 2001 [1485]. Grammática latina de 
Juan de Pastrana. Materies grammaticae de Ferdinandus Nepos. Repro-
ducción facsimilar de las dos obras del incunable de Salamanca (1485) 
y estudio introductorio de Carmen Codoñer, Universidade de Santiago 
de Compostela, Santiago de Compostela.

Pastrana, Luis de 1539. Principios de gramática en romance castellano, Guiller-
mo Drouy, Madrid. 

Porras Barrenechea, Raúl 1952. “Prólogo”, en Diego González Holguín, 
Vocabulario de la lengua general de todo el Perú llamada lengua qquichua, o del 
inca, Instituto de Historia Santa María, Lima, pp. v-xlix.

Porras Barrenechea, Raúl 1999. Indagaciones peruanas. El legado quechua, 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos-Fondo Editorial, Lima.

Ragi, Roberta 2010. “O tratamento da declinação nominal em quéchua. 
Estudo historiográfico a partir da metalinguagem (séculos xvi-xvii)”, 
Revista do GEL, 7, 2, pp. 30-52.

Ragi, Roberta 2014. Quatro séculos de gramaticografia quéchua: emergência e des-
envolvimento da categoria de caso nominal em perspectiva historiográfica, tesis, 
Universidad de São Paulo, São Paulo.

Ridruejo, Emilio 2006. “El español como metalenguaje: las gramáticas 
misioneras del siglo xvii”, en El castellano y su codificación gramatical II. 
De 1614 (B. Jiménez Patón) a 1697 (F. Sobrino). Ed. José J. Gómez Asencio, 
Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, Burgos, pp. 709-746.

Ridruejo, Emilio 2007. “El arte de la lengua de Chile de Luis de Valdivia”, en 
Arte y gramática general de la lengua que corre en todo el Reyno de Chile, Agen-
cia Española de Cooperación Internacional, Madrid, pp. 7-197.

Ridruejo, Emilio 2007a. “Lingüística misionera”, en Historiografía de la lin-
güística en el ámbito hispánico. Fundamentos epistemológicos y metodológicos. 
Eds. Josefa Dorta, Cristóbal Corrales y Dolores Corbella, Arco/Libros, 
Madrid, pp. 435-477.

Rivarola, José Luis 1990. La formación lingüística de Hispanoamérica: diez estu-
dios, Pontificia Universidad Católica del Perú-Fondo Editorial, Lima. 

Rivet, Paul et Georges de Créqui-Montfort 1951. Bibliographie des langues 
aymará et kičua. T. 1: 1540-1875, Institut d’Ethnologie, Paris.

Ruiz de Montoya, Antonio 1639. Tesoro de la lengva gvaraní, Juan Sánchez, 
Madrid. 

Sánchez, Juan 1586. Principios de la gramática latina, Andrea Pescioni, Sevilla.
Sánchez de las Brozas, Francisco 1595. Arte para en breve saber latín, Sala-

manca.
Schmidt-Riese, Roland 2005. “Colonial grammars on nominal case. The 

Quechua series”, Philologie im Netz, 33, pp. 84-116.



496	A NA SEGOVIA GORDILLO	 NRFH, LXVIII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

Schmidt-Riese, Roland 2010. “Transiciones. Categorización en la gramática 
colonial andina hacia 1600”, en Esplendores y miserias de la evangelización de 
América. Antecedentes europeos y alteridad indígena. Eds. Wulf Oesterreicher y 
Roland Schmidt-Riese, Walter de Gruyter, Berlin-New York, pp. 133-162.

Segovia Gordillo, Ana 2010. “La Gramática y arte nueva de la lengua general 
de todo el Perú (1607) de González Holguín y las gramáticas de Nebrija 
(h. 1488 y 1492)”, Anuario de Lingüística Hispánica, 26, pp. 89-114.

Segovia Gordillo, Ana 2016. “La gramática quechua de González Holguín 
(1607) y las de sus predecesores”, Boletín de la Sociedad Española de Histo-
riografía Lingüística, 10, pp. 23-42.

Simón Abril, Pedro 1583. Los dos libros de la gramática latina escritos en len-
gua romance, Juan Gracián, Alcalá de Henares. 

Sisó, Daniel 1490. Perutile grammaticale compendium, Juan Hurus, Zaragoza.
Solano, Francisco de 1991. Documentos sobre política lingüística en Hispa-

noamérica (1492-1800), Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
Madrid.

Suárez Roca, José Luis 1992. Lingüística misionera española, Pentalfa, Ovie-
do.

Sueiro Justel, Joaquín 2003. Historia de la lingüística española en Filipinas 
(1580-1898), Axac, Lugo. 

Swiggers, Pierre 2003. “Continuités et discontinuités, tension et synergie: 
les rapports du latin et des langues vernaculaires, reflétés dans la modé-
lisation grammaticographique”, en The dawn of the written vernacular in 
Western Europe. Eds. Michéle Goyens & Werner Verbeke, Leuven Univer-
sity Press, Leuven, pp. 71-105.

Taylor, Gerald 2001. “La platica de fray Domingo de Santo Tomás (1560)”, 
Bulletin de l’Institut Français d’Études Andines, 30, 3, pp. 427-453.

Taylor, Gerald 2010. “La Luçerna Yndyca de E. Sancho de Melgar y Santa 
Cruz. Manuscrito de finales del siglo xvii”, Bulletin de l’Institut Français 
d’Études Andines, 39, 2, pp. 413-425.

Terecero catecismo y exposición de la doctrina christiana por sermones 1585. Anto-
nio Ricardo, Los Reyes (Lima).

Thámara, Francisco de 1550. Suma y erudición de grammática en metro caste-
llano, Martin Nucio, Amberes.

Torero, Alfredo 1995. “Acerca de la lengua Chinchaysuyo”, en Del siglo 
de oro al siglo de las luces: lenguaje y sociedad en los Andes del siglo xviii. Ed. 
César Itier, Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de las 
Casas, Cuzco.

Torres Rubio, Diego de 1616. Arte dela lengva aymara, Francisco del Can-
to, Lima.

Torres Saldamando, Enrique 1882. Biografías de los antiguos jesuitas del Perú: 
biografías y apuntes para su historia, Imprenta Liberal, Lima.

Urbano, Henrique 2013. “Fray Domingo de Santo Tomás, O. P.: una sem-
blanza”, en Lexicón o vocabulario de la lengua general del Perú compuesto por 
el maestro fray Domingo de Santo Thomás de la orden de Santo Domingo. Eds. 
Julio Calvo Pérez y Henrique Urbano, Universidad de San Martín de 
Porres-Fondo Editorial, Lima, pp. 11-26.

Uriarte, José Eugenio de 1904. Catálogo razonado de obras anónimas y seudó-
nimas de autores de la Compañía de Jesús pertenecientes a la antigua asistencia 



NRFH, LXVIII	G RAMÁTICAS MISIONERAS SOBRE QUECHUA	 497

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVIII, 2020, núm. 2, 451-497
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v68i2.3645

española: con un apéndice de otras de los mismos, dignas de especial estudio 
bibliográfico (28 sept. 1540-16 ag. 1773), Establecimiento Tipográfico Suce-
sores de Rivadeneyra, Madrid. 

Valdivia, Luis de 1606. Arte y gramática general dela lengva qve corre en todo el 
Reyno de Chile, Francisco del Canto, Lima. [Hay ed. facs. de 2007 a car-
go de Emilio Ridruejo, Agencia Española de Cooperación Internacio-
nal para el Desarrollo, Madrid].

Valdivia, Luis de 1607. Doctrina christiana y cathecismo enla lengua Allentiac, 
que corre enla ciudad de S. Iuan dela Frontera, con vn confessonario, arte, y 
bocabulario breues, Francisco del Canto, Lima.

Valdivia, Luis de 1621. Sermón en lengva de Chile, Valladolid.
Viñaza, Conde de la (Cipriano Muñoz y Manzano) 1977 [1892]. Biblio-

grafía española de lenguas indígenas de América, Atlas, Madrid.
Zimmermann, Klaus 2004. “La construcción del objeto de la historiogra-

fía lingüística misionera”, en Missionary linguistics/ Lingüística misionera: 
Selected papers from the First International Conference on Missionary Linguis-
tics, Oslo, 13-16 march 2003. Eds. Otto Zwartjes & Even Hovdhaugen, John 
Benjamins, Amsterdam-Philadelphia, pp. 8-32. 

Zimmermann, Klaus 2006. “Las gramáticas y vocabularios misioneros: entre 
la conquista y la construcción transcultural de la lengua del otro”, en 
V Encuentro Internacional de Lingüística en Acatlán. Eds. Pilar Máynez y 
María Rosario Dosal G., Universidad Nacional Autónoma de México, 
México, pp. 319-356. 

Zwartjes, Otto 2007. “Los «romances» en las gramáticas andinas de la 
tradición misionera española”, en La Romania en interacción: entre histo-
ria, contacto y política. Ensayos en homenaje a Klaus Zimmermann. Eds. Mar-
tina Schrader-Kniffki y Laura Morgenthaler, Iberoamericana-Vervuert, 
Madrid-Frankfurt/M., pp. 817-835.

Zwartjes, Otto 2012. “The historiography of missionary linguistics: Pre-
sent state and further research opportunities”, Historiographia Linguisti-
ca, 39, 2/3, pp. 185-242, doi: 10.1075/hl.39.2-3.01zwa.

Zwartjes, Otto & Even Hovdhaugen 2004. “Introduction”, en Missionary 
linguistics/ Lingüística misionera: Selected papers from the First International 
Conference on Missionary Linguistics, Oslo, 13-16 march 2003. Eds. Otto 
Zwartjes & Even Hovdhaugen, John Benjamins, Amsterdam-Philadel-
phia, pp. 1-3, doi:10.1075/sihols.106.01zwa.


