
596	 RESEÑAS	 NRFH, LXV

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

María Luisa Lobato, La jácara en el Siglo de Oro. Literatura de los 
márgenes. Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt/M., 2014; 
347 pp.

Jesús Jorge Valenzuela Rodríguez
El Colegio de México

jjvalenzuela@colmex.mx

Ésta es la primera monografía dedicada enteramente a la jácara en 
el Siglo de Oro, tal como anuncia la propia autora, quien explica 
que su objetivo no es agotar un tema que “estaba muy necesitado 
de una visión de conjunto”, sino hacer “un trazado de la cuestión” 
y ponerlo al servicio de nuevas indagaciones (p. 8). Por tanto, este 
recorrido —más expositivo que analítico— por el mundo de la jácara 
debe complementarse con un libro colectivo editado por Lobato y A. 
Bègue, Literatura y música del hampa en los Siglos de Oro (2014), según 
advierte la propia Lobato. Integran la monografía once capítulos más 
un anexo, donde se editan cuatro composiciones germanescas. La 
completan dos secciones bibliográficas (una específicamente sobre 
la jácara, la otra sobre los demás trabajos citados) y tres índices: de 
títulos, de primeros versos y de nombres propios.

El primer capítulo (“Los antecedentes de la jácara…”) se ocupa de  
la poesía germanesca desde Rodrigo de Reinosa, el primer poeta co-
nocido que trata el hampa y su léxico en sus composiciones, hasta el 
romancillo anónimo de “Alta mar esquiva”. Al comenzar su recorrido 
por estas primeras manifestaciones, escritas en metros muy diversos, 
Lobato fija su atención en la primera sección de la antología de Poe-
sías germanescas editada por John M. Hill en 1945. Ahí, además de 
reseñar el argumento de las composiciones antologadas, entabla un 
interesante diálogo con otros estudiosos de la poesía germanesca1. Lo 
que caracterizaría toda esta primera etapa de la poesía germanesca 
sería, según Lobato, el distinto grado en la utilización del vocabulario 
germanesco, así como la relación entre el jaque, hombre de valentía 
aparatosa e irreal, y la iza, mujer cuyo trabajo como prostituta sirve 
para mantenerlo (p. 29). Lobato cierra el primer capítulo explicando 
que el léxico de germanía no es un rasgo indispensable de la jácara 
y es por ello por lo que en su estudio también considera aquellas 

1  Por ejemplo, rebate la hipótesis de Laura Puerto Moro acerca de que Reinosa 
(ca. 1450 -ca. 1530), al aludir a la moneda del carlín, evoca el mundo no de Carlos I 
de España (1500 -1558), sino de Carlos I de Anjou (1226 -1285), lo cual, según Puerto 
Moro, obliga a remontarnos mucho más lejos en el tiempo y a trasladarnos hasta 
tierras italianas, si queremos dar no sólo con el origen de la literatura dedicada al 
habla de germanía, sino incluso con la creación de la figura del rufián. Al rechazar 
esta hipótesis, Lobato nos recuerda “que el carlín negro se acuñó ya en el Reino de 
Navarra entre 1351-1355 y el carlín blanco entre 1355 -1363, en periodo del rey Carlos 
II de Navarra” (p. 18).



NRFH, LXV	 RESEÑAS	 597

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

obras cuya lengua es la común. En realidad, son otros los elementos 
—como los ambientes y los tipos— que sirven para definir la vincu-
lación del “género nuevo” con el hampa (p. 30).

Según las clasificaciones de Lobato, en las jácaras devocionales o 
de contenido devocional el léxico de germanía no sólo no es determi-
nante, sino que en ellas apenas se conserva algún término germanes-
co. Pero con todo, tal y como comenta la estudiosa: “No deja de tener 
su interés que en esos ámbitos tuviesen también entrada términos y 
expresiones propios del mundo del hampa, aunque dulcificados y, 
si no cómicos, al menos graciosos” (p. 103). Aparentemente, algunas 
de las jácaras devocionales sí presentan ese rasgo como un elemento 
que las vincula al mundo del hampa, pero el léxico germanesco, o 
la fraseología característica de este tipo de composiciones, va evolu-
cionando en dos sentidos a la vez: si bien en algunas jácaras ya no se 
utiliza el lenguaje germanesco, o su uso se morigera, en otras, sobre 
todo en las devocionales, es justamente el vocabulario lo que las vin-
cula al mundillo de la jácara, ya que en muchas de ellas los compor-
tamientos hampones no parecen ser lo más decisivo.

En el capítulo 2 (“Jácaras en romances. Los Romances de germanía 
de Juan Hidalgo, 1609, y los contenidos en colecciones de Romances 
varios, 1621-1688”) se emprende un itinerario por estas composicio-
nes, analizando ciertas fórmulas y esquemas que emplean los poetas 
al elaborar esa degradación burlesca de la mitología que tan propia 
era de los siglos de oro. Por la estructura retórica de ese primer ro-
mance (el que comienza “A ti belicoso Marte” y anuncia otros seis 
romances de la antología) y por todas las referencias eruditas que 
encierra, el autor —nos señala Lobato— no pudo ser sino un poeta 
culto (pp. 30 -39). Luego, al comentar las características de los poe-
mas que conforman la segunda parte de la colección de Hidalgo, 
la estudiosa lanza la hipótesis —una hipótesis arriesgada, como ella 
misma reconoce— de que su autor haya sido nada más y nada menos 
que Quevedo, para quien los primeros años del siglo xvii fueron un 
periodo de mucha actividad literaria. Lobato sugiere que con esta 
hipótesis se explicaría el hecho extraño, ya señalado por Hill, de 
que los Romances de germanía impresos por Hidalgo en 1609, pese 
a su éxito, “no tuvieran imitadores, excepto Quevedo” (p. 39). La 
hipótesis resulta sugerente, pero pierde peso cuando recordamos 
que las jácaras quevedianas difieren de los romances de germanía 
en cuanto a la acción que los caracteriza. Y es que en las jácaras de 
Quevedo la acción que suele estructurar el romance es sustituida por 
la inactividad inherente a la forma epistolar. Asimismo, en sus poe-
mas, Quevedo presenta al rufián como una piltrafa que no conoce 
más que el fracaso, oponiéndose así a la exaltación de la suerte del 
jaque que solía darse en los romances germanescos. Es decir, todo 



598	 RESEÑAS	 NRFH, LXV

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

parece indicar que en sus jácaras Quevedo se propuso hacer una 
parodia, una suerte de contra-romances de germanía.

Con respecto a este segundo capítulo tal vez convenga hacer otras 
precisiones2. Lobato dice de Quevedo “que establece en sus jáca-
ras tipos bien dibujados y escenas casi dramáticas en cuanto que las 
voces se suceden, dando así los pasos necesarios para la transforma-
ción de la poesía germanesca en jácara entremesada, llamada a tener 
gran éxito en los teatros del siglo xvii” (p. 44). Los personajes de la 
jácara quevediana bien podrían figurar en cualquier tablado, como 
tipos o figuras, pero no parece haber más dramatismo en esas compo-
siciones que el acostumbrado en el romance en general, que tendía a 
veces a desarrollar escenas totalmente dialogadas, lo que suele cono-
cerse como actualización dramática. Sin embargo, de las jácaras que-
vedianas que sabemos pudieron haber llegado al teatro —Escarramán 
y Carta de la Perala a Lampuga, su bravo—, paradójicamente ninguna 
tiene diálogo (si no es evocado a distancia), ya que se trata de epísto-
las. Y esto es así porque las jácaras de Quevedo que aparentemente 
llegaron a los tablados lo hicieron para ser cantadas, incluso bailadas, 
pero nunca, según parece, para ser representadas. En todo caso, si 
hay alguna destinada a tal efecto, sería la jácara de La venta, al final 
de la cual se promete una segunda parte y cuyas “voces se suceden”. 
Además, de las dieciséis composiciones que José Antonio González de 
Salas clasifica como jácaras en su edición de Parnaso español, monte en 
dos cumbres dividido (1648), la mitad es completamente monologada, 
esto es, son obras o escritas a manera de jácaras-carta o que acuden al 
tópico del ubi sunt mediante un soliloquio, como en la de Sentimiento 
de un jaque por ver cerrada la mancebía. El que la jácara apareció en el 
teatro con Quevedo, sea como baile de fin de fiesta, sea como jácara 
cantada, es un hecho consabido. El que Quevedo haya dado los pri-
meros pasos para la jácara entremesada, en cambio, ya es un asunto 
mucho más discutible, por las propias características antidramáticas 
de sus jácaras, que no de sus personajes. Puede haber, como he dicho, 
actualización dramática, procedimiento habitual en cualquier tipo 
de romance, pero esto no quiere decir que su dramatización estu-
viera planeada para ejecutarse cual jácara entremesada. Es sin duda 

2  Aunque se trate de una minucia es preciso señalar que en p. 42, hablando del 
romance germanesco “Yo me estando allá en la Guanta”, Lobato señala “que recuerda 
el que incorpora el poema de Pedro de Padilla (1583), «yo me estando allá en Ronda», 
del romance que empieza «Siempre lo tuviste, moro»”. En realidad, y dejando de lado 
coincidencias léxicas que delatan la existencia más bien de una fórmula, el romance 
germanesco está calcando tanto el comienzo como la estructura de otro romance, 
el que comienza “Yo me estando en Giromena”, en que Isabel de Liar cuenta la lle-
gada de una comitiva enviada a asesinarla por sus amoríos con el rey. Se trata de dos 
romances con estructura omega, si seguimos el rótulo de Di Stefano (1972); es decir, 
son romances que cuentan con dos relatos, “uno actualizado y otro —que constituye 
el antecedente del primero— evocado por alguno de los personajes” (pp. 289 -290). 



NRFH, LXV	 RESEÑAS	 599

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

Quiñones de Benavente el que da esos pasos. Y este hecho se observa 
muy bien en esas jácaras que Lobato clasifica de elementales, cuando 
todo el público es movido a pedir jácara al cómico que está sobre el 
tablado, convirtiéndose el teatro en un zafarrancho al cantarse coplas 
de jácaras por uno y otro lado. Ahí Benavente comienza a complicar 
lo que antes era una simple jácara cantada en el teatro. Incluso los 
romances de germanía que son anteriores a las jácaras de Quevedo 
tienen más elementos dramáticos que las quevedianas. Si la jácara es-
taba completamente avalada por el público, sencillo sería embeberla 
de dramatismo y contaminarla de otros géneros breves que ya tenían 
vida propia. El asunto germanesco ya había tenido injerencia en la 
comedia renacentista y en los pasos de Lope de Rueda. Conscientes 
de esta tradición, pero aprovechando también el auge de la jácara 
poética, que ya empezaba a cantarse en los tablados, los dramatur-
gos sólo tenían que asimilar ambas manifestaciones y ofrecérselas al 
público. Es cierto que las jácaras quevedianas llevaban in nuce diver-
sos elementos dramáticos, pero si la jácara llegó a ser dramatizada, 
no fue por ello, sino por circunstancias más bien externas, como la 
recepción del público, que lanzaba alaridos pidiendo este tipo de 
composiciones. A fin de cuentas, ¿qué era más fácil y más práctico: 
seguir componiendo más jácaras poéticas para cantarlas en el teatro 
o sumergir la jácara en las convenciones del teatro? La conveniencia 
parece la verdadera razón por la cual la jácara invadió los demás 
géneros, desde los entremeses y los bailes hasta la comedia misma.

Hay otro asunto en este segundo capítulo que es oportuno co-
mentar. Se trata del romance de Perotudo, que abre la antología de 
Hidalgo en 1609 y cuyo recopilador considera el primer romance ger-
manesco. Antonio Rodríguez Moñiño, partiendo del estudio de di-
versas obras (ensaladas, centones y comedias) del siglo xvi, llegó a 
la firme conclusión de que este romance era contemporáneo de las 
primeras poesías germanescas (su artículo se publicó en el Anuario 
de Letras en 1962). Más recientemente, Diego Catalán (2007) trató de 
desmontar las conclusiones a las que había llegado Rodríguez Moñi-
no, y para ello citó varias composiciones que contienen elementos 
afines. Sin embargo, el documento que permitió a Catalán afirmar 
que el romance de Perotudo no fue el primero, sino recreación de un 
romance-canción que todos los demás siguen, imitan o glosan, fue 
la carta que el embajador de Felipe II en París, Thomás Perrenot de 
Granvela, señor de Chantonay, envió el 28 de mayo y el 6 de junio 
de 1562, en que citaba los primeros cuatro versos del romance, que 
rezan: “En la ciudad de Toledo / donde los hidalgos son, / nacido 
nos ha un baylico, / nacido nos ha un baylón”. Catalán argumenta 
que, en vista de la ingente cantidad de léxico germanesco que en él 
aparece, el romance de Perotudo nunca debió pasar por un proceso de 
tradicionalización. Y con base en ello y en el hecho de que el señor 



600	 RESEÑAS	 NRFH, LXV

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

de Chantonay estaba transcribiendo canciones y romances tradicio-
nales en su carta, Catalán concluye que el romance no puede ser 
anterior al 27 de mayo de 1570 (punto que no sería oportuno discutir 
aquí). No obstante, Lobato asevera que, según Catalán, el romance 
pudo haberse compuesto antes del 27 de mayo de 1570 (p. 41), ob-
servación que repite más adelante (p. 55). Y en otras dos ocasiones, 
sin darse cuenta (por lo visto) de que la fecha era solamente un 
punto de referencia más o menos holgado, se aventura un poco más, 
al sugerir que el romance fue compuesto exactamente en el año de 
1570 (cf. pp. 59 y 204). Es decir, Lobato nunca parece advertir que 
Catalán había sostenido todo lo contrario: que el romance germanes-
co no podía ser anterior a la fecha mencionada.

En el capítulo 3 (“La plenitud de la jácara poética: la poesía ger-
manesca de Francisco de Quevedo, 1613 -1648”), Lobato hace una 
caracterización de las jácaras quevedianas. Partiendo de la edición 
póstuma a cargo de González de Salas, en 1648, pasa revista a dife-
rentes acercamientos de la crítica a estas composiciones. Comenta, 
por ejemplo, el trabajo en que Maxime Chevalier argumenta que 
la jácara aguda se debe exclusivamente a Quevedo, pues ni antes 
ni después de él se lograron ejemplares de tanta dignidad estética 
(p. 51). Asimismo, comenta las reflexiones de Luisa López Grigera 
sobre la forma en que Quevedo trataba de “honestar lo malo con 
buenas palabras”, según uno de sus escolios o glosas a la Poética de 
Aristóteles; subraya cómo, en uno de sus romances, el de Añasco, 
Quevedo trató, según ese criterio, de no llamar al personaje ladrón, 
sino “hallador de lo guardado”, y no salteador, sino hombre “que en 
los caminos de noche demanda para sí mismo” (p. 53). Más adelante, 
Lobato afirma que los logros de Quevedo, máximo representante de 
la jácara poética, radican, por ejemplo, en la creación de persona-
jes que posteriormente tomarían vida literaria propia y pasarían de 
unos géneros a otros, como es el caso de Escarramán (p. 55), o en la 
consolidación de personajes rufianescos ya asentados en la tradición 
(p. 59). También destaca la estructura epistolar de estas composi-
ciones, “con su siembra de teatralidad”, y los juegos de ingenio, que 
logran una dignificación estética de la jácara (p. 60). Anteriormente, 
Lobato señalaba las características teatrales o dramáticas que ya con-
tienen las jácaras de Quevedo. Quién sabe si todos estos elementos 
efectivamente existan, y de existir, si sean tan evidentes como para 
concluir (como lo hace Lobato) que, después de Quevedo, y gracias 
a él, la jácara no podía seguir por los caminos hasta entonces habi-
tuales, y que su única forma de evolucionar consistía en incursionar 
en el teatro breve.

En el capítulo 4 la autora habla de la exitosa recepción de la 
jácara, pasando revista sobre todo a tres vehículos de circulación de 
este tipo de composiciones: las Obras varias de Cáncer, publicadas en 



NRFH, LXV	 RESEÑAS	 601

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

1651 (en que aparecen doce, cinco de ellas hagiográficas), pero de 
circulación anterior, entre los años 1630 y 1650; las Poesías varias de 
grandes ingenios españoles, de 1654 y recopiladas por Josef Alfay, que al 
lado de composiciones de distinto tono reúne ocho jácaras anónimas; 
y los pliegos sueltos poéticos de la segunda mitad del xvii, materiales 
que aprovechó Alfay para su colectánea y, modernamente, John M. 
Hill para su antología de Poesías germanescas (1945). Después de las 
jácaras de Quevedo, publicadas conjuntamente en el Parnaso espa-
ñol, en 1648, por el erudito González de Salas, las jácaras de Cáncer 
constituyen un hito importante, pues debido a su popularidad otros 
autores, como Calderón o Quiñones de Benavente, pongo por caso, 
incorporaron fragmentos de ellas a sus propios entremeses, bailes e 
incluso comedias. El mismo Cáncer integró algunas de sus jácaras 
poéticas dentro de sus entremeses, además de escribir jácaras entre-
mesadas, como El sordo y Periquillo el de Madrid.

En el capítulo 5 (“La modalidad de las jácaras contrafacta y las «de-
vocionales». Una muestra más del triunfo del género”), Lobato distin-
gue, como se anuncia en el título, entre dos tipos de jácara dentro del 
ámbito devocional. Las jácaras contrafacta se componían evidentemente 
sobre la falsilla de alguna jácara de éxito, mientras que las devocionales 
no se ajustaban a una composición preexistente. Algunas eran bastan-
te libres en su tratamiento, mientras que otras se ceñían más a una 
jácara de rufianes utilizando frases y giros propios de la germanía. Sin 
embargo, Lobato prefiere otro tipo de clasificación, al distinguir entre 
las jácaras devocionales “de primera generación”, en que entrarían 
los contrafacta y las crísticas (como las que se basan en el Escarramán 
de Quevedo), y las jácaras devocionales “de segunda generación”, que 
se dividen a su vez en hagiográficas (que tratan sobre la vida de algún 
santo), marianas (que formulan alguna alabanza de la Virgen), y aque-
llas otras dedicadas a san José o la figura de Cristo. Estas jácaras de se-
gunda generación no toman como modelo jácaras mundanas previas, 
sino que elaboran un texto nuevo y lo aderezan con términos propios 
de la germanía (p. 91). Lobato intuye que estas jácaras devocionales 
se recitaron “en el ámbito de fiestas religiosas, dedicadas a distintos 
motivos, aunque no necesariamente en el espacio del templo”. No hay 
datos, según observa, que comprueben que tuvieran acompañamiento 
musical, “aunque en algunos casos es muy probable”. Sería interesante 
saber en cuáles casos, pero Lobato no lo dice. Finalmente, la estudiosa 
supone que “se recitaron para una festividad concreta o, simplemente, 
para regocijo del pueblo, como pudo suceder con la… de Escarramán 
«a lo divino»” (p. 92). Lobato avanza con precaución al hacer estas 
observaciones, apoyándose sobre todo en su intuición. No hay nada 
de malo en ello, sobre todo cuando se trata de un género con tantas 
aristas como éste. Sin embargo, me parecería que los contrafacta eran 
composiciones que se ceñían a una versión original profana, con todo 



602	 RESEÑAS	 NRFH, LXV

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

y la música que llevaban. Esto se antoja muy evidente: a fin de cuentas, 
en estas obras devocionales lo que se proponía conseguir, más allá del 
regocijo del público, era que los feligreses se preocuparan por su sal-
vación (cf. Wardropper 1958, pp. 80 - 81, 86 - 87). Todavía es frecuente 
en algunas denominaciones religiosas intentar atraer a algunas almas 
descarriladas con una canción pagana, de bastante éxito, vuelta a lo 
divino, utilizando sobre todo su música original.

En el capítulo 6 (“Las jácaras de contenido devocional, musicadas 
como coplas de villancicos, en el espacio del templo y del convento”), 
Lobato se ocupa de aquellas jácaras devocionales que, a su juicio, fue-
ron recitadas o cantadas dentro del templo. Se trata de jácaras que, al 
igual que los villancicos, se cantaron para celebrar alguna festividad 
religiosa (Navidad, Reyes, Corpus Christi, etc.). Estaban incorporadas 
a una estructura litúrgica en que había alguna copla a la que se de-
nominaba jácara, en la cual podían encontrarse términos propios del 
léxico germanesco y personajes con características hampescas, pero 
de manera muy liviana, dice Lobato, pues “más que actualizar un 
mundo del hampa, lo que persiguen es la chanza o gracejo” (p. 100). 

El registro germanesco parece enunciarse en las jácaras divinas 
o devocionales desde una voz que narra en tercera persona; en oca-
siones habrá personajes que hablen de tal forma, pero no serán el 
asunto principal de la composición, sino quienes hacen menciones 
o referencias a alguna divinidad o santo (véanse pp. 107 ss.). De 
todos modos, la pregunta resulta obligada: ¿por qué introducir las 
altas cumbres de lo divino en las simas del ámbito hampesco? ¿Por 
qué describir la vida de los santos como la vida de cualquier rufián? 
En realidad, lo único que prestan las jácaras rufianescas a las divinas 
o a las devocionales es su carruaje léxico y fraseológico, elementos 
que forman parte inconfundible del tesoro siempre manoseado de 
la jácara. Es sintomático que un tipo de composiciones que sirvió 
para cantar a las sabandijas del hampa sea reutilizado para cantar 
la vida encomiable de los santos. Con ello parece quedar claro que 
el rufián era más personaje literario que figura histórica y que los 
autores de las jácaras devocionales no querían comparar a los santos 
con los rufianes, sino simplemente tomar prestada una fórmula de 
expresión literaria para ensalzar a los santos como verdaderos héroes; 
es decir, para dar mayor realismo a sus vidas ejemplares. Los autores 
toman prestado el registro germanesco, los modos y los amagos de la 
construcción literaria del rufián. No había en ello una atracción por 
el fango, sino el aprovechamiento de unas convenciones con las que 
los feligreses podían de alguna manera identificarse. Al hacer que un 
santo hable como jaque o, mejor, al hacer que cuente su vida como 
la de un jaque, se le hace encajar en un molde que no tiene nada 
que ver con la realidad, pero sí con los artificios de cierto realismo.



NRFH, LXV	 RESEÑAS	 603

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

En el capítulo 7 (“Las razones del declive del romance de germa-
nía: el tremendismo y la reiteración de contenidos de los romances 
de valentías, guapezas y desafueros, 1664 -1700”), Lobato hace un bre-
ve recuento de los pliegos de sucesos, cuyo número fue aumentando 
gradualmente entre 1600 y 1700. Algunos romances de este tipo se 
regodean ahora contando crímenes atroces y dejan completamente 
de lado el léxico de germanía. Sin embargo, siguen anunciándose 
como jácaras, nombre que sirve sobre todo de reclamo para atraer a 
los lectores, que para entonces vinculan el marchamo con romances 
tremendistas y sensacionalistas. Es decir, la jácara, a finales del xvii se 
había contaminado con el romance vulgar, camino que andaría aún 
hasta el xix. Como hace notar Lobato, siguiendo en esto a Maxime 
Chevalier, el público de la época, en los dos extremos de la cultura, 
no se planteaba que la nueva producción literaria publicitada como 
jácaras por impresores aprovechados, era de una calidad estética muy 
inferior a aquella a donde Quevedo había llevado sus jácaras: “El 
término «jácara» se aplicó entonces a historias melodramáticas que 
poco o nada tenían ya que ver con los agudos personajes del periodo 
de esplendor quevedesco” (p. 149).

El capítulo 8 se titula “La evolución de la poesía germanesca: el 
éxito de la jácara y de sus protagonistas en el teatro durante el segun-
do y tercer tercio del siglo xvii”. Ahí Lobato refiere que el poder de 
los personajes y de su vocabulario hampón, así como la dramaticidad 
de sus acciones, facilita su trasunto al teatro. Las jácaras narrativas 
habían convivido con las dialogadas, de manera que contaminar la 
jácara con el teatro breve, es decir, dramatizarla, “era el tercer paso 
obligado” (p. 153). Hay que recordar, no obstante, que el rufián ya 
había andado por esos caminos con los pasos de Lope de Rueda (por 
ejemplo, con El rufián cobarde). Ahora, en pleno siglo xvii, el rufián, 
con nombre de jaque, hace de nuevo su aparición sobre el tablado, 
pero ya no meramente con las características de fanfarrón que tuvo 
en el xvi, sino como un delincuente redomado que alardea de sus 
castigos más que de sus fechorías. Lobato hace después una obser-
vación muy importante: “Es conocido lo lábil de las fronteras en el 
teatro breve y, en efecto, poca diferencia se puede hacer entre las 
obritas dramáticas denominadas «jácaras», «jácaras entremesadas», 
entremeses y «bailes [ajacarados]»” (p. 153). 

A lo largo de este capítulo, Lobato hace referencias a varios tipos 
de jácaras: la cantada, la recitada, la entremesada, etc., pero nunca se 
detiene a señalar por lo menos unos cuantos rasgos que las distingan 
más allá del apellido que se les ajusta. Una jácara poética, ¿podía ser 
cantada o no? Indudablemente. Pero también podía no ser cantada, 
sino recitada, y esto no le quitaba en nada su carácter de jácara poé-
tica. Asimismo, Lobato habla algunas veces de romances de asunto 
germanesco, pero no parece que lo haga para diferenciarlos de la 



604	 RESEÑAS	 NRFH, LXV

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

jácara dramatizada (cf. p. 154). La pregunta que surge es: ¿las jácaras 
poéticas para Lobato son distintas de los romances de asunto germa-
nesco? Si es así, ¿por qué llama jácaras a los romances de germanía 
publicados por Juan Hidalgo? Parecería un contrasentido llamarlos 
así; no obstante, la autora parece no advertir el enjambre de designa-
ciones en que nos envuelve hasta embotar el vocablo, estirándolo y 
reduciéndolo a la vez, pero sin nunca aportar explicaciones que nos 
ayuden a comprender su decurso por el mundo diverso de la jácara.  
De la jácara dramática sólo señala algunos rasgos: “Lo característico de  
la jácara en su modalidad de pieza dramática fue la presencia de 
un mínimo de intriga dramática, el diálogo entre los personajes, las 
salidas y entradas en escena, la presencia de música y a veces de bai-
le, según un ritmo marcado que las hacía reconocibles, a menudo 
vinculadas con el romance como forma métrica” (p. 154). En p. 163 
volverá sobre las designaciones confusas: “romance de tema ajacara-
do” y “romance germanesco”. Posteriormente, en p. 179, dice que las 
jácaras de Cáncer son solamente poéticas, “embebidas en sus entre-
meses”, y en nota 460 habla de las “adscripciones del género”, donde 
aclara a grandes rasgos las clasificaciones. Arriba dice (o al menos 
así se entiende) que Cáncer también escribió jácaras dramatizadas.

En algún momento, Lobato parece referirse a la evolución de la 
jácara teatral cuando dice que Quiñones de Benavente acometió el 
género con jácaras muy básicas (p. 157, pero véanse las páginas ante-
riores), y vuelve sobre ello en p. 158, al decir: “Si Quiñones fue pio-
nero en la construcción de jácaras entremesadas, no fue desde luego 
una excepción entre los dramaturgos que acometieron este género”. 
Sin embargo, en el esquema que traza (pp. 179 ss.), la autora califica 
de jácaras a secas las composiciones de Quiñones de Benavente, aun-
que hay que reconocer que, al hacerlo se basa en las clasificaciones 
de Cotarelo o, en su defecto, en el género en que los testimonios de 
las piezas las inscriben (cf. p. 179, nota 460). Aun así, hubiera sido 
meritoria una discusión más detenida del asunto.

Un esquematismo en las clasificaciones no parece brindar resul-
tados positivos, ya que, como la misma autora observa, “estas adscrip-
ciones genéricas eran variables en la época y la misma pieza puede 
aparecer en dos testimonios diferentes como J [jácara] o E [entre-
més], por ejemplo” (p. 179). La contaminación entre los géneros era 
asunto de entera naturalidad en la literatura de una época en que 
los procedimientos y los estilos o registros lingüísticos se mezclaban o 
yuxtaponían continuamente; de ahí las dificultades que ofrecen para 
su encasillamiento. La realidad es tan compleja que seguramente 
resistiría a cualquier intento de clasificación. Sin embargo, en p. 191 
(ya en el capítulo 9), Lobato complica aún más las categorías al decir 
que jacarandina es algo diferente de jácara: “Una tercera categoría es 
el juego con versos no tanto de jácara-germanesca sino de jacarandina 



NRFH, LXV	 RESEÑAS	 605

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558

que hacen algunos autores áureos”. Lo dice a propósito de El alcalde 
de Zalamea, de Calderón, y en apoyo a su tesis cita a Monique Joly, 
quien estudió tres episodios en que aparece el sintagma “la flor de 
la jacarandina”: “Ya Joly en 1992 se detuvo en un magnífico artículo 
en la intertextualidad entre estos tres fragmentos, que muestran «lo 
tenue de su relación con la tradición germana» en cuanto que el 
lenguaje ha perdido su valor críptico tras un proceso de estilización”. 
Sin embargo, jácara y jacarandina sí eran equivalentes en la época, e 
incluso jacarandina servía para designar un romance de caracterís-
ticas germanescas (como en A una dama, hermosa por lo rubio, un ro-
mance de Quevedo que comienza: “Allá vas, jacarandina, / apicarada 
de tonos”; o como en Jácara de doña Isabel, la ladrona, de Quiñones, 
donde leemos: “Las jacarandinas viejas, / como hay dellas tanta falta, 
/ para podellas cantar / las quitan las telarañas”). Si las jácaras que 
canta la Chispa en El alcalde de Zalamea no tienen de jácaras más que 
el nombre, es porque también hubo otras composiciones que, a pesar 
de no tratar asuntos del hampa, recibieron tal denominación (¿sería 
acaso la música el elemento característico que hermanaba todas estas 
composiciones aun cuando iban por otro camino que las de temas 
rufianescos?).

El capítulo 10 trata de las obras que tuvieron como elemento 
fundamental el hampa o a algún germano, como es el caso de El 
rufián dichoso, de Cervantes, El galán escarmentado, de Lope de Vega, 
la comedia burlesca Los celos de Escarramán, etc. El capítulo 11 se 
dedica a reproducir un trabajo anterior de Lobato que ofrece un 
itinerario crítico por la bibliografía en torno a la jácara. Cierra el li-
bro un anexo en que Lobato nos brinda una edición crítica de cinco 
composiciones germanescas inéditas: Jácara del Zurdo, Jácara entre dos 
mujeres, los entremeses de Periquillo el de Madrid y Los valientes, nuevo y 
el baile de El Chápiro, que Lobato atribuye a Quiñones de Benavente.

A tarea de tanta envergadura no se puede achacar superficiali-
dad, puesto que intenta ser, como la misma autora subraya, un pano-
rama, un estudio de conjunto, en el que tal vez hubieran resultado 
impertinentes análisis muy particularizados. Por ello, es justificable 
que la autora no haya calado a fondo en los apartados dedicados a 
las poesías y romances de germanía. Asimismo, hay que destacar el 
trabajo bibliográfico realizado por Lobato, sus pesquisas por diversas 
bibliotecas, especialmente la BNE. Es el suyo un estudio ampliamente 
documentado, que le permite anunciar diversas noticias sobre ma-
nuscritos e impresos y traerlos a discusión por primera vez. El gran 
conocimiento que la autora posee de la jácara en sus diversas manifes-
taciones lo pone en evidencia en todas las partes del libro. Por tanto, 
su monografía viene a llenar un vacío en el estudio de la jácara, pre-
cisamente porque aclara el itinerario de este tipo de composiciones, 



606	 RESEÑAS	 NRFH, LXV

remite a la bibliografía especializada sobre el tema y ofrece la edición 
de algunas obras inéditas.

Referencias

Catalán, Diego 2007. “Nacido nos ha un bailico”, http://cuestadelzarzal.blogia.
com/2007/040101-nacido-nos-ha-un-bailico.php [consultado el 1 de junio de 
2016].

Di Stefano, Giuseppe 1972. “Tradición antigua y tradición moderna. Apuntes sobre 
poética e historia del Romancero”, en El romancero en la tradición oral moderna. Eds. 
D. Catalán, S.G. Armistead y A. Sánchez Romeralo, Cátedra Seminario Menéndez
Pidal, Madrid.

Wardropper, Bruce 1958. Historia de la poesía lírica a lo divino en la cristiandad occi-
dental, Revista de Occidente, Madrid.

Sabine Schlickers, La conquista imaginaria de América: crónicas, litera-
tura y cine. Peter Lang, Frankfurt/M., 2015; 153 pp. 

Sabine Pfleger
Universidad Nacional Autónoma de México 

feliza@prodigy.net.mx

Los acontecimientos históricos punzantes siempre ocupan nuestra 
imaginación; son construidos y reconstruidos continuamente en un 
tejido textual complejo en la búsqueda de darles significado, de in-
terpretarlos y de comprenderlos. Queremos conocer los personajes 
relevantes, sus motivaciones, las causas de los hechos y quién dijo 
qué y por qué. Queremos “imaginarnos” el momento histórico, ex-
perimentarlo, vivirlo, y así conferirle sentido desde una perspectiva 
particular. La conquista y el descubrimiento de América son 
ejemplos de esos acontecimientos históricos que siguen ocupando 
nuestra ima-ginación y nuestro deseo de dar identidad a los hechos 
del pasado.

En su libro La conquista imaginaria de América… Sabine Schlic-
kers nos sumerge en los sucesos y en las figuras de la conquista y 
del descubrimiento de América, haciéndonos ver magistralmente 
cómo los acontecimientos históricos se recrean en numerosos dis-
cursos factuales y contradiscursos narrativo-literarios y fílmicos que 
han influido e influyen decisivamente en la manera de resignificar 
tales acontecimientos y, en el caso de las ficciones contemporáneas, 
cómo entendemos también las consecuencias del suceso para una 
realidad presente.

En una introducción teórico-metodológica y cinco capítulos 
temáticos, Schlickers discute momentos y figuras relevantes de la 

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXV, 2017, núm. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558


