596 RESENAS NRFH, L XV

MARIA Luisa LoBATO, La jacara en el Siglo de Oro. Literatura de los
margenes. Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt/M., 2014;
347 pp.

JESUS JORGE VALENZUELA RODRIGUEZ
El Colegio de México
jjvalenzuela@colmex.mx

Esta es la primera monografia dedicada enteramente a la jacara en
el Siglo de Oro, tal como anuncia la propia autora, quien explica
que su objetivo no es agotar un tema que “estaba muy necesitado
de una visiéon de conjunto”, sino hacer “un trazado de la cuestiéon”
y ponerlo al servicio de nuevas indagaciones (p. 8). Por tanto, este
recorrido —mas expositivo que analitico— por el mundo de la jacara
debe complementarse con un libro colectivo editado por Lobato y A.
Begue, Literatura y musica del hampa en los Siglos de Oro (2014), segin
advierte la propia Lobato. Integran la monografia once capitulos mas
un anexo, donde se editan cuatro composiciones germanescas. La
completan dos secciones bibliograficas (una especificamente sobre
la jacara, la otra sobre los demas trabajos citados) y tres indices: de
titulos, de primeros versos y de nombres propios.

El primer capitulo (“Los antecedentes de la jacara...”) se ocupa de
la poesia germanesca desde Rodrigo de Reinosa, el primer poeta co-
nocido que trata el hampa y su léxico en sus composiciones, hasta el
romancillo anénimo de “Alta mar esquiva”. Al comenzar su recorrido
por estas primeras manifestaciones, escritas en metros muy diversos,
Lobato fija su atencion en la primera seccion de la antologia de Poe-
sias germanescas editada por John M. Hill en 1945. Ahi, ademas de
resenar el argumento de las composiciones antologadas, entabla un
interesante didlogo con otros estudiosos de la poesia germanescal. Lo
que caracterizaria toda esta primera etapa de la poesia germanesca
seria, seguin Lobato, el distinto grado en la utilizacion del vocabulario
germanesco, asi como la relacion entre el jaque, hombre de valentia
aparatosa e irreal, y la iza, mujer cuyo trabajo como prostituta sirve
para mantenerlo (p. 29). Lobato cierra el primer capitulo explicando
que el Iéxico de germania no es un rasgo indispensable de la jacara
y es por ello por lo que en su estudio también considera aquellas

! Por ejemplo, rebate la hipétesis de Laura Puerto Moro acerca de que Reinosa
(¢a. 1450-ca. 1530), al aludir a la moneda del carlin, evoca el mundo no de Carlos I
de Espana (1500-1558), sino de Carlos I de Anjou (1226-1285), lo cual, segtiin Puerto
Moro, obliga a remontarnos mucho mas lejos en el tiempo y a trasladarnos hasta
tierras italianas, si queremos dar no s6lo con el origen de la literatura dedicada al
habla de germania, sino incluso con la creacién de la figura del rufian. Al rechazar
esta hipotesis, Lobato nos recuerda “que el carlin negro se acuné ya en el Reino de
Navarra entre 1351-1355 y el carlin blanco entre 1355-1363, en periodo del rey Carlos
II de Navarra” (p. 18).

Nueva Revista de Filologia Hispdnica (NRIFH ), LXV, 2017, nam. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



NRFH, L XV RESENAS 597

obras cuya lengua es la comun. En realidad, son otros los elementos
—como los ambientes y los tipos— que sirven para definir la vincu-
lacion del “género nuevo” con el hampa (p. 30).

Segun las clasificaciones de Lobato, en las jacaras devocionales o
de contenido devocional el 1éxico de germania no solo no es determi-
nante, sino que en ellas apenas se conserva algin término germanes-
co. Pero con todo, tal y como comenta la estudiosa: “No deja de tener
su interés que en esos ambitos tuviesen también entrada términos y
expresiones propios del mundo del hampa, aunque dulcificados v,
si no comicos, al menos graciosos” (p. 103). Aparentemente, algunas
de las jacaras devocionales si presentan ese rasgo como un elemento
que las vincula al mundo del hampa, pero el léxico germanesco, o
la fraseologia caracteristica de este tipo de composiciones, va evolu-
cionando en dos sentidos a la vez: si bien en algunas jacaras ya no se
utiliza el lenguaje germanesco, o su uso se morigera, en otras, sobre
todo en las devocionales, es justamente el vocabulario lo que las vin-
cula al mundillo de la jacara, ya que en muchas de ellas los compor-
tamientos hampones no parecen ser lo mads decisivo.

En el capitulo 2 (“Jacaras en romances. LLos Romances de germania
de Juan Hidalgo, 1609, y los contenidos en colecciones de Romances
varios, 1621-1688”) se emprende un itinerario por estas composicio-
nes, analizando ciertas formulas y esquemas que emplean los poetas
al elaborar esa degradacion burlesca de la mitologia que tan propia
era de los siglos de oro. Por la estructura retorica de ese primer ro-
mance (el que comienza “A ti belicoso Marte” y anuncia otros seis
romances de la antologia) y por todas las referencias eruditas que
encierra, el autor —nos senala Lobato— no pudo ser sino un poeta
culto (pp. 30-39). Luego, al comentar las caracteristicas de los poe-
mas que conforman la segunda parte de la coleccion de Hidalgo,
la estudiosa lanza la hipotesis —una hipoétesis arriesgada, como ella
misma reconoce— de que su autor haya sido nada mas y nada menos
que Quevedo, para quien los primeros anos del siglo xvir fueron un
periodo de mucha actividad literaria. Lobato sugiere que con esta
hipétesis se explicaria el hecho extrano, ya senalado por Hill, de
que los Romances de germania impresos por Hidalgo en 1609, pese
a su €xito, “no tuvieran imitadores, excepto Quevedo” (p. 39). La
hipotesis resulta sugerente, pero pierde peso cuando recordamos
que las jacaras quevedianas difieren de los romances de germania
en cuanto a la acciéon que los caracteriza. Y es que en las jacaras de
Quevedo la accion que suele estructurar el romance es sustituida por
la inactividad inherente a la forma epistolar. Asimismo, en sus poe-
mas, Quevedo presenta al rufian como una piltrafa que no conoce
mas que el fracaso, oponiéndose asi a la exaltacion de la suerte del
jaque que solia darse en los romances germanescos. Es decir, todo

Nueva Revista de Filologia Hispanica (NRFH), LXV, 2017, nim. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



598 RESENAS NRFH, L XV

parece indicar que en sus jacaras Quevedo se propuso hacer una
parodia, una suerte de contra-romances de germania.

Con respecto a este segundo capitulo tal vez convenga hacer otras
precisiones®. Lobato dice de Quevedo “que establece en sus jaca-
ras tipos bien dibujados y escenas casi dramaticas en cuanto que las
voces se suceden, dando asi los pasos necesarios para la transforma-
cion de la poesia germanesca en jacara entremesada, llamada a tener
gran éxito en los teatros del siglo xvi1” (p. 44). Los personajes de la
jacara quevediana bien podrian figurar en cualquier tablado, como
tipos o figuras, pero no parece haber mas dramatismo en esas compo-
siciones que el acostumbrado en el romance en general, que tendia a
veces a desarrollar escenas totalmente dialogadas, lo que suele cono-
cerse como actualizacién dramatica. Sin embargo, de las jacaras que-
vedianas que sabemos pudieron haber llegado al teatro —Escarraman
y Carta de la Perala a Lampuga, su bravo—, paraddjicamente ninguna
tiene dialogo (si no es evocado a distancia), ya que se trata de episto-
las. Y esto es asi porque las jacaras de Quevedo que aparentemente
llegaron a los tablados lo hicieron para ser cantadas, incluso bailadas,
pero nunca, segin parece, para ser representadas. En todo caso, si
hay alguna destinada a tal efecto, seria la jacara de La venta, al final
de la cual se promete una segunda parte y cuyas “voces se suceden”.
Ademats, de las dieciséis composiciones que José Antonio Gonzalez de
Salas clasifica como jacaras en su edicion de Parnaso espariol, monte en
dos cumbres dividido (1648), 1a mitad es completamente monologada,
esto es, son obras o escritas a manera de jacaras-carta o que acuden al
topico del ubi sunt mediante un soliloquio, como en la de Sentimiento
de un jaque por ver cerrada la mancebia. E1 que la jacara apareci6 en el
teatro con Quevedo, sea como baile de fin de fiesta, sea como jacara
cantada, es un hecho consabido. El que Quevedo haya dado los pri-
meros pasos para la jacara entremesada, en cambio, ya es un asunto
mucho mas discutible, por las propias caracteristicas antidramaticas
de sus jacaras, que no de sus personajes. Puede haber, como he dicho,
actualizacion dramatica, procedimiento habitual en cualquier tipo
de romance, pero esto no quiere decir que su dramatizacion estu-
viera planeada para ejecutarse cual jaicara entremesada. Es sin duda

2 Aunque se trate de una minucia es preciso senalar que en p. 42, hablando del
romance germanesco “Yo me estando alla en la Guanta”, Lobato senala “que recuerda
el que incorpora el poema de Pedro de Padilla (1583), «<yo me estando alld en Ronda»,
del romance que empieza «Siempre lo tuviste, moro»”. En realidad, y dejando de lado
coincidencias 1éxicas que delatan la existencia mads bien de una férmula, el romance
germanesco esta calcando tanto el comienzo como la estructura de otro romance,
el que comienza “Yo me estando en Giromena”, en que Isabel de Liar cuenta la lle-
gada de una comitiva enviada a asesinarla por sus amorios con el rey. Se trata de dos
romances con estructura omega, si seguimos el rétulo de D1 STEFANO (1972); es decir,
son romances que cuentan con dos relatos, “uno actualizado y otro —que constituye
el antecedente del primero— evocado por alguno de los personajes” (pp. 289-290).

Nueva Revista de Filologia Hispdnica (NRIFH ), LXV, 2017, nam. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



NRFH, L XV RESENAS 599

Quinones de Benavente el que da esos pasos. Y este hecho se observa
muy bien en esas jacaras que Lobato clasifica de elementales, cuando
todo el publico es movido a pedir jacara al comico que esta sobre el
tablado, convirtiéndose el teatro en un zafarrancho al cantarse coplas
de jacaras por uno y otro lado. Ahi Benavente comienza a complicar
lo que antes era una simple jacara cantada en el teatro. Incluso los
romances de germania que son anteriores a las jacaras de Quevedo
tienen mas elementos dramaticos que las quevedianas. Si la jacara es-
taba completamente avalada por el publico, sencillo seria embeberla
de dramatismo y contaminarla de otros géneros breves que ya tenian
vida propia. El asunto germanesco ya habia tenido injerencia en la
comedia renacentista y en los pasos de Lope de Rueda. Conscientes
de esta tradicion, pero aprovechando también el auge de la jacara
poética, que ya empezaba a cantarse en los tablados, los dramatur-
gos s6lo tenian que asimilar ambas manifestaciones y ofrecérselas al
publico. Es cierto que las jacaras quevedianas llevaban in nuce diver-
sos elementos dramaticos, pero si la jacara lleg6 a ser dramatizada,
no fue por ello, sino por circunstancias mas bien externas, como la
recepcion del publico, que lanzaba alaridos pidiendo este tipo de
composiciones. A fin de cuentas, ;qué era mas facil y mas practico:
seguir componiendo mas jacaras poéticas para cantarlas en el teatro
o sumergir la jacara en las convenciones del teatro? La conveniencia
parece la verdadera razén por la cual la jacara invadio6 los demas
géneros, desde los entremeses y los bailes hasta la comedia misma.

Hay otro asunto en este segundo capitulo que es oportuno co-
mentar. Se trata del romance de Perotudo, que abre la antologia de
Hidalgo en 1609 y cuyo recopilador considera el primer romance ger-
manesco. Antonio Rodriguez Monino, partiendo del estudio de di-
versas obras (ensaladas, centones y comedias) del siglo xv1, lleg6 a
la firme conclusion de que este romance era contemporaneo de las
primeras poesias germanescas (su articulo se public6 en el Anuario
de Letras en 1962). Mas recientemente, Diego Catalan (2007) trat6 de
desmontar las conclusiones a las que habia llegado Rodriguez Moni-
no, y para ello cit6 varias composiciones que contienen elementos
afines. Sin embargo, el documento que permitié a Catalan afirmar
que el romance de Perotudo no fue el primero, sino recreaciéon de un
romance-cancion que todos los demas siguen, imitan o glosan, fue
la carta que el embajador de Felipe II en Paris, Thomas Perrenot de
Granvela, senor de Chantonay, envi6 el 28 de mayo y el 6 de junio
de 1562, en que citaba los primeros cuatro versos del romance, que
rezan: “En la ciudad de Toledo / donde los hidalgos son, / nacido
nos ha un baylico, / nacido nos ha un baylén”. Catalan argumenta
que, en vista de la ingente cantidad de léxico germanesco que en €l
aparece, el romance de Perotudo nunca debi6 pasar por un proceso de
tradicionalizacion. Y con base en ello y en el hecho de que el sennor

Nueva Revista de Filologia Hispanica (NRFH), LXV, 2017, nim. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



600 RESENAS NRFH, L XV

de Chantonay estaba transcribiendo canciones y romances tradicio-
nales en su carta, Catalan concluye que el romance no puede ser
anterior al 27 de mayo de 1570 (punto que no seria oportuno discutir
aqui). No obstante, Lobato asevera que, segin Cataldn, el romance
pudo haberse compuesto antes del 27 de mayo de 1570 (p. 41), ob-
servacion que repite mas adelante (p. 55).Y en otras dos ocasiones,
sin darse cuenta (por lo visto) de que la fecha era solamente un
punto de referencia mas o menos holgado, se aventura un poco mas,
al sugerir que el romance fue compuesto exactamente en el ano de
1570 (cf. pp. 59 y 204). Es decir, Lobato nunca parece advertir que
Catalan habia sostenido todo lo contrario: que el romance germanes-
co no podia ser anterior a la fecha mencionada.

En el capitulo 3 (“La plenitud de la jacara poética: la poesia ger-
manesca de Francisco de Quevedo, 1613-1648”), Lobato hace una
caracterizacion de las jacaras quevedianas. Partiendo de la edicion
postuma a cargo de Gonzalez de Salas, en 1648, pasa revista a dife-
rentes acercamientos de la critica a estas composiciones. Comenta,
por ejemplo, el trabajo en que Maxime Chevalier argumenta que
la jacara aguda se debe exclusivamente a Quevedo, pues ni antes
ni después de €l se lograron ejemplares de tanta dignidad estética
(p. b1). Asimismo, comenta las reflexiones de Luisa Lopez Grigera
sobre la forma en que Quevedo trataba de “honestar lo malo con
buenas palabras”, segin uno de sus escolios o glosas a la Poética de
Aristoteles; subraya como, en uno de sus romances, el de Anasco,
Quevedo trat6, segun ese criterio, de no llamar al personaje ladrén,
sino “hallador de lo guardado”, y no salteador, sino hombre “que en
los caminos de noche demanda para si mismo” (p. 53). Mas adelante,
Lobato afirma que los logros de Quevedo, maximo representante de
la jacara poética, radican, por ejemplo, en la creaciéon de persona-
jes que posteriormente tomarian vida literaria propia y pasarian de
unos géneros a otros, como es el caso de Escarraman (p. 55), o en la
consolidacion de personajes rufianescos ya asentados en la tradicion
(p. 59). También destaca la estructura epistolar de estas composi-
ciones, “con su siembra de teatralidad”, y los juegos de ingenio, que
logran una dignificacion estética de la jacara (p. 60). Anteriormente,
Lobato senalaba las caracteristicas teatrales o dramaticas que ya con-
tienen las jacaras de Quevedo. Quién sabe si todos estos elementos
efectivamente existan, y de existir, si sean tan evidentes como para
concluir (como lo hace Lobato) que, después de Quevedo, y gracias
a €], la jacara no podia seguir por los caminos hasta entonces habi-
tuales, y que su tnica forma de evolucionar consistia en incursionar
en el teatro breve.

En el capitulo 4 la autora habla de la exitosa recepcion de la
jacara, pasando revista sobre todo a tres vehiculos de circulacion de
este tipo de composiciones: las Obras varias de Cancer, publicadas en

Nueva Revista de Filologia Hispdnica (NRIFH ), LXV, 2017, nam. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



NRFH, L XV RESENAS 601

1651 (en que aparecen doce, cinco de ellas hagiograficas), pero de
circulacion anterior, entre los anos 1630 y 1650; las Poesias varias de
grandes ingenios espanoles, de 1654 y recopiladas por Josef Alfay, que al
lado de composiciones de distinto tono reune ocho jacaras anénimas;
y los pliegos sueltos poéticos de la segunda mitad del xvI1, materiales
que aprovech6 Alfay para su colectanea y, modernamente, John M.
Hill para su antologia de Poesias germanescas (1945). Después de las
jacaras de Quevedo, publicadas conjuntamente en el Parnaso espa-
nol, en 1648, por el erudito Gonzalez de Salas, las jacaras de Cancer
constituyen un hito importante, pues debido a su popularidad otros
autores, como Calderén o Quinones de Benavente, pongo por caso,
incorporaron fragmentos de ellas a sus propios entremeses, bailes e
incluso comedias. El mismo Cancer integré algunas de sus jacaras
poéticas dentro de sus entremeses, ademas de escribir jacaras entre-
mesadas, como El sordoy Periquillo el de Madrid.

En el capitulo 5 (“La modalidad de las jacaras contrafactay las «de-
vocionales». Una muestra mas del triunfo del género”), Lobato distin-
gue, como se anuncia en el titulo, entre dos tipos de jacara dentro del
ambito devocional. Las jacaras contrafactase componian evidentemente
sobre la falsilla de alguna jacara de éxito, mientras que las devocionales
no se ajustaban a una composicion preexistente. Algunas eran bastan-
te libres en su tratamiento, mientras que otras se cenian mas a una
jacara de rufianes utilizando frases y giros propios de la germania. Sin
embargo, Lobato prefiere otro tipo de clasificacion, al distinguir entre
las jacaras devocionales “de primera generacion”, en que entrarian
los contrafacta 'y las cristicas (como las que se basan en el Escarraman
de Quevedo), y las jacaras devocionales “de segunda generaciéon”, que
se dividen a su vez en hagiograficas (que tratan sobre la vida de algtin
santo), marianas (que formulan alguna alabanza de la Virgen), y aque-
llas otras dedicadas a san José o la figura de Cristo. Estas jacaras de se-
gunda generaciéon no toman como modelo jacaras mundanas previas,
sino que elaboran un texto nuevo y lo aderezan con términos propios
de la germania (p. 91). Lobato intuye que estas jacaras devocionales
se recitaron “en el ambito de fiestas religiosas, dedicadas a distintos
motivos, aunque no necesariamente en el espacio del templo”. No hay
datos, segin observa, que comprueben que tuvieran acompanamiento
musical, “aunque en algunos casos es muy probable”. Seria interesante
saber en cudles casos, pero Lobato no lo dice. Finalmente, la estudiosa
supone que “se recitaron para una festividad concreta o, simplemente,
para regocijo del pueblo, como pudo suceder con la... de Escarraman
«a lo divino»” (p. 92). Lobato avanza con precaucion al hacer estas
observaciones, apoyandose sobre todo en su intuicion. No hay nada
de malo en ello, sobre todo cuando se trata de un género con tantas
aristas como éste. Sin embargo, me pareceria que los contrafacta eran
composiciones que se cenian a una version original profana, con todo

Nueva Revista de Filologia Hispanica (NRFH), LXV, 2017, nim. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



602 RESENAS NRFH, L XV

y la musica que llevaban. Esto se antoja muy evidente: a fin de cuentas,
en estas obras devocionales lo que se proponia conseguir, mas alla del
regocijo del publico, era que los feligreses se preocuparan por su sal-
vacion (cf. Wardropper 1958, pp. 80-81, 86-87). Todavia es frecuente
en algunas denominaciones religiosas intentar atraer a algunas almas
descarriladas con una cancién pagana, de bastante éxito, vuelta a lo
divino, utilizando sobre todo su musica original.

En el capitulo 6 (“Las jacaras de contenido devocional, musicadas
como coplas de villancicos, en el espacio del templo y del convento”),
Lobato se ocupa de aquellas jacaras devocionales que, a su juicio, fue-
ron recitadas o cantadas dentro del templo. Se trata de jacaras que, al
igual que los villancicos, se cantaron para celebrar alguna festividad
religiosa (Navidad, Reyes, Corpus Christi, etc.). Estaban incorporadas
a una estructura litirgica en que habia alguna copla a la que se de-
nominaba jdcara, en la cual podian encontrarse términos propios del
léxico germanesco y personajes con caracteristicas hampescas, pero
de manera muy liviana, dice Lobato, pues “mas que actualizar un
mundo del hampa, lo que persiguen es la chanza o gracejo” (p. 100).

El registro germanesco parece enunciarse en las jicaras divinas
o devocionales desde una voz que narra en tercera persona; en oca-
siones habra personajes que hablen de tal forma, pero no seran el
asunto principal de la composicion, sino quienes hacen menciones
o referencias a alguna divinidad o santo (véanse pp. 107 ss.). De
todos modos, la pregunta resulta obligada: ;por qué introducir las
altas cumbres de lo divino en las simas del ambito hampesco? :Por
qué describir la vida de los santos como la vida de cualquier rufian?
En realidad, lo unico que prestan las jacaras rufianescas a las divinas
o a las devocionales es su carruaje 1éxico y fraseologico, elementos
que forman parte inconfundible del tesoro siempre manoseado de
la jacara. Es sintomatico que un tipo de composiciones que sirvié
para cantar a las sabandijas del hampa sea reutilizado para cantar
la vida encomiable de los santos. Con ello parece quedar claro que
el rufian era mas personaje literario que figura histoérica y que los
autores de las jacaras devocionales no querian comparar a los santos
con los rufianes, sino simplemente tomar prestada una férmula de
expresion literaria para ensalzar a los santos como verdaderos héroes;
es decir, para dar mayor realismo a sus vidas ejemplares. Los autores
toman prestado el registro germanesco, los modos y los amagos de la
construccion literaria del rufian. No habia en ello una atraccién por
el fango, sino el aprovechamiento de unas convenciones con las que
los feligreses podian de alguna manera identificarse. Al hacer que un
santo hable como jaque o, mejor, al hacer que cuente su vida como
la de un jaque, se le hace encajar en un molde que no tiene nada
que ver con la realidad, pero si con los artificios de cierto realismo.

Nueva Revista de Filologia Hispdnica (NRIFH ), LXV, 2017, nam. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



NRFH, L XV RESENAS 603

En el capitulo 7 (“Las razones del declive del romance de germa-
nia: el tremendismo y la reiteraciéon de contenidos de los romances
de valentias, guapezas y desafueros, 1664-1700”), Lobato hace un bre-
ve recuento de los pliegos de sucesos, cuyo namero fue aumentando
gradualmente entre 1600 y 1700. Algunos romances de este tipo se
regodean ahora contando crimenes atroces y dejan completamente
de lado el Iéxico de germania. Sin embargo, siguen anunciandose
como jacaras, nombre que sirve sobre todo de reclamo para atraer a
los lectores, que para entonces vinculan el marchamo con romances
tremendistas y sensacionalistas. Es decir, la jacara, a finales del xvi11 se
habia contaminado con el romance vulgar, camino que andaria atin
hasta el x1x. Como hace notar Lobato, siguiendo en esto a Maxime
Chevalier, el publico de la época, en los dos extremos de la cultura,
no se planteaba que la nueva produccioén literaria publicitada como
jacaras por impresores aprovechados, era de una calidad estética muy
inferior a aquella a donde Quevedo habia llevado sus jacaras: “El
término «jacara» se aplico entonces a historias melodramaticas que
poco o nada tenian ya que ver con los agudos personajes del periodo
de esplendor quevedesco” (p. 149).

El capitulo 8 se titula “La evolucion de la poesia germanesca: el
éxito de la jacaray de sus protagonistas en el teatro durante el segun-
doy tercer tercio del siglo xvir”. Ahi Lobato refiere que el poder de
los personajes y de su vocabulario hampoén, asi como la dramaticidad
de sus acciones, facilita su trasunto al teatro. Las jacaras narrativas
habian convivido con las dialogadas, de manera que contaminar la
jacara con el teatro breve, es decir, dramatizarla, “era el tercer paso
obligado” (p. 153). Hay que recordar, no obstante, que el rufian ya
habia andado por esos caminos con los pasos de Lope de Rueda (por
ejemplo, con El rufian cobarde). Ahora, en pleno siglo xvii, el rufian,
con nombre de jaque, hace de nuevo su aparicion sobre el tablado,
pero ya no meramente con las caracteristicas de fanfarrén que tuvo
en el xv1, sino como un delincuente redomado que alardea de sus
castigos mas que de sus fechorias. Lobato hace después una obser-
vacion muy importante: “Es conocido lo labil de las fronteras en el
teatro breve y, en efecto, poca diferencia se puede hacer entre las
obritas dramaticas denominadas «jacaras», «jacaras entremesadas»,
entremeses y «bailes [ajacarados]»” (p. 153).

Alo largo de este capitulo, Lobato hace referencias a varios tipos
de jacaras: la cantada, la recitada, la entremesada, etc., pero nunca se
detiene a senalar por lo menos unos cuantos rasgos que las distingan
mas alla del apellido que se les ajusta. Una jacara poética, ;podia ser
cantada o no? Indudablemente. Pero también podia no ser cantada,
sino recitada, y esto no le quitaba en nada su caracter de jacara poé-
tica. Asimismo, Lobato habla algunas veces de romances de asunto
germanesco, pero no parece que lo haga para diferenciarlos de la

Nueva Revista de Filologia Hispanica (NRFH), LXV, 2017, nim. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



604 RESENAS NRFH, L XV

jacara dramatizada (cf. p. 154). La pregunta que surge es: ¢las jacaras
poéticas para Lobato son distintas de los romances de asunto germa-
nesco? Si es asi, ¢por qué llama jacaras a los romances de germania
publicados por Juan Hidalgo? Pareceria un contrasentido llamarlos
asi; no obstante, la autora parece no advertir el enjambre de designa-
ciones en que nos envuelve hasta embotar el vocablo, estirandolo y
reduciéndolo a la vez, pero sin nunca aportar explicaciones que nos
ayuden a comprender su decurso por el mundo diverso de la jacara.
De la jacara dramatica s6lo senala algunos rasgos: “Lo caracteristico de
la jacara en su modalidad de pieza dramatica fue la presencia de
un minimo de intriga dramatica, el didlogo entre los personajes, las
salidas y entradas en escena, la presencia de musica y a veces de bai-
le, segin un ritmo marcado que las hacia reconocibles, a menudo
vinculadas con el romance como forma métrica” (p. 154). En p. 163
volvera sobre las designaciones confusas: “romance de tema ajacara-
do” y “romance germanesco”. Posteriormente, en p. 179, dice que las
jacaras de Cancer son solamente poéticas, “embebidas en sus entre-
meses”, y en nota 460 habla de las “adscripciones del género”, donde
aclara a grandes rasgos las clasificaciones. Arriba dice (o al menos
asi se entiende) que Cancer también escribi6 jacaras dramatizadas.

En algin momento, Lobato parece referirse a la evolucion de la
jacara teatral cuando dice que Quinones de Benavente acometi6 el
género con jacaras muy basicas (p. 157, pero véanse las paginas ante-
riores), y vuelve sobre ello en p. 158, al decir: “Si Quinones fue pio-
nero en la construccion de jacaras entremesadas, no fue desde luego
una excepcion entre los dramaturgos que acometieron este género”.
Sin embargo, en el esquema que traza (pp. 179 ss.), la autora califica
de jdcaras a secas las composiciones de Quinones de Benavente, aun-
que hay que reconocer que, al hacerlo se basa en las clasificaciones
de Cotarelo o, en su defecto, en el género en que los testimonios de
las piezas las inscriben (cf. p. 179, nota 460). Aun asi, hubiera sido
meritoria una discusién mas detenida del asunto.

Un esquematismo en las clasificaciones no parece brindar resul-
tados positivos, ya que, como la misma autora observa, “estas adscrip-
ciones genéricas eran variables en la época y la misma pieza puede
aparecer en dos testimonios diferentes como J [jacara] o E [entre-
més], por ejemplo” (p. 179). La contaminacién entre los géneros era
asunto de entera naturalidad en la literatura de una época en que
los procedimientos y los estilos o registros lingtisticos se mezclaban o
yuxtaponian continuamente; de ahi las dificultades que ofrecen para
su encasillamiento. La realidad es tan compleja que seguramente
resistiria a cualquier intento de clasificacién. Sin embargo, en p. 191
(ya en el capitulo 9), Lobato complica atin mas las categorias al decir
que jacarandina es algo diferente de jacara: “Una tercera categoria es
el juego con versos no tanto de jacara-germanesca sino de jacarandina

Nueva Revista de Filologia Hispdnica (NRIFH ), LXV, 2017, nam. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



NRFH, L XV RESENAS 605

que hacen algunos autores aureos”. Lo dice a proposito de El alcalde
de Zalamea, de Calderon, y en apoyo a su tesis cita a Monique Joly,
quien estudio tres episodios en que aparece el sintagma “la flor de
la jacarandina”: “Ya Joly en 1992 se detuvo en un magnifico articulo
en la intertextualidad entre estos tres fragmentos, que muestran «lo
tenue de su relacion con la tradicion germana» en cuanto que el
lenguaje ha perdido su valor criptico tras un proceso de estilizacion”.
Sin embargo, jdacaray jacarandina si eran equivalentes en la época, e
incluso jacarandina servia para designar un romance de caracteris-
ticas germanescas (como en A una dama, hermosa por lo rubio, un ro-
mance de Quevedo que comienza: “Alld vas, jacarandina, / apicarada
de tonos”; o como en Jacara de dovia Isabel, la ladrona, de Quinones,
donde leemos: “Las jacarandinas viejas, / como hay dellas tanta falta,
/ para podellas cantar / las quitan las telaranas”). Si las jacaras que
canta la Chispa en El alcalde de Zalamea no tienen de jacaras mas que
el nombre, es porque también hubo otras composiciones que, a pesar
de no tratar asuntos del hampa, recibieron tal denominacion (¢seria
acaso la musica el elemento caracteristico que hermanaba todas estas
composiciones aun cuando iban por otro camino que las de temas
rufianescos?).

El capitulo 10 trata de las obras que tuvieron como elemento
fundamental el hampa o a algin germano, como es el caso de El
rufian dichoso, de Cervantes, El galan escarmentado, de Lope de Vega,
la comedia burlesca Los celos de Escarraman, etc. El capitulo 11 se
dedica a reproducir un trabajo anterior de Lobato que ofrece un
itinerario critico por la bibliografia en torno a la jacara. Cierra el li-
bro un anexo en que Lobato nos brinda una edicion critica de cinco
composiciones germanescas inéditas: Jacara del Zurdo, Jacara entre dos
mujeres, los entremeses de Periquillo el de Madridy Los valientes, nuevoy
el baile de El Chapiro, que Lobato atribuye a Quinones de Benavente.

A tarea de tanta envergadura no se puede achacar superficiali-
dad, puesto que intenta ser, como la misma autora subraya, un pano-
rama, un estudio de conjunto, en el que tal vez hubieran resultado
impertinentes andlisis muy particularizados. Por ello, es justificable
que la autora no haya calado a fondo en los apartados dedicados a
las poesias y romances de germania. Asimismo, hay que destacar el
trabajo bibliografico realizado por Lobato, sus pesquisas por diversas
bibliotecas, especialmente la BNE. Es el suyo un estudio ampliamente
documentado, que le permite anunciar diversas noticias sobre ma-
nuscritos e impresos y traerlos a discusion por primera vez. El gran
conocimiento que la autora posee de la jacara en sus diversas manifes-
taciones lo pone en evidencia en todas las partes del libro. Por tanto,
su monografia viene a llenar un vacio en el estudio de la jacara, pre-
cisamente porque aclara el itinerario de este tipo de composiciones,

Nueva Revista de Filologia Hispanica (NRFH), LXV, 2017, nim. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



606 RESENAS NRFH, L XV

remite a la bibliografia especializada sobre el tema y ofrece la ediciéon
de algunas obras inéditas.

REFERENCIAS

CATALAN, DIieco 2007. “Nacido nos ha un bailico”, http://cuestadelzarzal.blogia.
com/2007/040101-nacido-nos-ha-un-bailico.php [consultado el 1 de junio de
2016].

D1 STEFANO, GIUSEPPE 1972. “Tradicién antigua y tradicién moderna. Apuntes sobre
poctica e historia del Romancero”, en El romancero en la tradicion oral moderna. Eds.
D. Cataldn, S.G. Armistead y A. Sanchez Romeralo, Catedra Seminario Menéndez
Pidal, Madrid.

WARDROPPER, BRUCE 1958. Historia de la poesia livica a lo divino en la cristiandad occi-
dental, Revista de Occidente, Madrid.

Nueva Revista de Filologia Hispdnica (NRFH), LXV, 2017, num. 2, 569-636
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558



