
Figuras femeninas en la Eneida
Female Figures in the Aeneid

Martha Elena Montemayor Aceves
Universidad Nacional Autónoma de México

montemayor.martha@gmail.com

Resumen: En este trabajo se pretende hacer una reflexión sobre la visión que 
Virgilio tenía de las mujeres que presenta en su Eneida. Personajes mortales 
como Creusa, Dido o Lavinia, incluyendo a las diosas inmortales Venus y 
Juno, son un reflejo de las mujeres representativas de la sociedad romana, 
en calidad de matronas ejemplares, ya sea como esposas o como madres de 
hijos notables.

Palabras clave: Virgilio; Eneida; Dido; Lavinia; mujeres romanas

Abstract: This paper aims to make a reflection about the Virgil’s point of 
view related to women represented in his Aeneid. Mortal characters such as 
Creusa, Dido or Lavinia, including the immortal goddesses Venus and Juno, 
are a reflection of the representative women of Roman society, as exemplary 
matrons, either as wives or as mothers of illustrious sons.

Keywords: Virgil; Aeneid; Dido; Lavinia; Roman Women
Recibido: 15 de enero de 2018  •  Aceptado: 14 de marzo de 2018
DOI: 10.19130/iifl.nt.2018.36.1.784

Introducción

La sociedad romana era androcéntrica y la mujer considerada más digna 
era la “matrona romana”, es decir, la mujer casada en legítimo matri-
monio.1 Ella era dueña (domina) de su casa, salía de compras a la calle 
acompañada de sus esclavas o esclavos,2 asistía a espectáculos públicos3 

1 D., 23, 2, 2: “Nuptiae sunt coniunctio maris et feminae […] Nuptiae consistere non 
possunt nisi consentiant omnes, id est qui coeunt quorumque in potestate sunt” (“Las ius-
tae nuptiae o iustum matrimonium es la unión de un hombre y una mujer […] No puede 
haber matrimonio sin el consentimiento de todos, esto es de los que se unen y de los que 
bajo cuya potestad están”).

2 Era considerada un tipo de injuria separarlas de sus esclavos. Coll., 2, 5, 4: “fit autem 
iniuria […] cum dignitas laeditur, ut cum matronae uel praetextatae comites abducuntur” 
(“se comete injuria cuando se ofende la dignidad de la mujer, como cuando los acompa-
ñantes son separados de la matrona o de la adolescente”). Véase Comparación de leyes 
mosaicas y romanas en la Bibliografía.

3 Plauto, en el prólogo del Poenulus, vv. 18-32, da una descripción del público asisten-
te al teatro: “que ni el lictor ni sus varas hagan ruido […], los esclavos no se sienten para 

nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 43



44	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

y a fiestas religiosas propias de mujeres, como las Matronalia, el culto a 
Ceres o a Bona Dea, por ejemplo. Ella administraba su casa, se encarga-
ba de la educación de los hijos, hilaba lana ayudada por las esclavas para 
confeccionar ropa a su marido e hijos. Su mayor misión era ser madre 
y con ello proporcionarle al Estado buenos ciudadanos. 

Hubo matronas ejemplo de virtud como Cornelia, la madre de los 
Graco, quien vio morir a sus hijos que participaban en política, con la 
cabeza en alto soportó las adversidades, enviudó y nunca se volvió a ca-
sar.4 Una tal Arria, esposa de un condenado a muerte, se clavó un puñal 
en el pecho y al sacárselo se lo ofreció a su marido diciéndole: “Peto, 
no hace daño” (Paete, non dolet) y murieron abrazados.5 La esposa de 
Séneca, cuando su marido se suicidó por órdenes del emperador Nerón, 
trató de cortarse las venas igual que su marido, pero los soldados del 
gobernante la detuvieron.6 La esposa de Cicerón, Terencia, fue la única 
heredera de su padre, su dote consistía en 400 mil sestercios, tenía en 
Roma viviendas, granjas, parcelas; todas sus propiedades le generaban 
ingresos anuales considerables. Ella se casó sine manu y su tutor se lla-
maba Philotimus, Cicerón tenía menos poder económico que su esposa. 
Aurelia Cotta, madre de Julio César, y Accia, madre de Augusto, fueron 
reconocidas, entre otras cosas, por haberle dado al pueblo romano hijos 
ejemplares.7

En este contexto, el presente trabajo tratará sobre la visión que Vir-
gilio tenía de las mujeres que presenta en su Eneida, principalmente 
de las madres y esposas, representativas y equiparables a las matronas 
romanas. Para este propósito hay que tomar en cuenta, por un lado, que 
Virgilio estaba vinculado a los políticos más importantes de su época, in-
cluido el propio emperador, y las mujeres que conocía eran de la alta es- 
fera social romana; por otro lado, que, aunque escribió esta obra para 
alabar a Augusto y enfatizar su origen divino, su poema resultó una obra 

dar el lugar a los libres…, las nodrizas acudan sin niños…, las matronas vean calladas 
(matronae tacitae spectent)”, etc. 

4 Cf. Plu., CG, 19.
5 Plin., Ep., 3, 16, 6; Mart., 1, 13.
6 Cf. Tac., Ann., XV, 63-64. 
7 Tácito menciona a Cornelia, a Aurelia y a Accia como madres que tuvieron hijos 

notables y que estuvieron al frente de su educación. Tac., Dial., 28: “Corneliam Grac-
chorum, sic Aureliam Caesaris, sic Atiam Augusti [matrem] praefuisse educationibus ac 
produxisse principes liberos accepimus”. 



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 45

grandiosa, muy popular en su época, que le dio identidad al pueblo ro-
mano al contar su origen, costumbres e ideología, y que es un referente 
obligado en la actualidad para entender la cultura de Occidente. Con 
base en estas reflexiones, será interesante tratar de descubrir el conoci-
miento que tenía el poeta sobre el tema de la mujer, pues su genio creó 
personajes femeninos romanos que trascendieron en los siglos venideros 
para ser inmortales.

I. Dos diosas: Juno y Venus

Juno

Ella es la diosa principal de los romanos, considerada la reina de los 
dioses. Es el símbolo de la matrona romana por ser la esposa de Júpiter 
y la madre de Marte, por eso protege la santidad del matrimonio y la 
condición matronal de la mujer. Indica la fuerza vital de las jóvenes, 
de ahí que su nombre se asocie a iuvenis y el mes de junio se llame 
así en su honor. Acompaña a la mujer desde su niñez y durante toda su 
vida,8 pues es el equivalente del genius que acompaña al hombre.9 Ella 
regula todos los fenómenos del cuerpo femenino: en los cultos arcaicos 
se le invocaba como fluonia para la menstruación; como iugalis para la 
asistencia del matrimonio; como pronuba era madrina en las nupcias; 
como februa purificaba a las mujeres después del parto. También era 
antiguo el culto de Juno Moneta, celebrado en el mes de junio. La pa-
labra moneta viene de moneo, “advertir”; Tito Livio cuenta que una vez 
los galos se desplazaron silenciosamente hacia su templo, sin ser vistos 
ni por los centinelas ni por los perros, pero no pasaron desapercibidos 
para los gansos sagrados de Juno, quienes con su clamor y el ruido de 
sus alas advirtieron a los centinelas.10 Livio también refiere que, en el 
año 345 a. C., el dictador Lucio Furio Camilo le erigió un templo en 

8 Cuando Tibulo se queja de las traiciones que le hizo Neera, una joven amada por 
él, alude a “su Juno” y también a “su Venus”, simbolizando así a la matrona y al amor. 
Tib., 3, 6, vv. 47-48: “Etsi perque suos fallax iuravit ocellos / iunonem suam perque suam 
Venerem” (“y aunque falaz haya jurado por sus ojos y por su Juno y por su Venus”). 

9 El genio (de gigno, “nacer”) es un dios tutelar que cuida y acompaña al varón desde 
su nacimiento hasta su muerte, a veces es representado por una o dos serpientes. Cf. 
Guillén 1980, pp. 65 ss.

10 Cf. Liv., V, 47.



46	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

la ciudadela capitolina, por haber salido victorioso en la batalla contra 
los auruncinos.11

En general, Juno representaba el principio femenino de la luz ce-
leste, por ello se presenta como la luna que preside los matrimonios 
y los nacimientos. Su fiesta principal era el 1 de marzo y se llamaba 
Matronalia, durante el festejo las matronas se ceñían la cabeza con guir-
naldas, subían a su templo en el Esquilino y le ofrecían ramos de flores 
rogándole por la prosperidad de su matrimonio. La festividad, a la que 
las solteras no asistían, comenzaba en medio del bosque que rodeaba el 
altar y terminaba en el seno familiar. Las que iban a parir la invocaban 
con ofrendas como Juno Lucina.12 Se debía asistir a estas ofrendas “suel-
tos los nudos y sueltos los cabellos” (solutis nudis et soluti crinibus),13 
porque la carencia de nudos facilita el parto, la presencia de un lazo o 
cinturón anudado podía impedir el alumbramiento de la mujer por la 
cual se ofrecía el sacrificio. Después de un parto feliz, la casa se ilumina 
en reconocimiento a Lucina y se dispone una mesa servida en su honor. 
Ovidio cuenta el difícil nacimiento de Hércules: cuando Alcmena estaba 
a punto de parir, el peso le tensaba el vientre y no podía soportar los 
dolores, durante siete noches y otros tantos días invocó a Lucina, ella 
se presentó hostil debido a los celos, se sentó en el altar ante la puerta y 
“detuvo el parto con la rodilla izquierda oprimida por la rodilla derecha 
y con los dedos unidos entre sí como peine”.14 

Su sacerdotisa era la llamada flaminica (como el flamen dialis de 
Júpiter); aparecía vestida con el flammeum azafranado, cintas sagradas 
en el cabello y en la frente, y una varita de granado tradicional para los 
novios; su ropa estaba ceñida a la cintura por el cingulum, distintivo de 
Juno. 

Desde la época de la monarquía romana formaba parte de la Triada 
Capitolina y era venerada como Juno Regina, se encontraba al lado iz-
quierdo de Júpiter Óptimo Máximo,15 y al lado derecho estaba Minerva. 

11 Cf. ibid., VII, 28.
12 Cf. Plaut., Aul., 692, y Ter., Ad., 487.
13 Ov., Fast., III, 257.
14 Ov., Met., IX, vv. 298-300: “Dextroque a poplite laevum pressa genu et digitis inter 

se pectine iunctis sustinuit partus”. 
15 De acuerdo con Cicerón, el pueblo romano lo llamó Óptimo por sus beneficios y 

Máximo por su poder (Cic., Dom., 144: “…propter beneficia populus Romanus Opti-
mum, propter vim Maximum nominavit…”). 



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 47

Es interesante recordar que la Triada Precapitolina estaba integrada por 
tres dioses: Quirino, Marte y Júpiter. Fueron los reyes etruscos, los Tar-
quinios, quienes tuvieron la idea de que la triada fueran dos diosas y un 
dios. El primer Tarquinio empezó la construcción del templo en el monte 
Aventino, de acuerdo con Vitruvio, “en los lugares más elevados, donde 
puedan contemplarse la mayor parte de las murallas”.16 Lo concluyó su 
hijo, el último rey de Roma, de ahí que Tito Livio apunte que fue cons-
truido “por ambos reyes Tarquinios, el padre lo ofreció como un voto y 
el hijo lo terminó”.17 Tarquinio el Soberbio fue expulsado y la inaugu-
ración la hizo Marco Horacio Pulvilo, el primer cónsul.18 El templo fue 
enriquecido con obras de arte, se archivaban contratos, ahí se celebraban 
las mayores solemnidades. Fue el lugar más representativo de la vida 
social, política y religiosa en la época de la república.

Virgilio llama a Juno “la reina de los dioses” (deum regina).19 Es el 
personaje antagónico con respecto a Eneas, hace todo lo posible para 
impedir que el héroe llegue al Lacio y cumpla con su destino: fundar 
una ciudad. Se opone, por tanto, a la voluntad, deseos y proyectos no 
sólo del héroe, sino de los dioses mismos, quienes han fijado ese desti-
no. Juno no puede soportar que un troyano vaya a ser el fundador de lo 
que en el futuro será la gran urbe, su ira contra ese pueblo se debe a tres 
causas que el poeta explica: ella había oído que su amada Cartago sería 
destruida por sangre troyana; permanece en su mente el juicio de Paris, 
quien escoge a Venus como la más hermosa, dándole la manzana de 
oro, despreciándola a ella; por otro lado, Júpiter prefirió como copero, 
en lugar de su hija Hebe, al niño troyano Ganimedes, a quien rapta por 
considerarlo el más bello de los mortales.20 Su figura en la epopeya es 
la de una diosa que representa a la matrona romana, por ser esposa del 

16 Vitr., Arch., I, 7: “in excelsissimo loco unde moenium maxima pars conspiciatur”. 
17 Liv., I, 55: “Tarquinios reges ambos patrem uouisse, filium perfecisse”. 
18 Los primeros cónsules de la república, después del episodio de la violación de Lu-

crecia, fueron Bruto y Lucio Tarquinio Colatino, en el 509 a. C. En ese mismo año Bruto 
murió en una batalla contra Arrunte, hijo de Tarquinio el Soberbio. Lo suplió Espurio 
Lucrecio Triciptino, padre de Lucrecia, quien murió enseguida por edad avanzada. Éste 
fue sustituido por Marco Horacio Pulvilo, quien gobernó con Publio Valerio Publícola, 
ya que Colatino se había retirado a Lavino renunciando a su cargo, persuadido por Bruto. 
Cf. Liv., II.

19 Verg., Aen., I, 9.
20 Cf. ibid., I, 19-28.



48	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

mismo Júpiter, el padre de los dioses; sin embargo, el poeta la muestra 
con características negativas muy comunes a las humanas: no es preci-
samente obediente ni sumisa con su marido; al contrario, es una esposa 
que desea imponer su voluntad aunque de antemano sepa que va en con-
tra del hado. Es la personificación de la venganza, de la soberbia, de los 
celos y de la obstinación. 

Se vale de su poder como reina de los dioses para lograr que Eolo 
provoque una tormenta con la intención, de ser posible, de desaparecer 
a Eneas, pero el héroe logra sobrevivir y arriba a las playas de Cartago. 
Juno logra desviarlo del camino al Lacio y retrasar su tarea. Eneas había 
llegado a Drépano, Sicilia, ahí sufre la pena de la muerte de su padre An-
quises. Su estadía en Cartago duró un año, tras el cual regresa a Drépano 
y, en ese lugar, como un homenaje a su padre por su primer aniversario 
luctuoso, organiza para los teucros certámenes deportivos de carrera de 
naves, carrera a pie, lanzamiento de saetas y pugilato.21 

Es importante señalar que en estos cértamenes participan únicamente 
hombres; las mujeres ni siquiera presencian el espectáculo, ellas perma-
necen apartadas en la playa. Juno, vengativa, vuelve a intervenir y, mien-
tras observa desde el cielo las actividades de los troyanos, decide enviar 
a su mensajera Iris, quien bajando por un arco de mil colores (per mille 
coloribus arcum)22 se mezcla entre las mujeres troyanas transformada 
en Beroe, una matrona que había gozado de fama y de hijos (nomen 
natique),23 y las persuade para que quemen las naves. Nuevamente la 
actitud obstinada de la diosa Juno detiene el camino del héroe. Júpiter 
envía lluvia y logran salvarse cuatro naves.24 Debido a este hecho, por 
consejo de la sombra de su padre, Eneas decide dejar en esa tierra a las 
matronas y a los de avanzada edad, y funda la ciudad de Acesta.25

A pesar de las intervenciones vengativas de la diosa, el héroe avanza 
en su viaje, después de pasar por Cumas, donde conoce a la Sibila con 
cuya ayuda logra visitar a su padre en el Averno, llega finalmente a la 

21 Cf. Verg., Aen., I, 66-69. 
22 Ibid., V, 609.
23 Ibid., V, 621.
24 Se recomienda consultar a S. Georgia Nugent, quien afirma que tanto el episodio de 

las naves, como los juegos funerarios y la muerte de Palinuro contribuyen “to definition 
and affirmation of Aeneas’imperial mission”, 1992, p. 259.

25 Se trata de la antigua Segesta y actual Castellamare di Golfo, provincia de Trapani 
en Sicilia. Nota de Bonifaz 2006, “Introducción”, p. CDXIX.



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 49

zona del Lacio. Ahí, para ganarse la mano de Lavinia, enfrenta una gue-
rra feroz contra Turno, el prometido de la joven. Precisamente es Juno 
la que inicia esa guerra, pues ahora mediante la erinia Alecto, hermana 
de la Gorgona, le arroja a Amata, madre de Lavinia, una serpiente que 
se introduce en sus entrañas y le provoca odio contra Eneas,26 y a Turno 
le clava en el pecho ardientes antorchas provocándole un enorme deseo 
por la guerra.27 En un momento en que Eneas deja solos a los troyanos, 
porque va a concertar alianzas con Evandro, se presenta Turno incitán-
dolos al combate, ellos cierran las puertas y se niegan a luchar; pero 
él, enfurecido, arremete contra las naves incendiándolas, sin saber que 
estaban hechas con pinos sagrados de Cibeles, la madre de los dioses. Se 
oye la voz horrenda de Cibeles por los aires, y las naves se convierten en 
Nereidas, diosas del mar, como Júpiter lo había prometido.28

Ambos episodios de las naves quemadas son significativos, pues se 
puede interpretar que, al no tener navíos, Eneas ya no podrá continuar 
su camino y se instalará en el lugar donde queden éstos. Las dos situa-
ciones son diferentes, ya que en Sicilia, como se dijo, se queda a vivir 
una parte de la gente, la de más avanzada edad. En cambio, en el Lacio, 
efectivamente Eneas no necesitará las naves para continuar su camino, 
sino que ya llegó a su destino y allí fundará la ciudad destinada por el 
hado. Turno, personaje que con su actitud está en contra del destino, in-
terpreta lo contrario: que Eneas está acorralado y que ya no podrá huir. 
Se pueden apreciar las diferentes percepciones y los distintos intereses 
de cada uno. Juno, la matrona, la reina de los dioses, también se equivo-
ca en esta ocasión al incitar a Turno a la guerra. El destino es inexorable, 
está fijado por el hado, es inútil cerrar los ojos ante lo inminente.

Cuando Turno mata a Palante y Eneas enfurece por tal hecho, Juno 
cambia de actitud, pues teme por la vida del que ha estado protegien-
do en esta guerra. Ahora se muestra sumisa y suplicante con su espo- 
so Júpiter, quien ante la inaplazable situación le prohíbe terminantemente 
que vuelva a intervenir. Contra su pesar ella abandona a Turno,29 accede 

26 Cf. nota 74.
27 Cf. Verg., Aen., VII, 457.
28 Cf. ibid., IX, 112-122.
29 Turno muere a manos de Eneas, quien primero le arroja una lanza (telum, hasta) 

que le traspasa el muslo, finalmente le hunde su espada (ferrum) en el pecho. Cf. Verg., 
Aen., XII, 918-952.



50	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

a que Eneas se case con Lavinia y a que ambos pueblos se unan; pero le 
pide a su marido ciertas condiciones que se verán reflejadas en la histo-
ria de los romanos: que los latinos no cambien su viejo nombre (vetus 
nomen); que no cambien su lengua (vocem), ni su vestido (vestem); que, 
así como cayó (occidit) Troya, así su nombre caiga.30 Júpiter le concede 
lo que pide y dice que añadirá la costumbre y el rito de los cultos (mo-
rem ritusque sacrorum), hará que todos sean latinos con una sola lengua 
(ore), surgirá una raza que sobrepasará a hombres y dioses en piedad 
(pietate).31 De este modo, Eneas deja de ser troyano para convertirse en 
latino, adorador de la Juno Itálica. Juno, por su parte, conserva sus ca-
racterísticas griegas: ayuda a las mujeres en el momento del parto; es la 
hermana y esposa de Júpiter; pero, además, se presenta formando parte 
de la Triada Capitolina junto con Minerva y Júpiter, y como madre de 
Marte. Se constituye así en la expresión más alta de la matrona romana 
y de la reina de las naciones.

Venus

Su culto en el Lacio fue muy antiguo. Tenía santuarios en Ardea y en 
Lavinium. Se le rendía culto en el bosque sagrado de Libitina, cerca del 
Circo Máximo. Hubo un primer santuario, pero sólo se conoce la fecha de 
la construcción del segundo, en el año 295 a. C. En su origen era la pro- 
tectora de campos y jardines, pero al asimilarse a la Afrodita griega pier-
de su naturaleza agrícola y se convierte en la diosa del amor y la belleza, 
con este carácter se le rindió culto en la Magna Grecia, donde tenía un 
Santuario situado en Eryx, Sicilia. 

Sila la veneró como Venus Felix, Pompeyo como Venus Victrix. César 
le construyó, en el año 45 a. C., poco antes de la Batalla de Farsalia, 
un templo en el Forum Iulium y la veneró bajo el nombre de Venus 
Genetrix,32 recogiendo así las leyendas como madre de Eneas y abuela 

30 Cf. Verg., Aen., XII, 823-828.
31 Cf. ibid., XII, 833-840. Sobre la piedad, es necesario señalar que ésta es la cualidad 

más importante para los romanos, cuyo ejemplo es precisamente Eneas, quien, de acuer-
do con Virgilio, reúne todas las piedades del ser humano: hacia su padre, hacia su hijo, 
hacia su esposa, hacia sus dioses y hacia su ciudad. 

32 Lo construyó poco antes de la Batalla de Farsalia para el pueblo romano, y lo dedicó 
no para cosas vanales, sino para hacer negocios públicos. Cf. App., BC, II, 102.



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 51

de Iulo, por tanto, origen de la Gens Iulia, es decir de Julio César y Au-
gusto. Virgilio refiere así el origen de Augusto: 

Nascetur pulchra Trojanus origine Caesar,
Imperium Oceano, famam qui terminet astris,

Julius, a magno demissum nomen Iulo.
Nacerá de hermoso origen el Troyano César,
quien terminará su imperio en el Océano, su fama en los astros,

Julio, nombre que desciende del gran Iulo.33 

En el lectisternio del 217 Venus se le unió a Marte. Ella quedó en-
tonces como madre de la dinastía Julia, Marte como padre de Rómulo y 
Remo. Ambos dioses regirían los destinos de Roma. Fabio Máximo, en 
el Capitolio, construyó un templo a Venus, la diosa de Eryx, como filial 
del templo siciliano.34 Augusto continuó con el culto de Venus Genetrix 
y, durante su imperio, Virgilio escribió la gran epopeya de la Eneida, que 
le dio identidad al pueblo romano. 

En el libro III de las Geórgicas, Virgilio anuncia su futura obra, com-
parándola con un templo que tendrá a César Augusto como centro35 y 
al fondo las gestas troyanas. En ella, recoge la tradición de que Venus 
es hija de Júpiter, madre de Eneas, y de que éste es el padre de Iulo, de 
quien desciende la familia Julia, como ya se mencionó. Así, el poema es 
una alabanza a la estirpe divina del emperador, pues a través de Iulo el 
emperador es descendiente del mismo Júpiter. Este origen divino quedó 
plasmado en la muy conocida estatua del emperador,36 que lo presenta 
de cuerpo entero, de pie, vestido de militar, levantando la mano derecha. 
En su coraza hay relieves alusivos a Apolo y Diana, en el centro aparece 
un jefe parto devolviéndole un emblema a un legionario romano, pero el 

33 Verg., Aen., I, 286. Iulo, es decir Ascanio, el hijo de Eneas. Cayo Julio César Octa-
viano, quien a partir del 27 a. C. fue llamado Augusto, era hijo adoptivo de Julio César.

34 Tito Livio cuenta que, durante la guerra contra Aníbal y la segunda dictadura de 
Quinto Fabio Máximo, los decemviros tras consultar los Libros Sibilinos informaron que 
debían dedicarse grandes juegos a Júpiter y templos a Venus Ericina y a la Razón (Iovi 
ludos magnos et aedes Veneri Erycinae ac Menti), todo esto para vencer en la guerra y 
conservar la república. Cf. Liv., XXII, 9-10.

35 Verg., G., III, 16: “In medio mihi Caesar erit templum…” (“En medio de mi templo 
estará César...”).

36 La estatua, que mide 2 m, fue encontrada en 1863 en la Villa de Livia, su esposa, 
cerca de la prima Porta en Roma.



52	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

rasgo característico, a propósito de su origen divino, es el cupido que se 
encuentra abajo a un lado de la pierna derecha. El cupido cabalga sobre 
un delfín y simboliza la condición del Emperador como descendiente de 
la diosa Venus a través de Eneas. Otra obra artística digna de mención 
es el Ara Pacis, que el propio Príncipe decidió erigir para consagrar la 
Pax Augusta. En esta construcción, se localiza el panel de una diosa 
sentada sobre unas rocas con la cabeza velada y vestida con un ligero 
quitón, sosteniendo a dos niños. Aunque la interpretación más común es 
que se refiere a la diosa Tellus, no se descarta que pueda referirse a la 
diosa Venus, 37 pues la política de Augusto se distinguió por ese culto a 
Venus Genetrix.

Así es como la presenta precisamente Virgilio, con su principal ca-
racterística, la de madre, sobre todo la de madre de un hombre ejemplar. 
En este sentido, la vemos como una gran matrona, defendiendo y prote-
giendo incondicionalmente a su hijo, encaminándolo para que cumpla su 
destino de héroe fundador de una nueva ciudad que será la futura Roma. 

En el inicio del poema, Eneas llega a Cartago después de la tormenta 
provocada por Eolo. Venus se le aparece en la figura de una doncella es-
partana, con arco, cabellos esparcidos por el viento, desnuda de rodillas, 
aljaba y piel de Lince.38 Lo envuelve en una nube para protegerlo de los 
posibles ataques de los habitantes de Cartago. 

En otra escena, en plena guerra, Eneas encuentra a Helena escondida 
tras un altar, la diosa interviene para que el héroe no cumpla su deseo 
de matarla y no pierda su condición de héroe, pues él estaba destinado 
a realizar cosas mayores.39 Uno de los episodios más significativos es 
la entrada al Averno auxiliado por otra figura femenina, la Sibila de 
Cumas. Ésta le solicita una rama dorada que será la llave para entrar y 
poder visitar a su padre. La ayuda de Venus, en este trance, consistió 
en mostrarle el lugar donde se encontraba la rama dorada: dos palomas 
llegaron volando desde el cielo y se posaron en el verde suelo, ellas le 
mostraron el camino.40 

Aunque no se hablará de la Sibila más que en estas líneas, por no ser 
representativa de las matronas romanas, es importante señalar que este 

37 Galinsky 1992, apud Rossini 2006, p. 36.
38 Cf. Verg., Aen., I, 315-324.
39 Cf. ibid., II, 594-620.
40 Cf. ibid., VI, 191.



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 53

personaje es muy interesante debido a su simbología: se encuentra den-
tro del ámbito misterioso y oracular, tiene la dignidad de ser sacerdotisa 
de Apolo y la cualidad de ser vidente, esto es, de conocer el futuro. Ella 
representa la necesidad imperiosa de la humanidad, en todas las épocas, 
de querer conocer de antemano lo que sucederá.41 

En la misma línea de madre protectora, la diosa Venus le pide a su espo-
so Vulcano armas para Eneas: un terrible yelmo crestado, coraza de ace- 
ro, una espada alada y un escudo.42 Éste tiene labrada la historia de 
Roma, la loba, el rapto de las Sabinas, la guerra de Tito Tacio, Rómulo, 
Catilina, Catón, Augusto, Antonio y Cleopatra. Tales escenas son las que 
Bonifaz Nuño llama “la eternidad”; es decir, Eneas no sabe esa histo- 
ria; sin embargo, el poeta y el lector ya la conocen, pues Virgilio relata 
dos tiempos: el tiempo real en que Eneas va realizando sus hazañas, y el 
tiempo de la eternidad, en el que Roma ya existe.43

Su actuación en la guerra contra Turno es la de una madre angustiada 
por la vida de su hijo y de su nieto Ascanio. Cuando el héroe es herido 
con una saeta, la diosa recoge del monte Ida de Creta el díctamo para 
dárselo al médico Japix, quien reconoce que no fue él quien lo curó, 
sino un dios.44 Al final, ella le reclama a su padre Júpiter que, si a los 
troyanos no les está permitido vivir en el Lacio, les permita retornar a 
Troya. Pero cuando finalmente Juno acepta su derrota y llega a un acuer-
do con su esposo, deja de ayudar a Turno, se enfrentan los dos enemigos 
y Eneas finalmente lo mata. Todas las actuaciones de Venus, en la epo-
peya, muestran a una matrona, madre ejemplar, que simbolizó el origen 
divino del primer emperador romano.

II. Las esposas del héroe: Creusa, Dido y Lavinia
Creusa

Ella es la primera esposa legítima de Eneas, es una mujer amorosa, fiel y 
paciente, hermana de Héctor e hija de Príamo. Cumple su misión como 

41 Se recomienda la lectura de Bauzá 1999.
42 Cf. Verg., Aen., VIII, 620-625.
43 Para el tema del tiempo y la eternidad, consúltese la obra homónima de Rubén Bo

nifaz Nuño 1976.
44 Cf. Verg., Aen., XII, 355.



54	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

una matrona ejemplar al ser la esposa del héroe y al dar a luz a un hijo 
ilustre, el pequeño Ascanio, también llamado Iulo, quien será el fundador 
de la ciudad de Alba Longa. Es mencionada por Venus, quien, cuando 
Eneas siente el deseo de matar a Helena en medio de la destrucción de 
Troya, le dice a su hijo que si no quiere mejor mirar dónde dejó a su fati-
gado padre, si sobreviven su cónyuge Creusa y el niño Ascanio.45 Creusa 
aparece abrazada a los pies de su esposo, llorando y suplicándole que, si 
él va a morir en la Troya incendiada, los lleve a todos consigo.46 Cuando 
Eneas huye, lleva en la espalda a su padre, quien carga a los Penates, 
el hijo va a su diestra y la esposa detrás.47 Con esta imagen familiar, el 
héroe se convierte en uno de los personajes representativos de la piedad 
romana. En ese camino de huida, ella muere a manos de los griegos; al 
no verla Eneas, desesperado, se regresa a buscarla desafiando todos los 
peligros para hallarla, mostrando un gran amor, pero no la encuentra, en 
cambio, lo que ve es su sombra que se le aparece en el momento de la 
vigilia, quien resignada le dice que ella se queda y que él llegará a Hes-
peria, donde fluye el lidio Tíber, ahí ganará una cónyuge regia.48 Con 
esta actitud Creusa se muestra piadosa, pues ve por el bien de la patria y 
no por el de ella misma. 

Dido

Desde el primer libro, Virgilio introduce el personaje de la reina fenicia 
Dido, de acuerdo con lo que le cuenta Venus a su hijo: el impío herma-
no de la reina, Pigmalión, mató a su esposo Siqueo; éste se le aparece 
a Dido en sueños para revelarle el crimen y le indica el lugar donde se 
encuentran las riquezas y la persuade para que huya. Se le unen los que 
sienten coraje y temor hacia el hermano, cargando las naves de oro. 
Dido llega a la zona de Libia, allí gobierna el rey Jarbas, en ese lugar 
compra un terreno del tamaño que pudiera abarcar la piel curtida de un 
toro (taurino quantum possent cincundare tergo).49 Funda ahí la ciudad 

45 Cf. Verg., Aen., II, 596-598.
46 Cf. ibid., II, 675.
47 Cf. ibid., II, 725.
48 Cf. ibid., II, 781-784.
49 Ibid., I, 367.



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 55

de Cartago, donde ella es la reina. Dido es viuda, no se ha vuelto a ca-
sar, no es madre de hijos ilustres; sin embargo, al hacerse cargo de su 
pueblo, al construirles una ciudad, al dictar leyes para que haya orden y 
al construir templos para adorar a los dioses se convierte en una especie 
de matrona de su propio pueblo.

Sus apariciones en la epopeya son múltiples y variadas, por ejem-
plo, se le puede ver en el templo que se está construyendo, en la nueva 
ciudad, en honor a Juno, donde hay unas pinturas sobre la guerra de 
Troya, las cuales provocan en Eneas mucho dolor, por lo que Virgilio lo 
describe así: “gimiendo mucho baña su rostro con un largo río” (multa 
gemens, largoque umectat flumine vultum).50 El héroe va envuelto en 
una nube protectora, hecha por su madre, y recorre la ciudad de Cartago 
junto con su amigo Acates, cuando ve a la reina hablando, en actitud 
hospitalaria, con sus amigos Sergesto, Anteo y Cloanto. 

Dido ofrece, entonces, un banquete a los troyanos en su palacio, es el 
séptimo estío desde que salieron de Troya, todos están sentados cómo-
damente y escancian vino. La anfitriona le pide al héroe que le relate sus 
aventuras desde el principio. Cuenta la caída de Troya en el décimo y 
último año de la guerra; los dos héroes principales, Aquiles y Héctor, ya 
están muertos; refiere el viaje de huida en busca de fundar una ciudad, re- 
corrido que hace desde Troya hasta Sicilia, pasando por Macedonia, 
Creta, Butroto, el estrecho de Mesina, el Etna, Agrigento, Selinunte y, fi- 
nalmente, menciona a Drépano, lugar donde les sorprendió la tormenta. 

Como Venus teme la casa ambigua y a los tirios de doble lenguaje 
(domum timet ambiguam Tyriosque bilingues),51 hace pasar a su hijo Cu-
pido, el más terrible de los dioses según opinión de algunos afectados, 
por Ascanio. Cuando Dido lo abraza, queda profundamente enamorada 
de Eneas. Esta alusión a la casa ambigua y a los tirios de doble lenguaje 
evoca la falsa fe púnica, es decir, la falta de lealtad que Haníbal cometió 
al violar el tratado del Ebro y declarar la Segunda Guerra Púnica. Esta 
doble cara se presenta, por ejemplo, en el personaje de Pigmalión, el 
hermano de Dido.52 

50 Verg., Aen., VI, 465.
51 Ibid., I, 661. Virgilio intenta describir a los cartagineses como gente falsa, de ahí 

los términos ambiguam y bilingues; es decir, ellos podían mostrar una doble actitud, una 
verdadera y otra falsa al mismo tiempo.

52 Cf. Grimal 1992, p. 53.



56	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

A raíz de este inevitable enamoramiento, Venus y Juno, enemigas acé-
rrimas en todo el poema, urden juntas un plan: la unión de Dido y Eneas. 
Juno quiere que el héroe se establezca en Cartago y no llegue a Italia 
a fundar la ciudad que servirá de cimiento de la futura Roma; Venus 
quiere que los cartagineses no ataquen a su hijo y que, por el contrario, 
le brinden hospitalidad. 

Esta negociación entre las diosas, la de arreglar la unión entre Dido 
y Eneas, tiene ecos en la vida real de los matrimonios en Roma, como 
el tercer matrimonio de Tulia, la hija de Cicerón, con Dolabela, en el 
año 51 a. C.;53 o el matrimonio entre Julia, la hija de Augusto, y Agripa, 
amigo muy cercano del emperador, quien era 24 años mayor que ella,54 
sólo por mencionar dos ejemplos.

El plan de ambas diosas se cumple cuando ellos salen de cacería, 
Dido va muy elegante, con una clámide sidonia, aljaba, fíbula de oro y 
un vestido color púrpura.55 El rostro de Eneas irradia el mismo esplen-
dor que el de Apolo.56 Empieza la comitiva a cazar cabras y venados, 
cuando de pronto el cielo se turba de tempestad y granizo. Los amantes 
se refugian en una cueva; la diosa Tierra y Juno, la que propicia los ma-
trimonios, dan la señal (Tellus et pronuba Juno dant signum)57 y ocurre 
la unión. Pero Virgilio describe dos malos indicios: los fuegos brillaron 
siendo conocedor el cielo de los conubios (fulsere ignes et aether cons-
cius connubiis),58 las ninfas ulularon en la cima más alta (summo ulula-
runt vertice nymphae).59 Es decir, por la tormenta había rayos en el cielo 
y las ninfas aullaron colocadas en la cumbre de una montaña. 

El matrimonio en Roma era una situación de hecho, una situación 
meramente social. El Derecho regulaba, por ejemplo, la constitución de 
la dote o que los contrayentes gozaran del ius conubii60 para que se con-

53 Cf. Cic., Att., 6, 4, 2.
54 Suetonio cuenta que Augusto casó a Julia primero con su sobrino Marcelo, hijo 

de su hermana Octavia. Cuando éste murió, la casó con Agripa, a pesar de que él estaba 
casado. Cf. Suet., Aug., 63.

55 Cf. Verg., Aen., IV, 136.
56 Cf. ibid., IV, 150.
57 Ibid., IV, 166.
58 Ibid., IV, 167.
59 Ibid., IV, 168.
60 El derecho a contraer matrimonio legítimo se llama conubium, sólo lo tienen los ciu-

dadanos romanos y algunos extranjeros privilegiados. Dentro de los ciudadanos romanos, 



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 57

siderara iustum matrimonium; pero, en realidad, no regulaba la forma 
como debían celebrarse las ceremonias del matrimonio. Generalmente 
éstas se iniciaban en la casa de la novia, donde el paterfamilias entrega-
ba la novia al novio. Éste la trasladaba por la calle hacia su casa, con una 
comitiva integrada por parientes y amigos. Ella iba velada, la precedía 
una antorcha que representaba al dios Himeneo, la comitiva entona- 
ba cánticos: “Al llegar a la casa del novio, se detenía el cortejo y para 
que la joven entrara en la domus, solía simularse un rapto, de tal suer- 
te que el novio la levantaba en brazos, sin que los pies de ella tocaran 
el umbral de la casa”.61 A toda esta ceremonia se le llamaba deductio in 
domum mariti. 

En el caso de Dido y Eneas, él no la lleva ante una comitiva a su casa, 
sino que se dirigen a una cueva (spelunca) para cubrirse de la lluvia; la 
antorcha del dios Himeneo está representada por los rayos de la tormen-
ta, y los cantos que debía entonar la comitiva están representados por el 
aullar de las ninfas, símbolos ambos de mal augurio, que llevarán esta 
unión al fracaso. 

Se podría considerar, de acuerdo con el Derecho, que hubo matrimo-
nio entre ellos, pues, por una parte, eran de una misma clase social, de 
condición libre y, al menos durante todo el largo invierno, como lo pre- 
gonó la fama,62 ambos consintieron de buen grado en convivir como 
marido y mujer ante los ojos de los demás, lo que constituía un rasgo 
importante del matrimonio, es decir, la affectio maritalis.63 El jurista 
Ulpiano podría reafirmar esta idea cuando dice que la unión carnal no 
hacía al matrimonio legítimo, sino lo que lo hacía iustum era el consen-
timiento de ambos.64 Sin embargo, es precisamente en este punto cuando 
la unión conyugal se termina, pues Eneas deja de estar de acuerdo des-
pués de la aparición del mensajero de Júpiter. En efecto, Mercurio baja 
a hablar con el héroe y le dice que ahora está colocando los cimientos 

en un principio, sólo lo tenían los patricios, pero a partir del 445 a. C., con la aparición 
de la ley Canuleia, se autoriza el matrimonio entre patricios y plebeyos. Cf. Padilla 2004, 
§ 40, 1.

61 Ibid., § 55. Cf. D., 23, 2, 5.
62 Cf. Verg., Aen., IV, 193.
63 La affectio maritalis era la intención inicial y continua de los contrayentes de vivir 

como marido y mujer.
64 D., 35, 1, 16: “Nuptias enim non concubitus, sed consensus facit” (“el concúbito no 

hace las nupcias, sino el consentimiento”).



58	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

de una elevada Cartago y que se olvida de su reino. Le pregunta “¿Qué 
construyes?” (quid struis?) para terminar diciéndole: “vuelve la vista a 
Ascanio que surge y a las esperanzas del heredero Iulo, a quien se deben 
el reino de Italia y la romana tierra”.65

Esta intervención del dios implica dos asuntos de fundamental tras-
cendencia, que conllevan dos características de la piedad romana: una, el 
respeto y deber hacia la religión, es decir, su destino de fundar una ciu-
dad ha sido trazado por los dioses y él lo ha de cumplir voluntariamente, 
por eso no debe detenerse más tiempo construyendo otra ciudad que no 
es la suya; la otra, su deber hacia la familia, en este caso, hacia su hijo y 
los descendientes de su hijo, quienes han de formar la familia Julia. 

Eneas se horroriza y enmudece ante el mensaje de Mercurio, en pala-
bras de Virgilio: “se le erizan de horror los cabellos y la voz se le pega 
a la garganta”,66 ordena a sus hombres aparejar las naves para la partida, 
pues está decidido a cumplir con su destino, abandonando, por lo tanto, a 
Dido y terminando así con la unión. Al percibir lo que va a suceder, 
la reina se lanza en delirio por la ciudad entera como una ménade. Lo 
llama traidor, le pide que se quede porque teme a Jarbas y a su pro-
pio hermano Pigmalión. Lo insulta, como lo hacemos en la actualidad, 
haciendo alusión a su madre: “ni una diosa es tu madre… sino que el 
Cáucaso horrendo te parió entre sus duras rocas y las tigres hircanas te 
acercaron sus ubres”.67 Eneas llora. Dido manifiesta un amor ardiente, 
impetuoso, apasionado y personal (a diferencia de Creusa y Lavinia), y 
no quiere darse cuenta de que con su actitud se opone al designio de los 
dioses, es un amor que no le permite encontrar un sueño plácido. 

Ambos personajes son antagónicos en este punto de la historia, el 
héroe está dispuesto a cumplir los designios de los dioses y Dido, en 
cambio, está aferrada a un destino que de antemano sabe que no le co-
rresponde. Ella escuchó, en el mismo relato de Eneas, que la sombra de 
Creusa presagiaba para él una esposa regia en la región de Hesperia, en 
el Tíber. Por otro lado, el oráculo de Apolo, en Delos, indicó que busca-

65 Verg., Aen., IV, 274-276: “Ascanium surgentem et spes heredis Iuli / respice, cui 
regnum Italiae Romanaque tellus / debentur…”.

66 Ibid., IV, 280: “Arrectaeque horrore comae, et vox faucibus haesit”.
67 Ibid., IV, 365-366: “Nec tibi diva parens…; sed duris genuit te cautibus horrens / 

Caucasus Hyrcanaeque admo[ve]runt ubera tigres”. Es decir, Eneas fue parido por una 
montaña rocosa y amamantado por monstruos feroces, lo que indica que el héroe es duro 
como piedra y feroz como un tigre. 



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 59

ran a la madre antigua, y los Penates anunciaron en sueños que se trataba 
de la tierra donde nació Dárdano, de quien surgió la estirpe troyana, esto 
es, Hesperia, Italia. Incluso el adivino Heleno, quien vive en Butroto, le 
presagia que, cuando llegue a Italia y encuentre una puerca blanca con 
30 lechones, ahí fundará la ciudad. Son varias señales que Dido debió 
atender, pero su pasión no la dejó pensar. La inminente partida de Eneas, 
su impotencia, desolación, miedo y el reproche a la memoria manchada 
de su esposo muerto la conducen al suicidio y se convierte así en una 
víctima. Decide hacer una pira y junto a ella se deja caer sobre la espa-
da del héroe. Cuando Eneas sale de Cartago, al mirar hacia atrás, ve un 
resplandor producido por las llamas, esto evoca el incendio que destruyó 
Cartago, después de la victoria romana, al final de la Tercera Guerra 
Púnica.68 Finalmente, Dido aparece en el inframundo, donde encontró la 
paz junto a su esposo Siqueo.

Nevio, en su obra Bellum Punicum, ya había contado la tradición de la 
reina fenicia, pero la Dido como un personaje emotivo y conmovedor, 
la Dido enamorada profundamente del héroe troyano es una invención 
de Virgilio, quien la insertó en su epopeya para evocar las guerras púni-
cas y así engrandecer la memoria de Roma.69 

Lavinia

Es el motivo de una cruenta guerra70 entre Eneas y Turno, y será el 
premio para el vencedor. Es un personaje singular en la narración, pues 
aparece en muy pocas ocasiones; es mencionada siempre en relación con 
otros personajes y llama más la atención que nunca habla.71 

Entre sus pocas intervenciones se puede citar la escena donde ella pone 
fuego en los altares, estando presente su padre, y parece que sus largos 
cabellos se prenden, que todo su vestido (omnem ornatum) se quema 
por las llamas, así como su insigne corona de gemas (coronam insignem 

68 Cf. Grimal 1992, p. 53.
69 Así encontramos a Dido en la Heroida VII de Ovidio, como un eco del personaje de 

Virgilio, como una mujer apasionada y desesperada ante el abandono de su amante.
70 Al igual que lo fue Helena entre griegos y troyanos.
71 Se recomienda leer la novela de Ursula K. Le Guin 2009, quien, oponiéndose tal vez 

a Virgilio, le da voz a Lavinia para que narre su propia historia en primera persona. 



60	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

gemmis) es envuelta por la luz amarilla (lumine fulvo involvi) y esparce 
a Vulcano por todos los techos (totis Vulcanum spargere tectis). El mis-
mo Virgilio explica: ella sería ilustre, pero el pueblo tendría una gran 
guerra.72 Su padre Latino, ante tales sucesos, consulta el Oráculo de 
Fauno, quien le indica que no una a su hija en connubios latinos, pues 
yernos extranjeros vendrán (externi veniunt generi) que con su sangre 
a los astros su nombre llevarán (qui sanguine nostrum nomen in astra 
ferant).73 

A pesar de la horrible guerra y de todos los sucesos adversos que 
ocurrieron, la virgo Lavinia será la segunda esposa legítima del héroe, y 
la tan esperada y buscada ciudad que se fundará llevará su nombre: Lavi-
nium. Como prometida del héroe, ella debe encarnar los máximos valo-
res atribuidos a la mujer romana, por lo tanto, será una matrona y esposa 
fiel del héroe. Muestra recato, pureza, sumisión, no discute, es obe-
diente, acepta las decisiones tomadas por los hombres y por los dioses. 

Junto a ella hay un personaje femenino muy fuerte, se trata de su ma-
dre Amata, esposa del rey Latino. Amata es atacada por la harpía Alecto, 
enviada por Juno, quien le arroja una serpiente de sus cabellos (unum de 
crinibus anguem), la cual se mete hasta sus entrañas ocasionándole un 
odio inmenso hacia el extranjero Eneas.74 Su hija Lavinia estaba prome-
tida a Turno; esta situación es un eco de la realidad romana, como ya se 
mencionó, en la que los padres arreglan los matrimonios de sus hijos. 
Pero por medio de presagios como el del enjambre de abejas venidas del 
mar por el que un vate interpretó que vendría un varón extranjero que 
dominaría la urbe,75 o el de la flama en la cabeza de Lavinia, el rey Lati-
no sabe de la llegada de Eneas, sabe de la fundación de la nueva ciudad 
y está de acuerdo en entregarle a su hija en matrimonio.

Amata, cuando ve que sus deseos no se cumplirán, sale por la ciudad 
como una bacante, convocando a otras madres a que se subleven y tengan 
piedad de ella, pues su hija va a ser entregada a un extranjero. Se lleva a 
Lavinia al bosque para esconderla. Su actitud pasional la lleva a tener un 
odio ciego hacia Eneas y la conduce finalmente al suicidio. Cuando el 
héroe asalta la ciudad y ella ve al enemigo que escala los muros y prende 

72 Cf. Verg., Aen., VII, 71-80.
73 Ibid., VII, 96-99.
74 Cf. ibid., VII, 346.
75 Cf. ibid., VII, 58-70.



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 61

fuego a los techos, piensa que Turno ha muerto y, demente, dispuesta a 
morir, desgarra con sus manos los mantos purpúreos (purpureos moritu-
ra manu discindit amictus) y de una alta trabe ata el nudo de su horrible 
destrucción (et nodum informis leti trabe nectit ab alta).76 Esta actitud 
irracional la conduce a una muerte inminente, al igual que Dido; ambas 
tienen un final igual, pero con causas y circunstancias diferentes. 

El poeta describe el dolor que le causó a Lavinia el suicidio de su 
madre: “Lavinia se lamentó tanto que desgarró su florido cabello y sus 
rosáceas mejillas con las manos” (manu floros Lavinia crines et roseas 
laneata geneas).77 A pesar de ser una escena tan emotiva e impactante, 
la virgo Lavinia siguió sin palabras, pues sólo la vemos a través de esta 
descripción del poeta.

Por Anquises, quien está en el inframundo hablando con su hijo Eneas, 
nos enteramos de que Lavinia tendrá un hijo póstumo, al que llamará 
Silvio y será rey de Alba Longa.78 

Conclusiones 

Algunas de las mujeres en la Eneida toman sus decisiones por las emo-
ciones personales y no por la mente, es decir, están vinculadas con la 
irracionalidad, como Juno, Dido y Amata. Por el contrario, otras actúan 
de manera más racional, son pacientes, tratan de ser justas, inteligentes 
y, sobre todo, están de acuerdo con el destino que han fijado los dioses y 
que sería el orden del mundo: que Eneas debe fundar una ciudad, la cual 
en realidad será la futura Roma. Éstas son Venus, Creusa y Lavinia.

Juno es mostrada en la epopeya con características humanas a pesar 
de ser una diosa, está obsesionada por el odio hacia los troyanos, comete 
constantemente acciones negativas contra Eneas y es tan irracional que 
pretende cambiar el destino, aunque ella misma sabe que es imposible. 
Virgilio presenta el tema del suicidio como otra decisión irracional, es 
el caso de Amata, quien es mostrada como una mujer llena de pasión 

76 Verg., Aen., XII, 601-603.
77 Ibid., XII, 605-606.
78 Cf. ibid., VI, 760-766. La misma información la proporciona Dión Casio (IV, 7), 

aunque Tito Livio menciona que ese hijo fue Ascanio (I, 1, 12). Otra fuente que da noticia 
de una Lavinia celosa de Anna, la hermana de Dido, es Ovidio (Fast., III, 595 ss.). 



62	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

y sin esperanza, a tal grado que ella misma se causa la muerte. Por su 
parte Dido, la reina de Cartago, que no fue precisamente una esposa 
“legítima” del héroe si se le compara con Creusa o Lavinia, siente un 
deseo que la quema por dentro y su insensatez la hace vagar por la ciu-
dad, gemir de dolor, desesperarse y por último suicidarse. La pasión no 
es un sentimiento positivo; al contrario, acumula desgracias, lleva a la 
desesperación, a la desilusión, ofusca la mente y al final conduce a esa 
decisión que causa un daño irreparable. 

Venus contrarresta la maldad de Juno y, por su inmenso amor de ma-
dre, muestra un carácter fuerte e inteligente para ayudar a su hijo en todo 
momento. Creusa respeta los designios de los dioses y tiene un final 
digno, muere a manos de los griegos antes de servirles como esclava. Lo 
mismo se puede decir de Lavinia, su respeto hacia las disposiciones de 
los dioses y de su padre la llevan a ser la esposa legítima del héroe, por 
eso la tan deseada ciudad llevará su nombre.

Estas mujeres son personajes de una de las más grandes obras de la 
literatura latina, están situadas, dentro del relato, en un tiempo anterior a 
la existencia de Roma y son eco de la realidad de su autor. Todas juntas, 
racionales o irracionales, con actitudes positivas o negativas, que respe-
tan o no los designios de los dioses, todas tienen el rasgo en común de 
ser mujeres representativas de la sociedad romana en calidad de matro-
nas, ya sea como madres o como esposas.

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes antiguas

Appianus of Alexandria, Roman History, transl. Horace White, London, Cambrid-
ge, Harvard University Press (The Loeb Classical Library), 1979.

Cicero, De domo sua, en Orationes, London-Cambridge, Harvard University Press 
(The Loeb Classical Library), 2014.

Cicerón, Cartas a Ático, trad. Juan Antonio Ayala, t. II, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Roma-
norum Mexicana), 1976.

Comparación de leyes mosaicas y romanas, vers. Martha Montemayor, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México (Bibliotheca Iuridica Latina Mexi-
cana), 2006.

“Digesta Iustiniani”, en Theodor Mommsen (ed.), Corpus Iuris Civilis, 3 vols., 
Dublín, Weidmannos, 1963.



nova tellvs, 36/1, Enero-Junio de 2018, pp. 43-64	 63

Dión Casio, Historia romana, libros I-XXXV (fragmento), Madrid, Gredos (Bi-
blioteca Clásica Gredos, 325), 2004.

Horacio, Sátiras, vers. rítmica Rubén Bonifaz Nuño, México, Universidad Nacio-
nal Autónoma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum 
Mexicana), 1993. 

Marco Valerio Marcial, Epigramas, trad. Enrique Montero, Madrid, Alma Ma-
ter, csic, 2004.

Ovidio, Metamorfosis, vers. Bonifaz Nuño, México, Universidad Nacional Autóno-
ma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana), 
1979.

Ovidio, Fastos, vers. José Quiñones, t. I, México, Universidad Nacional Autóno-
ma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana), 
1985.

Ovidio, Metamorfosis, ed. Consuelo Álvarez, Madrid, Cátedra, 2011.
Plauto, Comedias, t. I, vers. Germán Viveros, México, Universidad Nacional Au-

tónoma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexi-
cana), 1978.

Plauto, Comedias, t. IV, vers. Germán Viveros, México, Universidad Nacional Au-
tónoma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexi-
cana), 1986.

Plinio el Joven, Cartas, trad. Julián González, Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica 
Gredos, 344), 2005, www.thelatinlibrary.com (28/01/2018). 

Plutarco, Agide e Cleomene, Tiberio e Caio Gracco, trad. Domenico Dagnino, 
Milano, Biblioteca Universale Rizzoli, 2001.

Suetonio, Vidas de los doce Césares, trad. Rosa Ma. Agudo, Madrid, Gredos (Bi-
blioteca Clásica Gredos), 1992.

Suetonius, The lives of the Caesars. The lives of the illustrious men, English transl. 
J. C. Rolfe, London, William Heinemann (The Loeb Classical Library), 1970.

Tacite, Cornelio, Oeuvres completes, ed. Pierre Grimal, Paris, Gallimard, 1991.
Tácito, Diálogo de los oradores, vers. Roberto Heredia, México, Universidad Na-

cional Autónoma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romano-
rum Mexicana), 1977.

Terencio, Comedias, vers. Germán Viveros, t. II, México, Universidad Nacio-
nal Autónoma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum 
Mexicana), 1975.

Tibulo, Elegías, vers. Tarsicio Herrera, México, Universidad Nacional Autóno-
ma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana), 
1976.

Tito Livio, Desde la fundación de la ciudad, vers. Millares Carlo, México, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et 
Romanorum Mexicana), 1955.

Virgilio, Geórgicas, vers. Bonifaz Nuño, México, Universidad Nacional Autóno-
ma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana), 
1963.



64	 montemayor aceves / figuras femeninas en la eneida

Virgilio, La Eneida, vers. Javier de Echave-Sustaeta, Madrid, Gredos (Biblioteca 
Clásica Gredos, 166), 1997.

Virgilio, La Eneida, vers. Rubén Bonifaz Nuño, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Me
xicana), 2006.

Vitruvio, De Architectura libri decem, trad. Silvio Ferri, Milano, Biblioteca Uni-
versale Rizzoli, 2003. 

Fuentes modernas

Bauzá, Hugo Fco., La tradición sibilina y las sibilas de San Telmo, Buenos Aires, 
Fondo Nacional de las Artes, 1999.

Bonifaz Nuño, Rubén, Tiempo y eternidad en Virgilio, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México (Cuadernos del Centro de Estudios Clásicos, 5), 
1976.

Grimal, Pierre, “Les amours de Didon ou les limites de la libert?”, in Robert H. 
Wilhelm and Howard Jones (eds.), The two worlds of the poet: new perspecti-
ves on Vergil, Detroit, Wayne State Press, 1992, pp. 51-63.

Guillén, José, Vrbs Roma. Vida y costumbres de los romanos. Religión y ejército, 
vol. III, Salamanca, Ediciones Sígueme, 1980.

Le Guin, Ursula K., Lavinia, Boston-New York, Mariner Books, 2009.
Nugent, S. Georgia, “Vergil’s ‘voice of the women’ in Aeneid V”, Arethusa, vol. 

25, 1992, pp. 255-292.
Padilla, Gumesindo, Derecho romano, 3ª. ed., México, McGraw Hill, 2004.
Rossini, Orietta, Ara Pacis, Milan, Mondadori Electra, Comune di Roma, 2006.

* * *

Martha Elena Montemayor Aceves  es doctora en Letras Clásicas por 
la Universidad Nacional Autónoma de México e investigadora titular del 
Centro de Estudios Clásicos del Instituto de Investigaciones Filológicas. Sus 
líneas de investigación son el Derecho romano y la Lengua y Literatura lati-
nas. Ha publicado libros sobre Derecho romano como Comparación de Leyes 
Mosaicas y romanas, también artículos en revistas especializadas sobre temas 
de Literatura y Derecho, basándose en autores como Apuleyo, Tito Livio, 
Cicerón y Suetonio. Es miembro del Sistema Nacional de Investigadores.


