Couzinet, Marie-Dominique, Pierre Ramus et la critigue du pédantisme. Philosophie,
humanisme et culture scolaire au XVI® siécle, Paris, H. Champion, 2015, 531 pags.,
ISBN: 978-274-532-918-9.

Palabras clave: Humanismo renacentista; crisis del humanismo; pedanteria académica;
Pierre Ramus; tradicion clasica

Keywords: Humanism in Renaissance; Crisis of Humanism; Academic Pedantry; Pierre
Ramus; Classical Tradition

Recibido: 10 de noviembre de 2017 Aceptado: 3 de diciembre de 2017.

DOI: 10.19130/iifl.nt.2018.36.1.790

La autora, especialista en historia de la filosofia del Renacimiento, se ha interesado en el
humanismo de la segunda mitad del siglo XVI; de ahi su espléndido Histoire et méthode a
la Renaissance. Une lecture de la Methodus de Jean Bodin (Paris, 1996), y decenas de
trabajos sobre ese periodo, asi en Francia como en ltalia, donde estudié bajo la direccion
del recordado e infatigable Cesare Vasoli (1924-2013), a cuya memoria dedica el libro.

El filésofo, critico de Aristoteles y lector universitario, Petrus Ramus, o Pierre de la
Ramée (1515-1572), fue asesinado en Paris durante la masacre de San Bartolomé, a
consecuencia —se supone— de su credo protestante. Esa circunstancia marcaria de modo
indeleble su imagen ante la posteridad. Martir de la Reforma o herético impenitente,
todavia hoy resulta casi imposible decantar el sentido y alcances de su obra escrita sin ser
atropellado por tal parafernalia propagandistica en torno a su figura, que cobra cuerpo a raiz
de su ejecucion y, con diversas manifestaciones, llega hasta nuestros dias. Sus manuales, en
particular los de légica y —en mucho menor medida— los de retérica, tuvieron larga y
entusiasta acogida en los medios protestantes, sobre todo en Alemania e Inglaterra. Incluso
los leian los estudiantes de las colonias britanicas del norte de América. De igual modo —
dato menos conocido—, en 1573, la Inquisicion confiscd un ejemplar de las Institutiones
dialecticae, de Ramus, al doctor Juan de la Fuente, futuro primer catedratico de medicina
de la Real Universidad de México.

Admiradores evangélicos rayanos en el fanatismo, catdlicos intransigentes decididos a

erradicar la memoria de su nombre, y criticos seculares mas o menos virulentos, todos



contribuyeron a producir una confusion monumental, casi insoluble. Con todo, Couzinet
muestra en su libro que, mucho antes de la tragica muerte de Ramus, al menos desde 1543,
el profesor parisiense se hallaba en el ojo del huracdn por sus manifiestos contra el
Estagirita y por sus propuestas de reforma de la dialéctica y la retorica, e incluso de toda la
ensefianza en la facultad de Artes de la universidad de Paris.

Pero la autora va mas lejos. Se vale de un minucioso y coherente seguimiento de la
figura de Ramus, para adentrarse en un inquietante asunto: cuél era el sentido de las acerbas
criticas que recibié el humanismo renacentista desde mediados del siglo XVI en medios
muy diversos. Aparte del consabido rechazo de los aristotélicos de la universidad de Paris,
los humanistas, en especial los profesores de gramatica y elocuencia, empezaron a ser
cuestionados y satirizados desde otros flancos con el mote de pedantes; en tales objeciones
la autora percibe el sintoma de una crisis en la historia de la cultura. Quien busque pues en
su libro una monografia mas sobre Ramus, tal vez se decepcione o desconcierte. El
polémico catedratico parisino del siglo XV1 es en realidad el hilo conductor en torno a un
problema anunciado en el subtitulo, y desarrollado a lo largo de la obra: “Filosofia,
humanismo y cultura escolar en el siglo XVI”.

Acostumbrados a ver en pedante un simple término peyorativo que remite a petulante o
pagado de si, hoy se ha perdido su intrinseco vinculo, incluso etimoldgico, con la docencia,
con la pedagogia. Todavia en 1611, en el Tesoro de la lengua, Sebastidn de Covarrubias lo
define como: “El maestro que ensefia a los nifios, es nombre italiano, del griego paidds,
puer”. De hecho, el Tesoro adjudica la misma etimologia a “pedagogo”: “El ayo que cria al
nino”. En ltalia, la voz pedante, con resonancias en el mundo clésico, se apartdé de su
significado inicial desde la cuarta década del siglo XVI, y adopté un creciente cariz
peyorativo. Con ese vocablo se condenaba la arrogancia de muchos profesores de gramatica
y retérica, e incluso se extendié a los de la facultad de Artes, cultores de la logica
aristotélica. En castellano, el término fue citado por Juan de Valdés en 1535, sin carga
despectiva, la que tampoco se insinta en el citado léxico de Covarrubias. En Francia, en
cambio, ya en su primera edicién de los Ensayos (1580), Montaigne dedicé al pédantisme
un jugoso capitulo, prueba de que el nuevo sentido se hallaba entonces bien consolidado. El
gran mérito de Couzinet consiste en que ahonda en el problema, mas alla de las satiras al

proceder de los pedantes, y de las apologias de sus seguidores, para mostrar sus



implicaciones —como declara el subtitulo—, en la cultura escolar parisina del siglo XVI. A
mediados del siglo, los humanistas (muy en particular Ramus y sus seguidores)
pretendieron introducir en el curso tradicional de Artes una filosofia que cuestionaba, a
veces con gran vehemencia, los manuales tradicionales de logica aristotélica; pero también
se distanciaron de los métodos filologicos habituales entre los profesores humanistas de
gramatica y retorica.

El libro se divide en tres partes, la primera, “Contra los profesores: criticas al
pedantismo”, consta en realidad de dos, muy diferenciadas. El capitulo | repasa lo escrito
en torno a Ramus del siglo XIX hasta hoy, con los trabajos pioneros de Charles
Waddington (1845, 1848), y prosigue con diversos especialistas del siglo XX, en particular,
el influyente jesuita norteamericano Walter Ong, autor, entre otros estudios, de Methodus
and the Decay of Dialogue (1958). La fundamental obra de Ong result6 determinante para
descalificar a Ramus como filésofo y reducirlo a pedagogo; una disyuntiva falsa que la
autora cuestionara a lo largo del libro: o ensefiante, o filésofo. La linea de Ong fue seguida
en buena medida por Anthony Grafton y Rita Guerlac (1986). Couzinet destaca también
estudios que defienden el punto de vista opuesto, al hacer de Ramus un “filésofo de la
logica”. Se ocupa ademas de otras lecturas alternativas.

A continuacion, los capitulos 2 y 3 se adentran, respectivamente, en dos destacados
autores del siglo XVI, Michel de Montaigne (1533-1592) y Giordano Bruno (1548-1600).
Ambos son herederos Y criticos, en diversa medida, de una tradicion inaugurada dos siglos
atras por Petrarca, quien reivindicd la vuelta a los autores grecolatinos y combatio la
“barbarie” de los métodos escolares usados en las escuelas universitarias, es decir, la
escolastica. A juicio de Montaigne, en su época asistia a un abandono del saber de los
antiguos, con su inherente carga moral y politica, para dar paso a una erudicion vacia y
pomposa, carente de todo contacto con la vida practica. Faltos de auténtico saber, los
pedantes se reducian a compilar y memorizar amasijos de citas textuales, lo que los
incapacitaba para vincular la teoria con la practica y con la vida diaria y, por consiguiente,
para proporcionar auténtica instruccion a sus discipulos. Con justicia o no, y sin llamarlo
por su nombre, el autor de los Essais habria incluido a Ramus entre los pedantes, en tanto
gue sus manuales escolares se limitaban a impartir a sus alumnos una formacién

exclusivamente libresca. Giordano Bruno, mas virulento, titulé “archipedante” a Ramus,



Cuyos escritos conocia y citd con cierto detalle. Couzinet, al cabo de un minucioso analisis
—al que quien esto escribe no hace la debida justicia—, concluye que Bruno descalifico la
pedanteria de Ramus porque, en vez de interrogar directamente a la naturaleza en busca de
sus leyes, se habia limitado a proponer reglas inspiradas en Aristételes, el mayor de los
pedantes, para ensefiar a sus alumnos a enfrentar todo objeto posible de conocimiento con
base en razonamientos de caracter dialéctico.

Si en la primera parte la autora se ocup0 de las satiras, los dos capitulos de la segunda,
“Ramus visto por sus bidgrafos”, los centra en el examen de las apologias; en particular,
analiza tres Vidas del profesor, obra de otros tantos discipulos: J. T. Freige, o Freigius
(1543-1583), T. Banos o Banosius (m. ca. 1595) y el médico Nicolas de Nancel (1539-
1610), tenido por catolico. De entrada, Couzinet advierte que el género biogréafico, tan
apreciado en la antigiedad, alcanz6 nuevo auge con los humanistas, cuyo propdsito
estribaba, a la vez que en informar y encomiar —o denigrar—, en formar, a tono con los
canones clasicos. En el presente caso, los bidgrafos aplicaron esa norma y buscaron hacer
de Ramus un ejemplo de cémo vivir con apego a la filosofia, y trataron de exponer su
filosofia de vida. Més alla del caracter hagiografico (en particular las dos primeras), tales
narraciones le permiten a la autora explorar el sentido y objetivos que los tres bidgrafos —
testigos directos, aunque no en la misma medida— atribuian a la educacion ramista, esto le
aporta elementos para discutir el pedantismo o no del maestro y, de modo especial, aportan
luz sobre el tipo de cultura escolar en que Ramus se desempefiaba.

La biografia de Freigius (1575) es la mas cercana a la muerte de Ramus, sin duda, la de
tinte mas hagiografico y la que revela menos contacto personal con el biografiado. El autor,
un jurisconsulto calvinista aleman, apenas si lo conocid, pero atribuye a las conferencias
del maestro, que escuchd en Alemania, y a la lectura devota y minuciosa de sus libros, el
efecto de una conversion religiosa. Por encima de todo, destaca que le revelo el valor y la
importancia de la libertad para filosofar, el maestro hizo gala de tal conducta aun en los
tiempos mas adversos, pues la habia convertido en regla de vida. Con base en las
referencias autobiogréaficas espigadas de la obra de su biografiado, lo pinta como un doctor
socréatico dedicado a ensefiar a la juventud la enciclopedia de los saberes, y a pensar por su

cuenta. Su ldgica era ante todo el arte de razonar pacifica y no belicosamente en la



busqueda dialogada de la verdad, con el doble fin de alcanzarla y de mejorar moralmente,
ya que todo saber es vano si no se atiende a su utilidad practica y al habito de la honestidad.
La Vida de Banos aparecié en 1576, un afio después de la de su predecesor, a quien
sigue en multiples pasajes. Con todo, Banos se centra en atribuir a Ramus el caracter de
filésofo cristiano y martir de Cristo. Asegura que sus ataques a Aristoteles, lejos de
debilitar la teologia, como alegan los doctores parisienses, la fortalecen, en la medida que
cuestionan la falsa teologia de los escolésticos, basada en una logica sofistica. Compara sus
afanes con los de Hércules cuando limpi6 los establos de Augias, y da cuenta puntual de su
estilo de trabajo, en el que recurria a colaboradores como Omer Talon. Por fin —destaca
Couzinet—, Banos atribuye singular importancia a la parte final de su vida, con su
conversion al protestantismo y el consiguiente interés por los libros sagrados, que
desembocé en una obra postuma sobre la religion cristiana, que el mismo Banos edito. El
asesinato del maestro, en el marco de la masacre de San Bartolomé, permite al biégrafo una
interpretacion retrospectiva de su vida en funcion del martirio sufrido. Es ese autor,
convertido a la verdadera fe, y testigo de ella con su muerte, el que se abrié campo en las
academias protestantes y tuvo mucho que ver con el surgimiento del ramismo.
Posteriormente, se ocupa de la biografia de Nancel, la Gltima y mas extensa. Si bien el
autor fue secretario de Ramus, a quien traté por mas de 20 afios, espero6 hasta 1599 para dar
a luz su obra, concluida al menos una década atras. El interés que despierta en Couzinet, la
Ileva a dedicarle todo un capitulo de mas de 70 paginas; con él cierra la segunda parte de su
estudio. Destaca en Nancel a un autor que apela en todo momento al juicio de los lectores,
si bien se atreve casi siempre a exponer el propio. En cambio, trata con cierta ambigtiedad y
reticencia la espinosa cuestion de la religiosidad del maestro; se justifica argumentando
que, si opta por agradar a uno de los bandos, disgustara al opuesto. Es mas, osa dudar
veladamente de la condicion de martir de Ramus. Antes que victima del odio religioso —
insinla—, lo habria sido del académico, porque, tres dias después de consumada la masacre,
uno de sus colegas habria pagado a los sicarios que lo ejecutaron... En su complejo retrato,
Nancel describe con gran detalle los procedimientos docentes de Ramus, el agitado
ambiente escolar en que se desempefiaba, y elogia sus virtudes oratorias, que califica de
excepcionales en grado sumo; al mismo tiempo, hace del profesor un ser voluble en sus

aficiones intelectuales, soberbio, propenso a la célera y a las grandes risotadas, cuyo



universo cotidiano, incluidos los moderados placeres de la mesa y los juegos, se restringian
al ambito claustral de los colegios. Estos rasgos inevitablemente le dan un timbre de
pedante.

En efecto, Couzinet advierte en las tres biografias la presencia de muchos de los rasgos
caracteristicos de los pedantes, tal y como eran satirizados en comedias escolares, 0 por
autores como Montaigne y Bruno. Con todo, en aquellos vividos relatos descubre a un
hombre preocupado por formar, a mas de instruir, a sus alumnos, por invitarlos a valerse
libremente de su propio criterio; y a alguien que insistia una y otra vez en que la finalidad
de todas las artes y disciplinas era el provecho, no la mera acumulacién gratuita de un
arsenal de datos y de reglas.

En la parte tercera y final, “Filosofia y elocuencia”, y en dialogo con los apologistas y
detractores recién estudiados, Couzinet dedica tres densos capitulos a ilustrar el proceso
mediante el cual Ramus fue modelando y reformulando sus principales ideas; para ello se
centra en los afios 1543-1572, pues le interesa explorar al personaje, mas que al ramismo,
surgido a raiz de su dramatica muerte.

Lejos de limitarse al andlisis textual, la especialista expone las circunstancias, casi
siempre tormentosas, en las que el humanista francés polemizd en defensa de sus ideas,
realiz6 sus manuales escolares y practico la docencia, sin mas pausa que sus forzadas
ausencias de Paris. En esas paginas, Couzinet destaca la tumultuaria y teatral actividad
oratoria de Ramus, desplegada en especial ante el amplio foro que le permitian sus
intervenciones publicas como lector real. Se ocupa también de su ejercicio diario de la
docencia de las diversas disciplinas propias de la facultad de Artes, en el que, al lado de los
manuales impresos, concedia importancia capital a la constante lectura, discusion y
comentario de muy diversos autores grecolatinos, en particular Platon, Aristoteles, Cicerdn,
Quintiliano, los oradores griegos, algunos poetas y, en los ultimos afios de su vida,
Euclides, autor que lo llevo a plantear la estrecha relacién entre la I6gica y las matematicas,
a las que designé como “segundo Organum”.

Para explorar la cuestion central, las relaciones entre filosofia y humanismo, tal y como
las propuso Ramus en aquel convulso Paris, la autora se propone reconstruir la filosofia
subyacente en las propuestas y practicas reformadoras del maestro. Por lo mismo, se

abstiene de examinar el contenido y carécter técnico de los numerosisimos manuales



escolares producidos por el profesor y su circulo inmediato, difundidos vertiginosamente
por las prensas, asunto al que promete dedicar un estudio posterior. Adopta pues como
fuentes primarias aquellos escritos en que el humanista teorizo, revisé y defendio sus
puntos de vista en torno a las relaciones entre el humanismo y la filosofia o, segun él decia,
entre ésta y la elocuencia. En primer lugar, se detiene en las Dialecticae introductiones y su
obra gemela: las Aristotelicae animadvertiones, ambas de 1543. Siendo él mismo un
maestro en Artes y lector de dicha facultad, en el primer tratado expone sus ideas
reformadoras vy, en el segundo, lanza una despiadada satira contra Aristoteles y sus colegas
que lo ensefiaban en Paris. Las dos obras provocaron tal escandalo que, gracias a sus
enemigos, el rey Francisco | le prohibié volver a ensefiar filosofia. El veto lo levanto su
hijo, Enrique Il, quien otorgd a Ramus el honroso e influyente cargo de lector real de
“filosofia y elocuencia”, en 1551. Para inaugurar sus cursos, pronuncio y publicé la
Praefatio de profesione regia, donde volvié a sus ataques contra el Estagirita y sus
secuaces, e insistié en sus propias ideas. De modo anéalogo, Couzinet se detiene en sus
propuestas reformadoras de los estudios, en especial el Prooemium reformandae
Parisiensis Academiae (1562), asi como en posteriores escritos del mismo tenor. A su vez,
recurre a los comentarios criticos a Ciceron, Quintiliano y otros autores clasicos, para
determinar el sentido de los cuestionamientos y propuestas del catedratico.

Como la autora sefiala, el humanismo italiano se introdujo gradualmente en Paris al filo
de los siglos XV y XVI. Los colegios (instituciones autbnomas que no eran parte integral
de la universidad) fueron lo bastante flexibles para admitir profesores de gramatica y
elocuencia al margen del curriculum aristotélico oficial de la facultad de Artes. El problema
surgié cuando los humanistas quisieron aplicar las armas y recursos de sus disciplinas a
terrenos que los catedraticos escolasticos de Artes defendian como exclusivos. El
humanismo, con su inherente espiritu critico, ya desde Petrarca habia negado que so6lo
hubiese filosofia y verdad en el corpus aristotélico. Platon era una opcion alternativa y, en
mayor medida, el escepticismo enciclopédico de la nueva academia, que Ciceron transfirio
al ambito latino. Esa relativizacién de la filosofia llevaba implicito el reclamo de la libertad
de filosofar. Frente al monolitismo de los aristotélicos, humanistas como Ramus

demandaron reestructurar y reclasificar los saberes tradicionales y conjugarlos de modo



enciclopédico; ello llevaba a demandar una reforma de los estudios y, por consiguiente, de
la propia universidad.

A mas del flanco abierto contra sus colegas de la facultad de Artes, Ramus se apart6 de
los métodos filoldgicos, tradicionales entre los humanistas, y plante6 un andlisis de los
textos literarios, incluida la poesia, exclusivamente de caracter logico, dialéctico,
encaminado a desentrafiar en ellos la estructura argumental subyacente, pues, en su opinion,
no habia discurso sin argumentos. Mé&s aln, se propuso reestructurar la dialéctica para
convertirla en el arte de razonar sobre cualquier disciplina o asunto. Con ese fin, privo a la
retorica de dos de sus elementos capitales: la invencion y el juicio, incorporandolos a la
dialéctica. Asi se apartd de los tratadistas tradicionales del arte retérica, en especial de
Quintiliano y Cicerdn. Las desavenencias con los humanistas tampoco se hicieron esperar.

Esa reestructuracion de las disciplinas implicaba establecer entre ellas nuevas jerarquias,
y Ramus puso a la dialéctica en la clspide, en la medida que la considero el arte de bien
razonar sobre cualquier asunto. En esa posicion subyace la idea de que la verdad esta al
alcance de todo aquel capaz de efectuar un buen razonamiento, para eso resultaba
indispensable seguir un método, un conjunto de reglas. Por lo mismo, la dialéctica, en su
universalidad, unifica todos los saberes, todas las ciencias y disciplinas. Y si la dialéctica es
el arte de bien razonar, mediante una doble operacion que implica la inventio o definicion,
y el iudicium —la operacion de desmenuzar y reconstituir ordenadamente los elementos de
un todo—, la retorica es el arte de bien hablar, su complemento indispensable, de ahi la
unién de filosofia y elocuencia. En ese proceso, el criterio de verdad no lo determina
ningun fundamento metafisico. Antes bien, deriva del usus, no en el sentido de utilitarismo,
sino en el de fructus, es decir, de su resultado, de su fecundidad para mejorar nuestra vida.
De ese modo, la filosofia acaba teniendo implicaciones sociales, politicas e incluso
religiosas.

El estudio de Couzinet, si bien centrado en la segunda parte del siglo XVI, también
aporta luces retrospectivas para explorar, con nuevos ojos, el clima intelectual parisino de
la primera mitad del quinientos. Ramus recoge, critica y reelabora una herencia que venia
cobrando cuerpo desde décadas antes. Con el apoyo de las prensas locales, al lado de los
manuales tradicionales publicados por los catedraticos de la facultad de Artes, surgieron los

impresos por copiosos lectores extracurriculares de gramatica y elocuencia que



promovieron el estudio de las humanidades y de la lengua griega. Todos ellos avanzaron en
la critica de Aristoteles y sus “secuaces”, en la reivindicacion de Platon y la Academia, y en
proclamar un enciclopedismo cuyas artes y disciplinas tuvieran el usus como fundamento.
Baste mencionar, entre tantos, al valenciano Juan Luis Vives, presente en Paris entre 1509
y 1514, quien escribiria, un lustro después, una feroz diatriba contra los pseudodialecticos
parisienses (1519); mas tarde publico un tratado enciclopédico de resonancia europea: De
disciplinis (1531). No parece casual que Couzinet lo traiga a colaciéon mas de una vez.
Pierre Ramus et la critique du pédantisme es una obra densa y compleja, pero muy bien
estructurada y clara. En ocasiones la autora parece distraerse, alejandose por meandros, mas
luego regresa a su discurso principal con nuevos elementos para redondear sus argumentos.
En opinidn de este lector, una Introduction mas detenida y explicita acerca de los sucesivos
pasos a seqguir a lo largo del libro habria sido de gran utilidad, en particular para orientarlo
al momento de adentrarse en la tercera parte, donde recoge y reelabora todos los elementos
previos. La obra exige atencidn y paciencia, pero el premio consiste en descubrir en ella un
retrato minucioso y vivido de la actividad intelectual en un Paris desgarrado por las guerras
de religion, en el que se ponia a prueba la herencia de dos siglos de tradicion humanista, y
se avanzaba hacia nuevos métodos y horizontes, mientras aquellos esforzados y belicosos

profesores eran tachados, en muchos medios, de pedantes.

Enrigue Gonzalez Gonzalez
Universidad Nacional Autonoma de México
enriquegg2005@yahoo.com

* * %

Enrique Gonzélez Gonzélez es doctor en Historia por la Universidad de Valencia, Espafia; se desempefia
como investigador del Instituto de Investigaciones Sobre la Universidad y la Educacién, y es profesor de la
Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad Nacional Auténoma de México. Recibié el Premio
“Edmundo O’Gorman”, Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2008. Obtuvo la Beca Guggenheim
2010-2011. Es autor, coautor o coordinador de 16 libros, mas de 21 articulos en revistas especializadas y al
menos 100 capitulos de libro de caracter académico, en torno a la historia de las universidades, el papel del
humanismo renacentista en el Nuevo Mundo, y la circulacion y la censura de los libros académicos en el siglo
XVI. Destaca su reciente volumen EI poder de las letras. Por una historia social de las universidades de la
América hispana en el periodo colonial, en colaboracion con Victor Gutiérrez. Pertenece al Sistema Nacional
de Investigadores.



