
Dieta saludable, alimentos puros y purificación 
en el mundo grecolatino

Healthy Diet, Pure Food and Purification
in the Greco-Roman World

Amalia Lejavitzer Lapoujade
Centro de Estudios Clásicos, IIFL, Universidad Nacional Autónoma de México

amalia.lejavitzer@ucu.edu.uy   /   alejavitzer@hotmail.com

Resumen: A partir del análisis de diversos textos de autores de la antigüedad 
clásica, entre ellos De re coquinaria atribuido a Apicio y De abstinentia de 
Porfirio, este artículo analiza la noción de pureza alimentaria, como condi-
ción no sólo para el mantenimiento de la salud mediante una dieta saludable, 
sino también como una preocupación del individuo que busca ser óptimo en 
el terreno de la moral. En primer lugar, se estudia el concepto de dieta, como 
parte de la terapéutica. Para los griegos y romanos de la antigüedad, además 
de una alimentación saludable, descanso y ejercicios, la dieta incluía baños y 
purgas, ambos elementos vinculados con la idea de purificación. En segundo 
lugar, se comparan los términos latinos usados para describir un alimento 
“puro”: crudus, recens, viridis y purus, en especial referidos al aceite de oliva 
y a la miel, los cuales son considerados los alimentos puros por antonoma-
sia. Se concluye con una definición de pureza alimentaria, es decir, referida 
a aquellos alimentos que no requieren ni cocción ni preservación para su 
consumo, y que pueden ser consumidos sin mezcla ni adición de ningún pro-
ducto, en donde, además, la intervención del hombre es nula o mínima. En 
suma, la noción de pureza trasciende los límites de la dietética, cobra un valor 
metafórico que la proyecta en la dimensión de la moral.

Abstract: From the texts of authors of Classical Antiquity (De abstinentia 
by Porphyry and De re coquinaria attributed to Apicius, among others), this 
paper analyzes the notion of pure food and their implication in the diet and 
over it. First, it studies the concept of diet, as a part of the therapeutic, that 
is, one of the medical instruments to restore health. For ancient Greeks and 
Romans, in addition to healthy eating, rest and exercise, the diet includes 
baths and purges; both elements are related to the idea of purity. Secondly, 
this paper shows the Latin terms that are used to describe pure food, crudus, 
recens, viridis and purus, specifically in the cases of olive oil and honey, 
which are considered the pure foods most characteristics. To conclude, pure 
food requires neither cooking nor preservation for consumption, and also can 
be consumed without mixing or adding any element to the product itself. In 
consequence, the notion of purity is associated not only with a dietetic do-
main, but this notion also reaches ethical and metaphoric dimensions.

Palabras clave: dieta saludable; alimentos puros; purificación; alimentación en la antigüedad 
grecorromana; Porfirio; Apicio.

Keywords: Healthy Diet; Pure Food; Purity; Food in Graeco Roman Antiquity; Porphyry; Apicius.

nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 109-121	 109



110	 lejavitzer / dieta saludable, alimentos puros y purificación

Recibido: 18 de noviembre de 2015 • Aceptado: 29 de enero de 2016.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2016.33.2.711

La preocupación del ser humano por seguir una alimentación saludable y 
por llevar a cabo dietas para purificar el organismo no es nueva.

El actual significado de la palabra dieta, referido exclusivamente a la 
privación de ciertos alimentos, refleja sólo un aspecto del concepto clá-
sico del término, pues δίαιτα, en griego, y diaeta, en latín, se referían sí 
a qué alimentos comer, pero sobre todo a cómo vivir, a cómo llevar una 
vida saludable en cuerpo y alma.

La dieta implicaba seguir un género de vida saludable, que incluyera, 
por supuesto, una alimentación sana, pero también ejercicio frecuente, 
periodos de descanso, purgas habituales y baños. El papel de la dieta 
en la medicina antigua fue, ante todo, el de conservar la salud y el de 
prevenir la enfermedad, causada por la alteración del equilibrio interno. 
La dieta, pues, tenía la función de restaurar el equilibrio fracturado, o de 
impedir, mediante su cumplimiento, que dicho equilibrio se quebrantara.

Para Hipócrates, la salud se logra por la justa proporción entre los ali-
mentos ingeridos y los ejercicios físicos realizados, de manera que no se 
diera un desequilibrio, ni por exceso ni por defecto de ellos: “en efecto, 
si, además de esto, hubiera sido posible descubrir en cada uno la medida 
de alimento para cada naturaleza, y la cantidad adecuada de ejercicios, 
sin tener exageración, ni por demasía ni por carencia, se hubiera descu-
bierto, con precisión, la salud para cada hombre”.1

Los tratados Sobre la dieta, Sobre la dieta en las enfermedades agu-
das, Sobre el uso de los líquidos, Sobre el alimento, entre otros que se 
incluyen en el Corpus Hippocraticum, revelan la importancia que el mé-
dico de Cos otorgó a la dieta. En Sobre la dieta, destaca la necesidad que 
tiene el médico de conocer la cualidad fundamental (δύναμις) de cada 
alimento y bebida,2 a fin de saber qué efectos producirán en el paciente, 

1 Hp., Vict., 1, 2, 3: εἰ μὲν γὰρ ἦν εὑρετὸν ἐπὶ τούτοισι πρὸς ἑκάστην φύσιν σίτου 
μέτρον καὶ πόνων ἀριθμὸς σύμμετρος μὴ ἔχων ὑπερβολὴν μήτε ἐπὶ τὸ πλέον μήτε ἐπὶ τὸ 
ἔλασσον, εὕρητο ἂν ἡ ὑγείη τοῖσιν ἀνθρώποισιν ἀκριβῶς.

2 El catálogo de las propiedades de alimentos y bebidas, uno de los más completos 
y extensos de los que se tiene noticia (abarca los capítulos 39 a 56 del libro segundo 
de Sobre la dieta), inicia con los cereales: la cebada, el trigo y la espelta (y los panes y 
bebidas elaborados a partir de ellos); sigue con las leguminosas, las carnes, las aves, los 



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 109-121	 111

antes de prescribirle un régimen para recomponer la alteración del equi-
librio, que lo ha llevado a la enfermedad.

En Sobre la dieta en las enfermedades agudas, Hipócrates expresa 
que, incluso en las enfermedades agudas —aquellas que llevan a la 
muerte a la mayoría de los hombres—,3 el mantener un régimen alimen-
ticio sencillo, basado en la administración constante de las tisanas4 y 
de algunas otras bebidas medicinales, como el hidromiel5 y el oximiel,6 
permitirá al paciente recobrar la salud. En estas bebidas, como lo deja 
en evidencia su nombre, la miel es un ingrediente fundamental de la 
composición.

De hecho, para los médicos antiguos, la dieta constituye una de las 
tres partes de la terapéutica. Celso lo sintetiza de esta manera, la medici-
na “se divide en tres partes: una que cura por medio de la dieta; otra, por 
medio de medicamentos, y la tercera que lo hace por medio de la mano. 
Los griegos llamaron a la primera, dietética; a la segunda, farmacéutica, 
y a la tercera cirugía”.7

Por su parte, Galeno situó a la dieta en un lugar prominente dentro de 
su arte médica.8 Consideró que la dietética era el fundamento primor-
dial de la terapéutica, pues sólo mediante un régimen de vida adecuado 
—alimentación, ejercicio, baños y descanso— se lograba mantener el 
equilibrio ideal de los humores corporales y, con ello, alcanzar y man-
tener la salud.9

Galeno conservó la teoría hipocrática de los cuatro humores, la cual 
concebía el cuerpo humano compuesto por la sangre, caracterizada por 

pescados y mariscos, los huevos y el queso; por último, concluye con las bebidas (agua, 
vino, vinagre y miel), los vegetales y las frutas.

3 Cf. Hp., Acut., 5.
4 Cf. ibid., 11.
5 Cf. ibid., 55.
6 Cf. ibid., 58.
7 Cels., proem., 9: “Iisdemque temporibus in tres partes medicina diducta est, ut 

una esset quae uictu, altera quae medicamentis, tertia quae manu mederetur. Primam 
∆ιαιτητικήν secundam Φαρμακευτικήν tertiam Χειρουργίαν Graeci nominarunt”.

8 Las principales obras donde Galeno trata de dietética son: De sanitate tuenda 
(Sobre la conservación de la salud, VI, 1-452 K); De alimentorum facultatibus (Sobre 
las propiedades de los alimentos, VI, 453-748 K); De probis pravisque alimentorum 
succis (Sobre los buenos y los malos humores de los alimentos, VI, 749-815 K); De 
ptisana (Sobre la tisana, VI, 816-831 K).

9 Cf. Gal., XIX, 491 K.



112	 lejavitzer / dieta saludable, alimentos puros y purificación

la propiedad de lo cálido; la flema, por lo frío; la bilis amarilla, por lo 
húmedo, y la bilis negra, por lo seco.10 Igualmente, los alimentos y las 
bebidas tenían su propia δύναμις, esto es, el poder o la facultad de ser 
calientes, fríos, húmedos o secos. En consecuencia, era indispensable 
que el médico supiera exactamente cuál era la cualidad de cada alimen-
to, para que al incluirlo en el régimen alimentario ayudara a preservar el 
equilibrio corporal o a recobrarlo una vez que éste se había perdido.

Los baños también formaban parte de la dieta. Según las necesidades 
del paciente, se preescribían los diferentes tipos, pues cada uno tenía 
propiedades distintas: los baños salados, para calentar y quitar la hume-
dad del cuerpo; los calientes, en ayunas, para adelgazar, pero después 
de la comida, para calentar y humectar; mientras que los baños fríos, en 
ayunas, para dar calor y humedad, y, por el contrario, luego de comer, 
para resecar.11 Después de ellos, y para completar el tratamiento, se re-
comendaba tomar ciertas bebidas, como el apotermo, hecho a base de 
sémola, vino y frutos secos, cuyo empleo luego del baño caliente pone 
de manifiesto la etimología de su propio nombre, transcrito del griego 
ἀπόθερμον (ἀπò θερμοῦ). Su uso está referido en Hipócrates, cuando 
prescribe “que se bañe con agua caliente y que tome apotermo”.12 En el 
libro de cocina romano, compilado en el siglo iv de nuestra era, llamado 
De re coquinaria y atribuido a Apicio, se encuentra la siguiente receta 
para su preparación:

Así harás el apotermo. La espelta hervida con piñones y almendras peladas 
y remojadas en agua y lavadas con creta de plata, para que se vuelvan de un 
blanco semejante. A esto mezclarás uva pasa, vino cocido o vino paso. Por 
encima rociarás pimienta quebrada y servirás en un tazón.13

En dicho recetario también se encuentran otras preparaciones para 
tomarse a balneo, esto es, “después del baño”, como unas “sepias her-

10 Cf. Gal., XIX, 485-486 K; también I, 509-510 K.
11 Cf. Hp., Vict., 2, 57.
12 Hp., Mul., 1, 44: καὶ τῷ θερμῷ λουέσθω, καὶ ἀπόθερμον πινέτω; también en 2, 207 

y 209.
13 Cf. Apic., II, ii, 10: “Apotermvm sic facies. Alicam elixa nucleis et amigdalis 

depilatis et in aqua infusis et lotis ex creta argentaria, ut ad candorem pariter perducan-
tur. Cui ammiscebis uuam passam, caroenum uel passum. Desuper ‹piper› confractum 
asparges et in boletari inferes”.



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 109-121	 113

vidas para después del baño. Puestas en agua fría ‹...› con pimien-
ta, laserpicio, garo, piñones, ‹añadirás› huevos, y condimentarás como 
quieras”.14

Tales bebidas o caldos eran bien conocidos por sus propiedades laxan-
tes. Hipócrates refiere la naturaleza purgante de los caldos hechos a 
partir de sepias, pulpos y otros moluscos.15 Entre los romanos, Celso 
recomienda la tinta de la sepia para aliviar el estreñimiento,16 y Plinio, 
además, la prescribe cocida con aceite, sal y harina, para eliminar los 
parásitos del intestino.17

En el De re coquinaria también se encuentra otra receta de carácter 
purgante para después del baño: una salmuera de erizo; “mezclas garo 
óptimo a los erizos salados, y parecerán casi frescos, de modo que pue-
dan tomarse después del baño”.18 La medicina antigua consideraba que 
los erizos, y el caldo de ellos obtenido, eran alimentos útiles para mover 
el vientre.19

Todas estas recetas constituyen otro de los elementos integrante de la 
dieta: las purgas. En efecto, alimentos, baños y purgas fueron recursos 
para limpiar, para purificar el organismo mediante la evacuación de lo 
innecesario y de lo dañino. Los purgantes mencionados constituían ver-
daderos remedios para la detoxificación del cuerpo.

Alimentos puros: el aceite de oliva y la miel

Ahora bien, en materia de alimentos, qué se entiende por “puro”. Sin 
duda el término de inmediato remite a natural, fresco, sin mezcla, 
sin cocción. Se puede afirmar que el adjetivo puro designa a aquellos 
alimentos que pueden ingerirse en su estado natural, con ninguna o al- 
guna mínima transformación para su consumo.

14 Cf. ibid., IX, iv, 3: “Sepias elixas a balneo. In frigidam missas ‹...› cum pipere, 
lasere, liquamine, nucleis, oua ‹addes›, et condies ut uoles”.

15 Cf. Hp., Vict., 2, 48, 3.
16 Cf. Cels., Med., 2, 29, 1-2.
17 Cf. Plin., H. N., 32, 31, 100-101.
18 Apic., IX, viii, 5: “Echinis salsis liquamen optimum admisces, et quasi recentes 

apparebunt, ita ut a balneo sumi possint”.
19 Cf. Cels., Med., 2, 29, 2.



114	 lejavitzer / dieta saludable, alimentos puros y purificación

Cabe mencionar aquí a Claude Lévi-Strauss, quien en el primer vo-
lumen de las Mitológicas20 propuso el muy conocido triángulo alimen-
tario, para explicar gráficamente la antítesis entre lo crudo/natural/no 
elaborado y lo cocido/cultural/elaborado.21 Se trata de un triángulo equi-
látero, en el cual cada una de sus puntas corresponde a uno de los es-
tados en el que se presentan los alimentos: crudo, cocido y podrido. En 
el vértice superior, situó el alimento crudo, el cual pertenece a la esfera 
de lo natural, pues no hay mediación alguna entre cómo se obtiene de 
la naturaleza y cómo se lo ingiere. En cambio, en los vértices que, uni-
dos por una línea, forman la base del triángulo, ubicó a la izquierda lo 
cocido y a la derecha lo podrido. Uno y otro estado son el resultado de 
una transformación de lo crudo: en el primer caso, lo cocido, mediante 
la acción humana; en el segundo, lo podrido, como resultado de una 
transformación natural del alimento.22

Ya era creencia entre los autores de la antigüedad grecolatina el valor 
civilizador del descubrimiento del fuego. Porfirio, por ejemplo, en su 
tratado Acerca de la abstinencia, afirma que el cambio de la dieta frugal 
de los antiguos al consumo de carne sólo fue posible gracias al conoci-
miento del fuego, porque éste permitió cocinarla, pues consumir carne 
cruda era propio de los impíos, y tenido por un rasgo de salvajismo.23 
De hecho, Homero, en la Odisea, proporciona una alegoría paradigmá-
tica de lo salvaje, cuando describe al cíclope como un prodigio que no 
parece humano ni se alimenta de pan (σιτόφαγοι),24 sino de carne cruda, 
incluso humana,25 quien nada siembra ni cultiva los campos.26 La coc-
ción del alimento deviene símbolo de civilización.

En el recetario De re coquinaria de Apicio, lo crudo se expresa por 
medio de los adjetivos crudus, recens o viridis: el primero, casi siempre 

20 Obra desarrollada en cuatro tomos; cada uno de los tres primeros lleva un suge-
rente título relacionado con la comida: Lo crudo y lo cocido, La miel y las cenizas, y El 
origen de las maneras de mesa.

21 Lévi-Strauss 1997, Mitológicas I; también ofrece una síntesis en Mitológicas III, 
pp. 416-432, donde, además, agrega el binomio antitético asado/hervido.

22 Cf. Lévi-Strauss 1997, pp. 416-417.
23 Cf. Porph., Abst., I, 13.
24 Od., IX, 190-191.
25 Ibid., IX, 348.
26 Ibid., IX, 108.



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 109-121	 115

referido a huevos crudos (ova cruda);27 el segundo, asociado a la fruta,28 
donde es clara la connotación de “reciente”, esto es, “fresca”, con ese 
mismo sentido también se lee carnes recentes29 o caseos recentes;30 el 
tercero, viridis es el que aparece un mayor número de veces, pero se-
mánticamente es el término menos extendido, porque siempre está refe-
rido a las plantas aromáticas y a las verduras de hoja que, por naturaleza, 
son de ese color, y también a las olivas y a su jugo. De hecho, cuando 
dice “aceite verde” (oleum viridem),31 Apicio alude tanto al color como a 
una clase específica de aceite, pero asimismo a las cualidades que denota 
viridis, en este caso, fresco o recién exprimido.

El aceite, la leche y la miel —de la cual el mismo Lévi-Strauss dirá 
que es “lo más-que-crudo”32— son considerados símbolos por excelen-
cia de lo crudo, lo natural y, en consecuencia, de lo puro.

La miel resulta un alimento completo en sí mismo, que puede comer-
se en estado natural, sin necesidad de cocinarlo y sin que sea preciso 
mezclarlo con otros ingredientes. Desde los comienzos de la humanidad, 
la miel ha sido muy estimada por sus virtudes energéticas. Se considera 
que provee vigor y energía de manera casi inmediata, porque se absor-
be rápidamente por la sangre, lo cual facilita su asimilación. Por este 
motivo, muy pronto se volvió compañera inseparable de viajeros y pe-
regrinos durante sus largas travesías. Apicio, en el libro primero del De 
re coquinaria, nos brinda un testimonio de esto en la receta de un vino 
cocido con especias y miel (Conditum melizomum uiatorium), especial-
mente destinado a los viajeros, porque “se conserva eternamente y los 
que viajan pueden disponer de él durante el camino”.33

La medicina antigua también se sirvió de la miel por su valor antisép-
tico y bactericida, pero además por sus cualidades digestivas y laxantes 
para elaborar tónicos estomacales, como el que aparece en el recetario 

27 Cf. Apic., IV, ii, 12-14; 17; 27; 28; v, 3; VII, vii, 1; VIII, vii, 1; viii, 9; IX, iv, 2. 
Sólo en una ocasión referido a peces crudos: IV, ii, 27.

28 Cf. ibid., I, xii, 4.
29 Cf. ibid., I, viii, 1; también II, ii, 1: adipes fasiani recentes; IV, ii, 13: echinos 

recentes y echinos recentiores.
30 Cf. ibid., IV, ii, 13.
31 Cf. ibid., I, xiv; V, ii, 1-3; iii, 9; IX, x, 2 y 10.
32 Lévi-Strauss 1997, p. 417.
33 Apic., I, i, 2: “Conditum melizomum perpetuum quod subministratur per viam 

peregrinanti”.



116	 lejavitzer / dieta saludable, alimentos puros y purificación

de Apicio, donde se prescribe tomar el agua en la que fueron hervidas 
acelgas negras, junto con vino y miel.34

Quizá también ha influido en la noción de pureza de estos alimentos 
el hecho de que los antiguos consideraron tanto la miel como el aceite de 
oliva dones divinos. Aristóteles expresa que la miel caía del aire porque 
era una exudación del cielo y, por lo tanto, su contacto con los dioses 
celestes le otorgaba una categoría diferente del resto de los alimentos.35 
Plinio, por su parte, dice que este líquido era el dulce de los cielos, una 
saliva emanada de las estrellas o un jugo que exuda el aire mientras se 
purifica a sí mismo.36

El aceite de oliva también era tenido por un regalo de los dioses. Los 
griegos señalan que Palas Atenea obsequió el olivo a los mortales y en-
señó a los habitantes del Ática su cultivo y la obtención de su jugo, el 
aceite. Cuenta la leyenda que esta deidad se enfrentó a Poseidón por 
el dominio del Ática; los dioses, entonces, decidieron dirimir el con-
flicto, otorgando la victoria a quien entregara el don más valioso a los 
habitantes de la región; así, mientras Poseidón hizo surgir un lago sala-
do cerca de la Acrópolis, Atenea hizo brotar un árbol de olivo junto al 
Erecteion, lo cual le valió el triunfo.37 De hecho, en Atenas ciertos olivos 
eran sagrados, y se castigaba con la muerte a quien osara arrancar uno de 
ellos, como lo confirma el discurso de Lisias pronunciado ante los jueces 
del Areópago.38

El aceite de oliva es el jugo, cien por ciento natural, de la aceituna, 
la cual se prensa ya sea de manera manual o mecánica, para obtener- 
lo, y para su consumo y para su conservación no hay necesidad de 
cocción.

En De re coquinaria, el aceite aparece mencionado para condimentar 
casi cualquier platillo (salado, pero también para confeccionar los dulces 
y los postres); asimismo fue empleado como conservante. Además, al 
igual que hoy, el par formado por aceite y sal fue el aliño favorito para 

34 Cf. Apic., III, ii, 3. También, ii, 4.
35 Cf. Arist., H. A., V, 22-24.
36 Cf. Pl., H. N., 11, 12.
37 Cf. Ov., Met., VI, 70-82; Grimal 1981, p. 60.
38 Se trata del discurso séptimo del Corpus lysiacum titulado Areopagítico. Dis-

curso de defensa sobre el tocón de un olivo sagrado (Ἀρεοπαγιτικὸς περὶ τοῦ σηκοῦ 
ἀπολογία).



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 109-121	 117

las verduras,39 cocidas o crudas, las zanahorias, por ejemplo, se aderezan 
“con sal, aceite virgen y vinagre”: sale, oleo puro et aceto.40

En el libro de Apicio, además de hispanum, para referirse al proce-
dente de la Bética, en Hispania, el aceite es calificado con los adjetivos 
purum (“puro”) y viridem (“verde”), en sentido estricto, “verde”, pero 
asimismo “fresco”, sobre todo en lenguaje culinario.

Probablemente, al decir oleo puro Apicio se refería al aceite que hoy 
correspondería a un aceite de oliva virgen extra, es decir, al jugo de 
la aceituna, prensado en frío, sin ningún defecto sin adicionar ningún 
elemento ni someterlo a fuente de calor alguna. Estas condiciones en la 
antigüedad eran sumamente difíciles de lograr. De aquí que fuera una 
práctica frecuente corregir el mal sabor u olor del aceite, añadiéndole 
sal, hierbas aromáticas o cera líquida derretida en un aceite de óptima 
calidad.41 Por ello, se hacía verdaderamente necesario aclarar si el aceite 
era “puro”.

Además en medicina42 y en cosmética también era indispensable dis-
tinguir los óleos (oleum) de los ungüentos (unguentum), ya que como 
precisa Isidoro de Sevilla: “El aceite es puro y no está mezclado con 
ninguna otra cosa. En cambio, el ungüento es todo aquello que, con-
feccionado a partir del aceite común, es enriquecido por la mezcla de 
diversas especias”.43

La purificación por medio del alimento

Desde tiempos remotos, el hombre estableció una relación directa entre 
el alimento que ingiere y las consecuencias físicas, morales y espiritua- 

39 Cf. el libro tercero del De re coquinaria, “Cepuros”, cuyas recetas constituyen 
ejemplo de ello.

40 Apic., III, xxi, 2.
41 Cf. Paladio, XII, 19-21.
42 Los antiguos lo emplearon, según refiere Plinio (H. N., XXIII, 69-80), para mejo-

rar el funcionamiento del aparato digestivo, para la cicatricación de heridas, úlceras y 
quemaduras, para la protección de la piel y para mitigar contracturas y dolores muscu-
lares, por sus efectos emolientes.

43 Isid., Orig., IV, 12, 6: “Oleum est purum nullique rei admixtum. Vnguentum vero 
est omne quod ex communi oleo confectum aliarum specierum commixtione augetur”. 
Las cursivas del español son de la autora.



118	 lejavitzer / dieta saludable, alimentos puros y purificación

les que conlleva el acto de comerlo: Adán y Eva fueron expulsados del 
Paraíso, por haber comido un alimento prohibido.

De aquí que para muy distintas religiones y doctrinas filosóficas, fue-
ra una verdadera preocupación, y motivo de amplias disertaciones, qué 
alimentos permitir y cuáles prohibir, en especial en la dieta cotidiana de 
sacerdotes y filósofos, a fin de mantener la pureza del alma. Son bien 
conocidas las prohibiciones de los pitagóricos respecto al consumo de 
habas;44 las del hinduísmo, referidas a la carne de vaca;45 así como las ri- 
gurosas leyes dietéticas, contenidas en el capítulo once del Levítico, las 
cuales, además del rechazo al consumo del cerdo y otros animales, dan 
lugar a la cocina kósher entre los judíos.

Porfirio en Acerca de la abstinencia sintetiza las prácticas y prohi
biciones alimentarias de judíos,46 lacedemonios,47 egipcios,48 sirios,49 
persas50 e hindúes,51 todos estos pueblos prescriben para sus religiosos 
la abstinencia total, o de ciertas clases, de carne. Los cristianos también 
adoptaron la práctica de la abstinencia de carne, convertida en el ayuno, 
exigido durante la Cuaresma, pero elegido como régimen de vida por 
anacoretas y cenobitas.52

El libro de Porfirio es una verdadera apología del vegetarianismo, 
pues el autor considera que la alimentación cárnica no es recomendable 
porque su consumo incita las pasiones: “por tanto, hay que abstenerse 
[...] también de ciertos alimentos, los cuales, por su naturaleza, pueden 
despertar las pasiones de nuestra alma”.53 Por el contrario, “el alimento 
sin carne y sencillo y fácil de conseguir para todos nos libera, nos pro-

44 Respecto a la prohibición de comer habas, cf. Empédocles (fr. 141 Diels-Kranz), 
Aristoxeno (fr. 25 Wehrli), Diógenes Laercio (8, 34 y 45), Calímaco (fr. 553 Pfeiffer), 
Cicerón (Div., I, xxx, 62) y Aulo Gelio (N. A., 4, 11).

45 Cf. Marvin Harris 2010, pp. 15-37.
46 Cf. Porph., Abst., IV, 11-13.
47 Cf. Porph., op. cit., IV, 3-5, extractado Licurgo (XII) de las Vidas paralelas de Plu-

tarco.
48 Cf. Porph., Abst., IV, 6-7.
49 Cf. ibid., IV, 15.
50 Cf. ibid., IV, 16.
51 Cf. ibid., IV, 17.
52 Cf. Gonzalo del Cerro Calderón 2000, pp. 106-124.
53 Porph., Abst., 1, 33, 1: ἀφεκτέον [...] καὶ τροφῶν τινῶν, ὅσαι τὸ παθητικὸν ἡμῶν 

τῆς ψυχῆς ἐγείρειν ἐπεφύκεσαν.



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 109-121	 119

cura la salvación, dado que proporciona paz a nuestro razonamiento”.54 
Según se advierte en las palabras de Porfirio, la observancia de un ré-
gimen alimenticio concierne más a la esfera de lo moral que a la de lo 
estrictamente alimentario.

Es claro que la dicotomía entre carne/gula/pecado y fruto/frugalidad/
pureza no es exclusiva del cristianismo primitivo y la primera patrística: 
muchos pueblos de la antigüedad consideraron la sobriedad en la ali-
mentación una condición necesaria para una vida moral virtuosa.

El concepto “dieta frugal” se refiere stricto sensu a la alimentación 
que se basa en los frutos de la tierra, esto es, semillas, miel, plantas y 
frutas, todos ellos podían consumirse en su estado natural, sin necesi-
dad de mezcla ni cocción y, por ello, eran considerados puros, como 
ya dijimos. Sin embargo, lato sensu la frugalidad alude a un estilo de 
vida guiado por la sobriedad y la moderación de costumbres, incluidas 
las alimenticias. Por ello, dado que lo que se come tiene consecuencias 
directas sobre nuestro cuerpo, tanto por el proceso de la digestión como 
por la estimulación de los sentidos, el seguir un régimen frugal, en todos 
los hábitos cotidianos, permite mantener al cuerpo en el terreno de la 
pureza.

En consecuencia, la dieta frugal tuvo un papel determinante para la 
medicina, pero también para la filosofía55 y para las religiones de la an-
tigüedad, porque no sólo pretende preservar el equilibrio corporal a fin 
de mantener la salud,56 busca además un fin más trascendente: la pure- 
za de espíritu.

La alimentación frugal lleva a la purificación del organismo, a un pro-
ceso digestivo rápido, a estar ligero, a mantenerse despierto, a la parque-
dad y a la mesura, de aquí que moralmente sea considerada buena. Por 

54 Porph., op. cit., 1, 47, 12-14: ἡ ἄψυχος καὶ λιτὴ τροφὴ καὶ πᾶσιν εὐπόριστος ἀφαι
ρεῖται ἡμᾶς, εἰρήνην παρασκευάζουσα τῷ τὰ σωτήρια ἡμῖν ἐκπορίζοντι λογισμῷ.

55 Filósofos como Platón (Phdr., 270 b-c.), Aristóteles (Pr., 1, 2; 4; 13;-15; 37; 48), 
Plutarco (Moralia, 2, 11: De tuenda sanitate praecepta; 12, 68: De esu carnium), Jám-
blico (VP, 16, 68; 24, 106-109), entre otros, trataron acerca de la alimentación.

56 Cf. Porph., Abst., 1, 52, 1-5: ἔτι δὲ οὐδὲ πρὸς ὑγείαν τὰ κρέα συντελεῖ, ἀλλὰ μᾶλλον 
τῇ ὑγείᾳ ἐμποδίζει. δι’ ὧν γὰρ ὑγεία ἀνακτᾶται, διὰ τούτων καὶ διαμένει· ἀνακτᾶται δὲ 
διὰ τῆς λιτοτάτης καὶ ἀσάρκου διαίτης, ὥστε καὶ ταύτῃ ἂν συμμείνειεν, “además, tampo-
co contribuye la carne para la salud, sino más bien impide la salud. Pues por los medios 
que la salud se recobra, por ellos también permanece: la salud se recobra por medio de 
una dieta sencilla y sin carne, de modo que también con ésta [sc. una dieta sencilla y 
sin carne] se conserva”.



120	 lejavitzer / dieta saludable, alimentos puros y purificación

el contrario, la alimentación cárnica, estimula los sentidos, provoca una 
digestión lenta, ocasiona que la pesadez y el sueño se apoderen del orga-
nismo.57 Más aún, la abstinencia de carne y la frugalidad hacen posible 
en mayor medida un desprendimiento de lo material y corpóreo a fin de 
acercarse a la divinidad58 y lograr la pureza de cuerpo y espíritu.59

bibliografía

Apicius, De re coquinaria, text. ét., trad. et comm. Jacques André, París, “Les 
Belles Lettres”, 1987 [1a. ed. 1974] (Collection des Universités de France, 
Guillaume Budé), xxxii + 234 págs.

Celsus, De Medicina, engl. trans. W. G. Spencer, London-Cambridge (Mass.), Wil-
liam Heinemann / Harvard University Press, 1948 (The Loeb Classical Library), 
3 vols.

Cerro Calderón, Gonzalo del, “Condicionamientos de la dieta mediterránea en la 
moral patrística”, en Aurelio Pérez Jiménez y Gonzalo Cruz Andreotti (eds.), 
Dieta mediterránea. Comidas y hábitos alimenticios en las culturas mediterrá-
neas, Madrid, Ediciones Clásicas, 2000 (Mediterranea, 6), pp. 103-124.

Galenus, Opera omnia, ed. cur. C. G. Kühn, Hildesheim-Zürich-New York, Georg 
Olms Verlag, 2001.

Grimal, Pierre, Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidós, 
1981.

Harris, Marvin, Vacas, cerdos, guerras y brujas, Madrid, Alianza, 2010.
Hippocrate, Du Régime, text. ét. et trad. Robert Joly, Paris, Les Belles Lettres, 1967.
Hippocrates, De mulierum affectibus i-iii, Oeuvres completes d’Hippocrate, vol. 

8, ed. E. Littré, Paris, J. B. Bailliere, 1853 (cd-rom, Thesaurus Linguae Grae-
cae).

—,	 v. II: Regimen in acute diseases; v. IV: Regimen, engl. trans. W. H. S. Jones, 
Cambridge (Mass.)-London, Harvard University Press / William Heinemann, 1967 
(The Loeb Classical Library).

Homer, The Odyssey, engl. trans. A. T. Murray, Cambridge (MA)-London, Harvard 
University Press / William Heinemann, 1919 [texto griego en versión digi-
tal, recuperado de https://www.hs-augsburg.de/~harsch/graeca/Chronologia/S_
ante08/Homeros/hom_od00.html].

Isidoro de Sevilla, Etimologías, text. lat., vers. esp., nts. e índ. José Oroz Reta y 
Manuel A. Marcos Casquero, Madrid, Editorial Católica, 1983 (Biblioteca de 
Autores Cristianos), 2 vols.

57 Cf. Porph., Abst., I, 27-28.
58 Cf. ibid., I, 54 y 57.
59 Cf. ibid., IV, 20.



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 109-121	 121

Lévi-Strauss, Claude, Mitológicas, tomo I, Lo crudo y lo cocido; tomo III: El 
origen de las maneras de mesa, México, Siglo XXI, 1997.

Lisias, Discursos (Areopagítico. Discurso de defensa sobre el tocón de un olivo 
sagrado), intr., trad. y nts. José Luis Calvo Martínez, Madrid, Gredos, 1988 
(Biblioteca Clásica Gredos, 122).

Palladius Rutilius Taurus Aemilianus, Opus agriculturae, ed. J. C. Schmitt, 
Leipzig, Teubner, 1898 [texto latino en versión digital, recuperado de http://
www.forumromanum.org/literature/palladius/agr.html].

Pliny, Natural History, engl. trans. H. Rackham (I-V, IX), W. H. S. Jones (VI-VIII), D. 
E. Eichholz (X), London-Cambridge (Mass.), William Heinemann / Harvard Uni-
versity Press, 1951, 1956, 1958-1963 (The Loeb Classical Library), 10 vols.

Porfirio, Sobre la abstinencia, trad., intr. y nts. Miguel Periago Lorente, Madrid, 
Gredos, 1984 (Biblioteca Clásica Gredos, 69).

Porphyre, De l’abstinence, intr. Jean Bouffartigue et Michel Patillon, text. ét. et 
trad. Jean Bouffartigue, Paris, Les Belles Lettres, 1977.


