
Catulo, c. 59. El castigo de Rufa
Catullus, c. 59. The Punishment of Rufa

Emilio Zaina
Universidad Nacional del Sur, Argentina

ezaina@criba.edu.ar

Resumen: El poema 59 de Catulo ha recibido escasa atención de la crítica 
especializada, probablemente por su apariencia fragmentaria y su obsce- 
nidad irremisible. También por el lugar que ocupa en la colección1 y por 
estar dirigido a una mujer de ínfima condición que aparece sólo una vez 
en todo el corpus. Sin embargo, los versos del c. 59 pertenecen con todo 
derecho al universo catuliano por su contenido2 y también por su técnica 
compositiva. 

Abstract: Catullus’ poem 59 has received minor attention from specialized 
critics, probably due to its fragmentary nature and wide obscenity. It is also 
so, because of the place that the poem occupies in the collection, as well as 
being addressed to an ill-reputed woman who only appears once in the whole 
corpus. Nonetheless, the verses from this poem belong completely to the Ca-
tullian universe, given its content and compositional technique.

Palabras clave: Catulo; c. 59; colección; obscenidad; técnica compositiva.
Keywords: Catullus; c. 59; Collection; Obscenity; Compositional Technique.
Recibido: 14 de septiembre de 2014 • Aceptado: 1 de febrero de 2016.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2016.33.2.710

Bononiensis Rufa Rufulum fellat,
uxor Meneni, saepe quam in sepulcretis

vidistis ipso rapere de rogo cenam, 

1 Skinner 1980a, p. 74: “a jumble of unrelated and curiously unfinishe verses”. 
Hubbard 1983, p. 220: “C. 52-60, which, while not without moments of inspiration, on 
the whole form a rather embarrassing grab-bag of doggerel and fragments at the end 
of the polimetry section”. Más acertada es la opinion de Quinn 1970, p. 262: “An ele
gantly structured epigram, rather than a lampoon”.

2 Si atendemos a algunos de sus aspectos temáticos más obvios, constatamos que el 
motivo del hambre reaparece en cc. 21; 23 y c. 23 (que se refiere a la pobreza de Au-
relio y su familia e, indirectamente, al hambre que soportan) y cc. 28.5 y 47.2. Podría 
añadirse la voracidad sexual y monetaria, según Richlin 1988, pp. 355-363. La práctica 
de la fellatio se reitera en cc. 10.12; 16.1,14; 21.8,13; 28.10; 37.8; 74.5 y 80 passim. 
Cito sólo aquellos poemas en que aparecen los verbos irrumare y fellare. Añado c. 80 
en el que no se citan dichos verbos, pero es obvia la actividad sexual que se lleva a 
cabo. El robo aparece en los cc. 12, 25, 29, 33, 42, entre otros poemas.

nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 97-107	 97



98	 zaina / catulo, c. 59. el castigo de rufa 

cum devolutum ex igne prosequens panem
ab semiraso tunderetur ustore.3

El poema presenta dos escenas sucesivas. La primera de ellas alude a 
las prácticas sexuales de Rufa y la siguiente describe el latrocinio de 
esa misma mujer y el castigo que el ustor le propina. De la segunda es-
cena han sido testigos frecuentes los destinatarios explícitos de la pieza 
(saepe … vidistis); la otra escena, que en la sucesión de los versos es la 
primera, introduce información novedosa para esos mismos destinatarios 
explícitos.4 El cuadro que el poema expone podría calificarse como ful-
gurante: una pira funeraria encendida, dos seres pelirrojos y otro con la 
cabeza rapada a medias.

1. Testas coronadas

Rufa era un cognomen usual en la Galia Cisalpina y también un epíteto 
referido a la coloración de la cabellera.5 Por supuesto, las dos posibili-
dades coexisten sin conflicto, si admitimos que los cognomina latinos 
aludían muchas veces a alguna característica distintiva de quien lo por-
taba. Por otra parte, el término rufa podía contener una carga semántica 
negativa, muy adecuada a la oprobiosa conducta de una mujer que fre-

3 Utilizo la edición de Goold, 1983.
4 Me refiero a los destinatarios en los poemas de Catulo, Zaina 2010, pp. 1-23.
5 En la colección de Catulo la referencia al cabello es recurrente, al punto que puede 

esbozarse un principio de clasificación. El rubio cabello de los héroes (flavus): Teseo, c. 
64.98 y Protesilao, c. 68.130. El cabello también rubio, flavua, de las mujeres mitológi-
cas: Ariadna, c. 64.63 y Berenice, c. 66.62 (podrían agregarse otras mujeres terrenales, 
si bien el adjetivo utilizado es candida, referido con más seguridad a la coloración 
de la piel, aunque el cabello no queda exento: la amiga que podría traer Fabulo en c. 
13.4; la enamorada de Cecilio en c. 35.8; Lesbia, c. 68.70, Quintia, c. 86.1); la costum-
bre de llevar largos cabellos por parte de los provincianos: la Gallia comata en 29.3 
y el hispano Ignacio, capillatus en c. 37.17. Los ancianos, naturalmente canos: Egeo, 
c. 64.224; las ancianas que pierden a sus hijos en la guerra en c. 64.350; Tetis, en c. 
66.70; un viejo en c. 68.124 y Cominio, en c. 108.1. El vello crecido de los exoleti: tal 
vez Furio y Aurelio, pero no queda claro en c. 16.10 y Vibenio en c. 33.7. La ausencia 
de vello, glaber, de los pueri que el amo, pronto a contraer nupcias, debe abandonar 
en c. 61.135. Sobre la diferencia entre capillus y pilus y capillatus y pilosus, se puede 
consultar en André 1991, pp. 212-213.



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 97-107	 99

cuentaba las tumbas.6 Con Rufulus la cuestión es parecida. Algunos es-
pecialistas pretenden que se designaba así a una clase de tribuno militar,7 
pero es mucho más natural considerarlo un diminutivo y una derivación 
de Rufa para describir a alguien también pelirrojo.8 

Por otra parte, el ustor, que en el poema se ocupa de los cuerpos de 
los difuntos, tiene la cabeza semirrapada, tal como la portaban los es-
clavos que habían cometido algún crimen. Rasurar la cabeza, marcar el 
cuerpo con signos o atenazarlo con collares escritos constituían diferen-
tes medios de escarmiento y también de identificación de los esclavos 
criminales.9 El poeta toma una parte del cuerpo y la pone de relieve, una 
técnica descriptiva usual en su colección10 que aquí se actualiza con el 
cabello de las testas de Rufa, Rufulus y el ustor. No hay ninguna sorpresa 
en las têtes couronées de c. 59 para un lector avezado que recuerde la 
nariz de Fabulo (c. 13), los dientes de Emilio (c. 97.5) o el pie de Lesbia 
(c. 68.70-71). Los teóricos de la literatura han señalado que éste es un 
dispositivo utilizado para lograr el effet de réel.11 En muy pocas ocasio-

6 Munro 1878, p. 134, observa que “rufus was a common term of reproach” y cita 
los siguientes pasajes en apoyo de su afirmación: Plaut., Asin., 2. 3.20; Tert., Heaut., 5. 
5.17, y Mart., 2. 32 y 12. 32.4.

7 Cf. Ellis 1889, p. 205, retomado por Thomson 1998, p. 345.
8 La paronimia es frecuente en Catulo: Veranius… Veraniolus c. 12.16-17; Cato, Ca-

tullum c. 56.3; Aufillenum … Aufillenam c. 100.1.
9 El hecho de que fuera semirasus permite suponer que era un esclavo fugitivo, cf. 

Apul., Met., 9.12: “frontem litterati et capillum semirasi et pedes anulati”. En Marcial 
8.75.9, inscripti alude a los esclavos públicos que estaban encargados de transportar ca-
dáveres. Extensa información puede hallarse en Jones 1987, pp. 139-155, y Gustafson 
1997, pp. 79-105. Sobre los collaria servorum fugitivorum, cf. Dessau 1906, inscripcio-
nes 8726-8733. Un pasaje lleno de interés se encuentra en la lex locationis de munere 
publico libitinario (AE, 1971, 0088) en el que se excluye a los esclavos marcados (neve 
stigmat(ibus) inscript(us) de las tareas funerarias. Por el contrario, Marcial, 8.25.9, des-
cribe el modo en que unos libitinarii tatuados transportaban un cadáver vil: “quattuor 
inscripti portabant vile cadaver”. Catulo está más cerca de Marcial cuando amenaza a 
Talo con escribir sobre su cuerpo con latigazos quemantes en c. 25.11: “tibi conscribilent 
flagella”. Sin duda, el castigo consistía en denunciar el latrocinio de Talo por medio de 
signos taraceados sobre su carne.

10 Cf. Zaina 1995, pp. 19-25.
11 “C’est la prédominance de la métonymie qui gouverne et définit effectivement le 

courant littéraire qu’on apelle ‘réaliste’… Suivant la voie des relations de contigüité, 
l’auteur réaliste opère des digressions métonymiques... Il est friand de détails synecdo-
chiques” explica Jakobson 1966, pp. 62-63.



100	 zaina / catulo, c. 59. el castigo de rufa 

nes Catulo se refiere a la entera superficie del cuerpo y a su contorno 
general. Prefiere, en cambio, tomar una de sus partes y colocarla en el 
centro de la escena, para exponerla a los ojos del lector. El effet de réel 
es un procedimiento próximo a la evidentia,12 un recurso retórico que 
tenía como propósito hacer surgir ante los ojos del receptor las imágenes 
descritas. Las cabezas rojizas de Rufa y de Rufulus y la cabeza semirra-
pada del ustor13 sobresalen visibles en virtud de un dispositivo descripti-
vo que inclusive es reforzado por medio del uso del verbo vidistis, en v. 
3. De este modo, los lectores alejados en el tiempo y en el espacio verán 
levantarse ante oculos la escena en la que tres seres de têtes couronées 
trajinan entre las tumbas de un cementerio antiguo.

II. El poema y las inscripciones sepulcrales

Vulpius consideró que era posible vincular el poema con un pasquín 
desplegado intra muros.14 Sin embargo, parece mucho más adecuado 
considerar que Catulo aprovechó la estructura de los epitafios para con-
cretar el escarnecimiento público de una mujer que frecuentaba las tum-
bas. Los poetas latinos vivían inmersos en un paisaje epigráfico sobre 
el que influían y por el que eran influidos.15 La detallada identificación 
de Rufa es un dato sorprendente que debió haber despertado sospechas 
entre los lectores.16 De hecho, los loci similes citados por la crítica espe-
cializada, constituidos por repetitivas y escuetas inscripciones parietales, 

12 Sobre evidentia o enargeia, cf. el artículo de Zanker 1981, pp. 297-311. 
13 Ustor, el encargado de atizar el fuego —ignis, v. 4— de la pira funeraria, se vincula 

por su etimología con el verbo uro, “quemar”. Usta era un pigmento rojo que se utilizaba 
para teñir, cf. Vitr., 7.11.2, y Plin., HN, 35.38. 

14 Vulpius 1710, p. 187: “Libelli in principes viros contumeliosi, editi ab hominibus 
audacibus, et iracundia elatis, Romae hoc tempore vocantur pasquinate”.

15 En un brevísimo artículo, Horsfall 1986, pp. 44-45, ofrece una perspectiva diferen-
te sobre el vínculo entre los poetas latinos y la epigrafía. Desde su punto de vista, los 
poetas canónicos vivían en un paisaje epigráfico que influía sobre ellos, por consiguien-
te también hay que buscar en los poetas del canon el influjo de la epigrafía sepulcral. 
El vínculo entre los cle y Catulo ha sido estudiado especialmente por Popova 1970, pp. 
312-366; Gómez Pallarès 1992, pp. 201-230, y Cugusi 1996, pp. 345-348. 

16 Varios especialistas señalan la detallada identificación de Rufa, pero no la relacio-
nan con las inscripciones sepulcrales. Por ejemplo, Thomson, op. cit., p. 345, y Fernández 
Corte y González Iglesias 2006, p. 600. 



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 97-107	 101

se parecen sólo en parte al c. 59:17 Saluia felat Antiocum cil IV 1427; 
Sabina fellas non bene facis cil IV 1485; Fortunata fellat cil IV 2275; 
Ionas cum Fileto hic fellat cil IV 2402; Rufa ita uale, quare bene felas 
cil IV 2421. A diferencia de los lacónicos mensajes de las paredes, que 
contienen nombres sin mayor especificación, verbos y poco más, Catulo 
se demora en indicarnos el gentilicio y el cognomen Rufa, además del 
nombre de su cónyuge. Estas señas de identidad son datos inusitados en 
una inscripción parietal, pero constituyen noticias naturales en un epita-
fio.18 La explosión epigráfica, que se dio entre los siglos i a. C. y iii de 
nuestra era,19 tuvo como fin principal salvar al nombre del olvido en una 
sociedad mayoritariamente escéptica respecto de la vida de ultratumba.20 
Catulo parece utilizar los recursos típicos de los epitafios durante la casi 
totalidad del verso que abre el c. 59 con el mismo objetivo que tenían las 
inscripciones sepulcrales de su época: conservar en la memoria de los 
vivos los nombres, aunque en este caso con el propósito de hacer visible 
y mantener viva la identidad de una mujer acusada de cometer atroci
dades entre las tumbas. Los cementerios, ubicados en las embocaduras 
de las ciudades antiguas, eran un lugar concurridísimo21 y las lápidas 

17 Citados, entre otros, por Baherens 1885, p. 289; Kroll 19685, p. 105, y retomados 
por Quinn 1970, p. 262.

18 Palmer 1891, pp. 7-8, propuso leer Rufuli en lugar de Rufulum: “Rufulum or ru-
fulum is generally read for rufum, and Bononiensis is taken as nominative. It is in my 
judgment certainly accusative (cf. 58, 5). We should therefore read rufuli, which is nearer 
rufum than rufulum is. L is often undistinguishable from i, and from one of the strokes 
of an, m, n, or u”. Los editores actuales de Catulo no consideran la conjetura de Palmer. 
Sin embargo, es lícita desde el punto de vista paleográfico y podría coadyuvar a sostener 
nuestra postura. Si añadiéramos la filiación —Rufa Rufuli— al gentilicio, el cognomen y 
la mención del cónyuge, tendríamos la identificación más completa de cualquiera de los 
personajes de Catulo. Si aceptáramos la lectio de Palmer, deberíamos mantener Bono-
niensis como nominativo y, en consecuencia, desestimar la posibilidad del incesto que 
percibe buena parte de los estudiosos del poema.

19 Además del clásico estudio de MacMullen 1982, pp. 233-246, cf. Meyer 1990, pp. 
74-96, y Woolf 1996, pp. 22-39.

20 Pikhaus 1987, pp. 159-188, ofrece pruebas y porcentajes del extendido escepticis
mo respecto de la vida en ultratumba que se constata en la epigrafía sepulcral.

21 A esto alude saepe … vidistis en vv. 3-4 y no a un mecanismo que convierte a los 
lectores del poema en blanco de insultos como supone Nappa 1999, pp. 329-335, que cree 
ver en el poema el mismo dispositivo que en cil IV 2360 y 4008. Aquello que Svenbro 
denomina “el paradigma pederástico de la escritura” no se constata en c. 59 sino, por 
ejemplo, en c. 37 donde el amante amenaza a los contubernales de la salax taberna con 



102	 zaina / catulo, c. 59. el castigo de rufa 

colocadas a la vera del camino tenían en su superficie une écriture en 
quête de lecteurs,22 apropiada para exponer a la vista de todos los pa-
seantes no sólo las virtudes de los difuntos, sino también las inconductas 
humanas.23 En una época en la que el estado no tenía en sus manos la 
administración completa de la justicia, la denuncia pública era una forma 
usual de venganza y los cementerios un sitio privilegiado para llevarla a 
cabo. Acusaciones de crímenes, latrocinios o expresiones de encono eran 
frecuentes en las inscripciones sepulcrales antiguas, circunstancia que 
Catulo utilizó para trazar su invectiva en contra de Rufa. 

¿Cómo conciliar la presencia del escazonte con la apertura “fune-
raria” del c. 59? La historia del coliambo está ligada a Hiponacte, un 
poeta satírico del s. vi a. C. y su uso en la epigrafía sepulcral latina, 
aunque atestiguado, es escaso.24 Es de mucho interés señalar que, antes 
de reconocer el verso como un escazonte, los lectores leemos las diez 
primeras sílabas como si se tratara de un trímetro yámbico y sólo cuando 
arribamos a las dos sílabas finales, coincidentemente con la aparición 
del brutal insulto implicado en el verbo fellat, advertimos que estamos 
ante un coliambo. Al menos esto es lo que percibía Marius Victorinus 
para quien alcanzaba con cambiar una sílaba para convertir un trímetro 
en un escazonte: “Fiat mutatu acenttu pro sedet sedit, erit claudus”.25 Es 
sabido que la forma métrica sepulcral que alcanzó mayor difusión hacia 
el final de la República fue el senario yámbico, un verso popular deri-
vado de la comedia, que permitía una cantidad de sustituciones en las 
cantidades inaceptables para el poeta neotérico.26 En cambio, el trímetro 

someterlos por medio de la escritura. Cf. Svenbro 1993, pp. 187-204, y Zaina 2009, pp. 
59-67.

22 De gran interés son los artículos de Corbier 1987, pp. 27-60 y 1991, pp. 114-116. 
El epitafio de Trimalción es un ejemplo famoso de los dispositivos para atraer la atención 
de los lectores caminantes. Aquellos transeúntes que desearan conocer la hora, necesaria-
mente debían leer su inscripción sepulcral. 

23 Cf. Kajanto 1968, pp. 185-186.
24 Sobre el uso del escazonte en las inscripciones sepulcrales latinas, cf. Galletier 

1922, pp. 281-282. 
25 Marius Victorinus 174 G. 2575 P. Cf. también Atilius Fortunatus 2673 P. 314 G.: 

“ac pro sedet, sedit erit scazon”. Ambos gramáticos toman como ejemplo el segundo 
verso del c. 52 de Catulo, un pequeño poema que, justamente, combina el tema de la 
muerte con la invectiva. 

26 Catulo utiliza el trímetro yámbico puro en cc. 4 y 29, y el trímetro yámbico que 
admite sustituciones en las sílabas iniciales del primero y tercer pie en c. 52. El metro se-



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 97-107	 103

“a la griega” fue utilizado, si bien de manera restringida, por un público 
romano sumamente cultivado para trazar versos sobre las tumbas.27 Los 
lectores del c. 59 leemos las diez primeras sílabas del verso de apertura 
como si se tratara de un trímetro yámbico, un metro adecuado, en manos 
del poeta neotérico, para una inscripción sepulcral.28 

El epitafio de Arquímedes, que Cicerón conservaba en la memoria, 
también estaba trazado en este metro:

... cuius ego quaestor ignoratum ab Syracusanis, cum esse omnino nega- 
rent, saeptum undique et vestitum vepribus et dumetis indagavi sepulcrum. 
tenebam enim quosdam senariolos, quos in eius monumento esse inscriptos 
acceperam, qui declarabant in summo sepulcro sphaeram esse positam cum 
cylindro.29

El pasaje de Cicerón proporciona una preciosa información sobre el 
uso del trímetro yámbico en la epigrafía sepulcral griega30 y sobre 
el conocimiento que los latinos tenían de esta práctica. Sin duda, los 
senariolos que el orador recordaba eran un dato cultural compartido por 
sus contemporáneos para quienes un epitafio bien podía estar construido 
con este metro.

pulcral más utilizado durante la época de Catulo fue el senario yámbico, nunca usado por 
el poeta neotérico seguramente a causa de las excesivas libertades y licencias prosódicas 
que esta forma popular, derivada de la comedia, permitía. Sobre el uso del senario en las 
inscripciones sepulcrales durante el periodo de la República, cf. el extenso y pormenori-
zado estudio de Massaro 1992, especialmente pp. 8-25.

27 Cf. Galletier, op. cit., p. 297.
28 En c. 59, la línea se revela como un coliambo hacia el final del verso, en tanto 

que la primera parte se comporta como un trímetro yámbico. Cada sección aludiría 
a diferentes esferas, la primera (Bononiensis Rufa Rufulum/i) funeraria, la segunda 
(fellat) satírica. La apertura del poema bien podría ser la de una inscripción sepulcral, 
en tanto que el verbo que clausura la línea, típico de una inscripción parietal, permanece 
encerrado, también por el comienzo del segundo verso (uxor Meneni), por las señas de 
identidad de Rufa. El mismo recurso es utilizado por Catulo en c. 95.1 que comienza 
como un hexámetro heroico (Annales Volusi) y finaliza con burlones yambos (cacata 
charta), cf. Morgan 2010, pp. 88-92.

29 Tusc., 5.64.
30 Sobre el uso del trímetro yámbico en la epigrafía funeraria griega, cf. Kantzios 

2005, p. 142. 



104	 zaina / catulo, c. 59. el castigo de rufa 

III. El poeta airado

Catulo utiliza las posibilidades que ofrece la escritura expuesta de los 
sepulcros para castigar la conducta de Rufa. En el marco de la tradición 
del poeta airado, elaborada por Arquíloco e Hiponacte, el poeta revela 
los crímenes del adulterio, la fellatio y el hambre desmesurada de una 
mujer que viola los tabúes del mundo de los muertos. El poema guarda 
un castigo interno para Rufa, un ajusticiamiento que, de nuevo, no pro-
viene de la administración estatal. El incinerador semirrapado a causa de 
sus crímenes, y probablemente por este motivo condenado a un trabajo 
ímprobo en las márgenes de la ciudad, es el encargado de la punición a 
las faltas de Rufa.31 Si Catulo sanciona por medio de la denuncia ver- 
bal, desde el lugar de superioridad que la tradición le concede al poe-
ta airado, el ustor apalea,32 desde su condición de igual o semejante, y 
mantiene en su estado de hambrienta desesperada a Rufa.33 El delega-
do por Catulo para aplicarle a la mujer el castigo por sus crímenes es, 
él mismo, un castigado por crímenes previos, tal como lo advierten los 
signos de su cabeza. Rufa concentra sobre sí acusaciones gravísimas: es 
una bustirapa34 sospechosa de cometer adulterio, además de trajinar en 
el cementerio como una moecha bustuaria. Su ajusticiador es otro mar-
ginal, un esclavo que ejerce la horrible tarea de ustor, una tarea que era 
inherentemente “sucia”. El incinerador de cadáveres ocupaba el punto 
más bajo de la escala de los que se dedicaban a los trabajos funerarios 
y, si bien colaboraba en limpiar la ciudad de la polución, él mismo era 

31 Baehrens, op. cit., p. 289, señala: “admodum graphice persequitur poeta furantis 
de rogo feminae imaginem: adstat illa anidos circumiciens oculos, uidet flammae late 
sparsae ui detrudi ex rogo panem (liba maxime inicere solebant: cil. III, 2919), adsilit 
detrusum captatura, a seruo ignes rogi custodiente baculi ferrei ictu feritur abigiturque 
mulier contempta ab homine contempto”. Lateiner 1977, p. 18, en la misma línea que 
Baehrens, define el castigo de Rufa como “a tiny universe of just retribution”.

32 Syndikus 1984, p. 287, señala las aliteraciones Rufa/Rufulum, saepe/sepulcretis, 
rapere/rogo, prosequens/panem y no tunderetur/ ustore que imita los golpes del ustor. 
Sobre las implicancias sexuales de tundo, cf. Adams 1982, p. 148, y Skinner 1980b, pp. 
306-307, quienes citan pertundo de c. 32.11 y recuerdan a Pertunda, la deidad que presi-
día la pérdida de la virginidad.

33 Baehrens, op. cit., p. 290, considera que los “ustores sumebantur ex seruis pes-
simis” y añade las referencias correspondientes: Cic., Pro Mil., 33, 90; Lucan., 8, 738, y 
Mart., 3, 93, 26.

34 Cf. Plaut., Pseud., 361.



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 97-107	 105

alcanzado por la mácula que, como una infección, se propaga cuando se 
pone en contacto con Rufa,35 la otra impura de la escena. Como si no 
fuera bastante, los citadinos son convocados como terceros para desem-
peñar el papel de cómplices del escarmiento a Rufa y, al mismo tiempo, 
todos los futuros lectores del libellus entregado a Cornelio para que dure 
plus uno saeclo. 

Bibliografía

Adams, N., The Latin Sexual Vocabulary, Baltimore, The Johns Hopkins University 
Press, 1982.

André, J., Le Vocabulaire Latin de L’Anatomie, Paris, Les Belles Lettres, 1991.
Baherens, Ae., Catulli Veronensis Liber, Leipzig, Teubner, 1885.
Bodel, J., “Dealing with the dead: undertakers, executioners and potter’s fields 

in ancient Rome”, en V. M. Hope y E. Marshall (eds.), Death and Disease in 
the Ancient City, London, Routledge, 2000, pp. 128-151.

Corbier, M., “L’écriture dans l’espace public romain”, en L’Urbs: Espace urbaine 
et histoire 1er siècle avant J.-iiie siècle aprés J.-C.: Actes du colloque interna-
tional organisé par le Centre national de la recherche scientifique et l’École 
française de Rome, Collection de l’École Française de Rome, Rome, Éco- 
le Française de Rome, 1987.

—,	 “L’écriture en quête de lecteurs”, en Literacy in the Roman World, Ann Arbor, 
1991.

Cugusi, P., Aspetti letterari dei carmina latina epigraphica, Bologna, Pàtron, 
1996.

Dessau, H., Inscriptiones Latinae Selectae, Berlín, Weidmann, 1906.
Ellis, R., A Commentary on Catullus, Oxford, Clarendon Press, 1889.
Fernández Corte, C., y J. A. González Iglesias, Catulo. Poesías, Madrid, Cáte-

dra, 2006.
Galletier, E., Étude sur la poésie funéraire romaine d’après les inscriptions, Pa-

ris, Hachette, 1922.
Gómez Pallarès, J., “Poetas latinos como escritores de cle”, cfc, 2, 1992, pp. 

201-230.

35 La práctica de la fellatio convierte a Rufa en impura: “oral sex was stigmatized as 
particularly reprehensible for the pollution it was thought to bring upon the performer” 
señala Richlin 1992, p. 27. Cf. también Williams 2010, pp. 218-224, en donde analiza 
el par purus/impurus en relación con el sexo oral. Por su parte, el ustor es también un 
personaje manchado. Los que manipulaban cadáveres contribuían a la higiene de las 
ciudades antiguas pero esa misma tarea los convertía en maculati. Entre quienes consi
deran la cuestión están: Bodel 2000, pp. 134-143, y Kyle 1998, pp. 155-160. 



106	 zaina / catulo, c. 59. el castigo de rufa 

Goold, G. P., Catullus, London, Duckworth, 1983.
Gustafson, M., “Inscripta in fronte: Penal Tattoing in Late Antiquity”, ca, 16/1, 

1997, pp. 79-105.
Horsfall, N., “Virgil and the inscriptions: a reverse view”, lcm, 11, 1986, pp. 44-

45.
Hubbard, T. K., “The Catullan Libellus”, Philol., 127, 1983, pp. 218-237.
Jakobson, R., Essais de linguistique générale, Paris, Éditions de Minuit, 1966.
Jones, C. P., “Stigma: Tattooing and Branding in Graeco-Roman Antiquity”, jrs, 

77, 1987, pp. 139-155.
Kajanto, I., “On the Freedom of Expression in Latin Epitaphs”, Latomus, 27, 

1968, pp. 185-186.
Kantzios, I., The Trajectory of Archaic Greek Trimeters, Leiden, Brill, 2005.
Kroll, W. C., Valerius Catullus. Herausgegeben und Erklä, Stuttgart, Teubner, 

19685.
Kyle, D. G., Spectacles of Death in Ancient Rome, London-New York, Routledge, 

1998.
Lateiner, D., “Obscenity in Catullus”, Ramus, 6, 1977, pp. 15-32.
MacMullen, R., “The Epigraphic Habit in the Roman Empire”, ajp, 103/3, 1982, 

pp. 233-246. 
Massaro, M., Epigrafia metrica latina di età republicana, Bari, Università di Bari, 

1992.
Meyer, E. A., “Explaining the epigraphic habit in the Roman Empire: the evidence 

of Epitaphs”, jrs, 80, 1990, pp. 74-96.
Morgan, L., Musa Pedestris. Metre and Meaning in Roman Verse, Oxford, Oxford 

University Press, 2010.
Munro, H. A. J., Criticisms and elucidations of Catullus, Cambridge, Deighton, 

1878.
Nappa, Ch., “Catullus 59: Rufa Among the Graves”, cp, 94/3, 1999, pp. 329-335. 
Palmer, A., “Catulliana”, cr, 5, 1891, pp. 7-8.
Pikhaus, D., “La poésie épigraphique en Cispadane”, en Cispadana e letteratura 

antica a cura del Dipartimento di Storia Antica dell’ Università di Bologna, 
Bologna, Deputazione di Storia e Patria, 1987, pp. 159-188.

Popova, Z., “Influence de Catulle sur Carmina Latina Epigraphica”, Ann. Univ. 
Sofia Fac. Lettres, 63/2, 1970, pp. 312-366. 

Quinn, K., Catullus: The Poems, London, MacMillan, 1970. 
Richlin, A., “System of Food Imagery in Catullus”, cw, 81, 1988, pp. 355-363.
—,	 The Garden of Priapus. Sexuality and Aggression in Roman Humor, New York, 

Oxford University Press, 1992. 
Skinner, M. B., Catullus’Passer: The Arrangement of the Book of Polimetric Po-

ems, Salem, Ayer, 1980a.
—,	 “Pertundo tunicamque et palliumque”, cw, 73, 1980b, pp. 306-307.
Svenbro, J., Phrasikleia. An Anthropology of Reading in Ancient Greece, Ithaca-

London, Cornell University Press, 1993. 



nova tellvs, 33/2, Enero-Junio de 2016, pp. 97-107	 107

Syndikus, H. P., Catull. Eine Interpretation, Darmstadt, Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, 1984.

Thomson, D. F. S., Catullus, Toronto, University of Toronto Press, 1998.
Vulpius, J. A., C. Valerius Catullus Veronensis et in eum novus commentarius, 

Patavii, Josephus Cominus, 1710.
Williams, C., Roman Homosexuality, New York, Oxford University Press, 2010.
Woolf, G., “Monumental writing and the expansion of Roman Society in the Early 

Empire”, jrs, 86, 1996, pp. 22-39.
Zaina, E., “La descripción del cuerpo de Lesbia”, Faventia, 17/1, 1995, pp. 

19-25.
—,	 La materialidad de la escritura en los poemas de Catulo, Amsterdam, Hakkert, 

2009.
—,	 “Catulo: cc. 1,5 y 16. El lector, los antilectores y el público”, Maia, 62/1, 2010, 

pp. 1-23.
Zanker, G., “Enargeia in the Ancient Criticism of Poetry”, RhM, 124, 1981, pp. 

297-311.


