
Μοῖρα en Homero1

Μοῖρα in Homer

Joaquín Venancio Flores González
Universidad de la República, Uruguay 

renajuaco@hotmail.com

Resumen: En este escrito intento ofrecer una comprensión general de la no-
ción de μοῖρα tal como la hallamos en Homero, contemplando y reuniendo 
sus varios significados específicos. El centro de interés está en la inscripción 
de μοῖρα en la moral homérica: μοῖρα gravita en torno a la noción más gene-
ral de límite de los seres, o τιμή, al igual que ὕβρις, νέμεσις, αἰδώς, τίσις, δίκη, 
θέμις y muchos otros.

Abstract: In this paper I intend to provide a thorough understanding of the 
notion of μοῖρα as we find in Homer, one that contemplates and gathers its 
several specific meanings. The focus is on the registration of μοῖρα in Ho-
meric moral: μοῖρα gravitates around the more general notion of limit beings, 
or τιμή, like ὕβρις, νέμεσις, αἰδώς, τίσις, δίκη, θέμις and many others.

Palabras clave: μοῖρα; Homero; moral; significación.
Keywords: μοῖρα; Homer; Morality; Significance.
Recibido: 18 de febrero de 2015 • Aceptado: 17 de septiembre de 2015.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2015.33.2.734

Algunos problemas 
 

Al consultarse un diccionario acerca de una palabra griega, se encuen-
tran una serie de significados diferentes. Muchas veces se concibe al 
punto la relación entre ellos. El examen de la relación permite, por un 
lado, una explicación histórica de los distintos significados. Por otro, su-
giere la reconstrucción mental de una idea viva —una unidad detrás de 
la pluralidad, que existe no sólo en forma de significados sino también 
en forma de valor: produce en los hablantes, en última instancia, un de-
seo o un temor, un sí o un no.

Para μοῖρα hay a primera vista estos significados principales: desti-
no, Destino, parte, muerte. Lo mismo para αἶσα, sinónimo fiel de μοῖρα. 
Pero así se supone que lo que se entiende por “parte”, por ejemplo, al-
canza a captar lo que implicaba y justificaba cierto tipo de empleo del 

1 Expongo brevemente lo que considero más importante de un largo estudio titulado 
“Destino y μοῖρα en Homero”. Aquél contiene numerosas argumentaciones, explicacio-
nes y referencias que aquí suprimo. 

nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 47



48	 flores gonzález / μοῖρα en homero

término en Homero. El hecho es que si se examina cada uso de μοῖρα en 
dicho autor, teniendo en mente su posible relación de significado con los 
otros significados del vocablo y su familia, se percibe una continuidad 
entre los diferentes significados y μοῖρα se reduce, en último lugar, a 
una noción unitaria. Es aquella unidad viva a la cual me refería. No digo 
que podamos sentirla en su plenitud, sino que podemos vislumbrar que 
existe.

Destino

Ya sea que se consideren los poemas de Homero como la composi-
ción de un poeta único (uno para Ilíada, otro para Odisea) o como el 
resultado de un largo proceso de fijación, acumulativo, de incontables 
composiciones-performance (es decir, ya sea que se parta de afinidades 
neoanalistas, ya de oralistas, respectivamente), hay en ellos elementos 
previos a su composición y elementos específicos de la composición. 
Por ejemplo, no sólo existe un repertorio de fórmulas, sino también uno 
de temas y motivos (e. g. cólera, abstención del combate, juegos fúne-
bres, etcétera). Incluso los elementos fundamentales de la fábula de los 
poemas pueden considerarse tradicionales, anteriores a los poemas mis-
mos, como la historia de Aquiles. Así puede leerse la predeterminación 
muchas veces constatada de los hechos de los héroes, y leída en μοῖρα. 
La tradición deviene, en lenguaje épico, destino. La tradición ofrece, 
por ejemplo, un nombre, una situación y una serie de sucesos relaciona-
dos con él. Lo relativo a Aquiles y lo relativo a Odiseo, ¿cuántos aedos 
lo han cantado?2 Quizás siempre lo han hecho de forma diferente, pero 
respetando determinadas esencias, esto es, respetando lo inviolable para 
que Aquiles sea Aquiles y Odiseo, Odiseo. Los poemas dicen: es μοῖρα 
para Aquiles morir en Troya. Nosotros entendemos: es el destino de 
Aquiles. Pero los poemas dicen, más bien: Aquiles muere en Troya, que 
en parte eso es ser Aquiles. 

La consideración del destino como un elemento poético fue sugerida 
por H. Fränkel (1975, pp. 57-58), y más recientemente por G. Nagy 
(1999, caps. 2 y 15), W. Kullmann (1984, pp. 13-14), E. Bakker (Bakker 

2 Sobre la complejidad del procedimiento homérico en la manipulación de la tradi-
ción, cf. Finkelberg 2003. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 49

& Kahane 1997, pp. 32-33). Según esos autores, la propia noción de 
héroe épico está estrechamente ligada a lo que llamamos destino. El 
destino de un héroe se reduce a su propia individualidad o su existencia; 
el amor fati del héroe es su propia heroicidad; la libertad del héroe está 
por fuera de su heroicidad. Ahora bien, esa reciente tendencia a reducir 
el destino homérico a un fenómeno poético debe ser contrarrestada por 
una comprensión más abarcadora del significado de μοῖρα. La noción de 
μοῖρα es más amplia que la épica. Si es posible comprender el destino 
homérico como un fenómeno poético,3 es de todos modos preciso tener 
en cuenta el sistema de creencias que lo posibilitan. La idea de la prede-
terminación de los seres surge de una creencia profundamente arraigada 
en la moral arcaica. 

Parte

La palabra μοῖρα se construye de una raíz (*smer-, cf. μείρομαι; lat. me-
reo; μόρος; μέρος; ἀμέρδω; ἄμμορος) que expresa la idea de ‘repartición’.4 
Muchas veces podemos traducir μοῖρα como ‘parte’. Por ejemplo, los 
aqueos en la orilla “tienen una poca μοῖρα de terreno” (Il. 16.68).5 O la 
noche está avanzada, “pasó en más de dos μοῖραι, todavía resta una ter-
cera μοῖρα” (Il. 10.252-253). En la primera νέκυια Odiseo dice a Aqui-
les que Neoptolemo, destruida Troya, “teniendo (su) μοῖρα y una noble 
recompensa, se embarcó en la nave”. Μοῖρα puede traducirse, ahí, como 
‘parte (de botín)’. Lo mismo ocurre con αἶσα en Il. 18.327, Od. 5.40 y 
13.138 (ληίδος αἶσα, ‘de botín’). En Od. 4.97-99, Menelao se lamenta 
ante Telémaco: “Ojalá habitara yo en los palacios teniendo sólo una ter-
cera μοῖρα (de las riquezas que obtuve), y estuvieran a salvo los varones, 
los que entonces perecieron en la vasta Troya”. En una decena de pasa-
jes de la Odisea el término μοῖρα parece referir una porción de carnes 
en el banquete: 3.65-66, 20.279-280, 20.293-294, 15.140, 19.423, 8.470, 

3 J. García Blanco y L. M. Macía Aparicio escriben, en la “Introducción” a su ex-
celente edición de Ilíada: “la idea de destino es una elaboración literaria” (1991, t. I, 
p. CLXXXIII).

4 Algo similar es válido para αἶσα. Su raíz, *ai- (cf. toc. B aitsi ‘dar’; osc. aeteis ‘parte 
(gen.)’; αἴνυμαι; αἰτέω; αἴτιος; ἔξαιτος), relaciona las nociones de ‘parte’, ‘dar’ y ‘tomar’.

5 Las traducciones son mías. 



50	 flores gonzález / μοῖρα en homero

14.448, 17.258, 17.334-335, 20.260. En la mayoría de éstos, μοῖρα es 
objeto de los verbos λαγχάνω, ἔχω, δατέομαι y νέμω. Es decir, μοῖρα se 
obtiene, se tiene, se distribuye, se reparte. Es importante esto: la porción 
de carne que el comensal percibe es considerada no sólo materialmente 
sino también moralmente; la parte que obtiene de las carnes constituye 
la dignidad del comensal. Μοῖρα tiene, pues, un sentido más concreto (y 
más moral) que el muy abstracto (y neutro) que primero suponemos: es, 
en todo caso, ‘parte que se percibe como resultado de una repartición y 
que corresponde al valor de quien la percibe’. En todo Homero, sólo en 
los dos primeros empleos del término, que cité en este párrafo, parece 
imposible entender μοῖρα con este sentido, y debe entenderse uno más 
tardío (no digo que esos versos sean posteriores).6

Muerte

Es previo a casi toda interpretación histórica el hecho de que μοῖρα 
en Homero significa también algo así como ‘muerte’.7 En la fórmula 
θάνατος καὶ μοῖρα ‘muerte y μοῖρα’, por ejemplo, y sus variaciones y 
ampliaciones, la conjunción no acumula sino más bien identifica los dos 
términos. Θάνατος y μοῖρα pueden alcanzar a un héroe o arrebatarle los 
dos ojos. ¿Muerte y μοῖρα juntas lo hacen? Sospecho que la dualidad del 
acto debe ser considerada a partir del concepto de causa formal más que 
del de causa eficiente. Hay una suerte de comunicación, en el sentido 

6 Cf. también αἰδούς μοῖρα en Od. 20.169-171 y ἐλπίδος αἶσα en Od. 16.101. Por 
último, ἐν καρὸς αἴσῃ en Il. 19.378. 

7 Digo “también” evitando la urgencia de la solución del problema de saber si: 
a) μοῖρα significa a veces ‘destino’, a veces ‘parte’, a veces ‘muerte’, o b) μοῖρα sig-
nifica siempre las tres cosas, aunque unas ocasiones bajo un aspecto y otras bajo otro, 
nunca dejan de estar presente en algún grado todos. Digo “algo así como ‘muerte’ ” 
para intentar salvar el problema que supone considerar a la muerte como una noción 
universal, siempre igual a sí misma en todo tiempo y espacio, correlato de una reali-
dad independiente del hombre. La muerte en Homero es otra muerte que la nuestra, es 
evidente pero no debe olvidarse. Como bien observa Benveniste, en “Problèmes de la 
reconstruction sémantique”: “Dans l’appréciation des différences de sens qui intervien-
nent entre les membres d’un ensemble formellement lié, le linguiste est toujours enclin 
à se guider inconsciemment sur les catégories de sa propre langue. De là des problèmes 
sémantiques qui se ramènent, tout bien considéré, à des problèmes de traduction” (1966, 
p. 291).



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 51

platónico, entre θάνατος y μοῖρα. Cf. Il. 3.101-102, Il. 17.478 = 672 
= Il. 22.436, Od. 21.24 (φόνος καὶ μοῖρα), Il. 5.82-83 = 16.333-334 = 
Il. 20.476-477, Il. 21.110, Il. 16.844 ss., Il. 24.130-132. Cf. el genitivo 
en μοῖρα θανάτοιο ‘μοῖρα de muerte’ y variantes, en Od. 17.326-327 
(cf. Il. 2.834), Od. 2.98-100, Od. 19.144-145, Od. 24.134-135; αἶσα 
θανάτοιο en Il. 24.428 y 24.750. También el vocablo μόρος se identifica 
con θάνατος, en Od. 9.61 y 11.409; cf. Il. 3.101-102, Il. 21.133, Od. 
1.166, Il. 18.465; ὠκύμορος en Il. 1.352-354, Il. 18.95-96, Il. 1.414-418, 
Od. 1.267, Od. 4.346, Od. 17.137. Algunos otros términos asocian a las 
nociones de ‘destino’ (?) y ‘muerte’. Cf. κήρ en Od. 22.14, Od. 15.275-
276, Od. 22.382, Od. 24.127, Od. 3.242, Il. 8.68-74 (κήρ θανάτοιο), Il. 
23.789 (cf. ss., μοῖρα), Il. 9.411-412 (cf. μοῖρα κακή en Il. 13.602), 
Il. 18.115-121; cf. Il. 18.535-560; φόνον καὶ κῆρα en Il. 2.352 y Od. 
8.513; κῆρες θανάτοιο en Il. 2.302, Od. 11.171, Il. 2.834 = Il. 11.332, Il. 
16.687, etcétera. Se ve, en esos versos, que los atributos y complementos 
de κήρ, θάνατος y μοῖρα son en cierta medida intercambiables (μέλαινα, 
κακή, θανάτοιο, etcétera); hay una suerte de sistema de atributos o epí-
tetos que se aplica parejamente a un conjunto de términos, identificán-
dolos. Pertenece al mismo πότμος (aunque, al igual de κήρ, tiene en 
Homero más de ‘muerte’ que de ‘destino’): Il. 2.359, Il. 8.52, Il. 18.96, 
Il. 20.335, Od. 4.190, Od. 4.561, Od. 4.714, Od. 5.308, Od. 11.197, Od. 
11.389, Od. 14.274, Od. 22.416, Od. 24.22, Od. 24.31, Od. 24.461, etcé-
tera, aunque véase Od. 10.245 (no ‘muerte’, más bien ‘destino’ (?)). Cf. 
también el vocablo οἶτος, a veces ‘muerte’ (Il. 3.417, Il. 8.34 = Il. 8.354 
= Il. 8.465, Od. 13.384) y a veces ‘conjunto de cosas que ocurren a uno 
en la vida’ (como en Od. 8.489-491, 577-578, Od. 1.350 e Il. 9.563). 

En conclusión: no sólo sucede que μοῖρα expresa, además de algo así 
como ‘destino’, la idea de ‘muerte’, sino que los términos en que se lee 
con mayor o menor claridad la noción de ‘destino’ expresan también la 
de ‘muerte’. μοῖρα, αἶσα, μόρος, κήρ, πότμος y οἶτος son voces que ha-
bitan en ambos territorios. Es decir, hay una estrecha relación lingüística 
entre el destino y la muerte, y las dos nociones son solidarias. Pues bien, 
¿el sentido de ‘muerte’ en estos términos se deriva del de ‘destino’? ¿Y 
estaremos satisfechos con sólo decir que el valor de ‘muerte’ en μοῖρα 
es derivado del de ‘destino’? En general los diccionarios (e. g. Liddell-
Scott-Jones) así lo afirman, pero es consabido que la separación en ítems 
numerados y discretos, que son los diferentes significados de una entra-
da, es esquemática y está orientada hacia la rápida comprensión; pero 



52	 flores gonzález / μοῖρα en homero

que una unidad subyace a la pluralidad, una que escapa a los dicciona-
rios como el espíritu a la letra. Hay una relación entre ‘muerte’ y ‘parte’ 
más allá de la derivación de ‘destino’ hacia ‘muerte’.8

La razón de la hipotética asociación de ‘muerte’ y ‘destino’ es eviden-
te. El destino es inevitable y la muerte es inevitable, es esencial al mor-
tal. Constituye positivamente la definición del hombre y negativamente 
la del dios. En principio, sólo en principio, en Homero no hay hombres 
inmortales. Véanse, por ejemplo, los razonamientos a fortiori de Aquiles 
en Il. 21.106-110 y 18.115-121. Pero éste es un punto en realidad pro-
blemático para los poemas homéricos, que deben lidiar incómodamente 
con él.9 Ganimedes es raptado por Zeus (Il. 20.232-235), al igual que 
Clito por Aurora (Od. 15.250). Ino Leucotea participa (ἔμμορε) de la 
τιμή de los dioses (Od. 5.333). Calipso ofrece la inmortalidad a Odiseo 
(Il. 5.135-136, Od. 7.256-257). Proteo anuncia a Menelao su futuro en el 
campo Elíseo (Od. 4.561-569). En este último pasaje, ilustrativo, la opo-
sición no es entre a) morir y b) ser enviado al campo Elíseo, sino entre 
a) morir en Argos y b) ser enviado al campo Elíseo. La primera oposi-
ción sería disruptiva, pondría en evidencia la inmortalidad de un mortal. 
El circunstancial ‘en Argos’ introduce funcionalmente la ambigüedad: 
por él, se oponen a) pasar el resto de la vida en Argos, y b) pasar el 
resto de la vida en el campo Elíseo. El pasaje evita establecer claramente 
la adquisición de inmortalidad de Menelao. En el campo Elíseo, “la vida 
resulta facilísima para los hombres”. Se trata de una vida parecida a la 
vida en Argos o en cualquier lado, pero eximida de las cuitas cotidianas 

8 El hecho de que vocablos como πότμος, κήρ, οἶτος, que no se asocian etimoló-
gicamente con una idea de ‘repartición’, signifiquen, al igual que μοῖρα y αἶσα, tanto 
‘destino’ como ‘muerte’ no es automáticamente una refutación de que hay una relación 
primordial entre ‘muerte’ y ‘parte’. La evolución de las lenguas y los poemas es mucho 
más compleja que eso. Siquiera la analogía nos permite proponer que la evolución se-
mántica de μοῖρα se trasladó a la de otros términos, etcétera. 

9 Excluyo de mi consideración esa otra especie de inmortalidad ya no biológica sino 
‘moral’ (cf. Bakker 2002): la inmortalidad del nombre, la inmortalidad de la Idea (Un-
tersteiner 1972, p. 106), por medio de, por ejemplo, el canto (cf. Píndaro, passim). La 
idea está presente en numerosos pasajes homéricos, e. g. Od. 24.93-94. Como propone 
Nagy en el cap. 10 de The best of the Achaeans, la oposición entre la mortalidad del 
hombre y la inmortalidad conferida por el canto puede verse como paralela a la oposi-
ción entre la naturaleza y la cultura. Por lo demás, la inmortalidad ‘cultural’ de Aquiles 
depende necesariamente de su muerte en Troya. Para él, en cierto sentido, vivir es morir 
y morir es vivir. Cf. las reflexiones de Nikolaev 2007, sobre todo p. 171. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 53

del hombre, como el frío y la lluvia (que pueden ser entendidos como 
símbolo del tiempo). En Homero la inmortalidad de algunos mortales 
nada más es afirmada como tal en casos de irrealidad (como el de Odi-
seo). En la realidad, no es posible para el discurso homérico afirmar 
la inmortalidad de un hombre con palabras claras como éstas sino que 
debe oscuramente decirse que el hombre habita entre los inmortales, o 
participa (μείρομαι) de la τιμή de los inmortales, o es enviado al campo 
Elíseo donde la vida es facilísima para los hombres. La inmortalidad 
sólo es sugerida, permanece silenciada. La negación de la muerte pare-
ce ser un problema indoeuropeo; Homero intenta resolverlo, lo oculta 
cuanto puede.10 Algunos casos que pueden ser vistos como sobrepa-
samientos de la muerte significan de hecho la necesidad de la muer-
te para el mortal. Son excepciones que confirman la regla: Admeto y  
Alcestis mencionados en Il. 2.714-715, 23.289, 391 y 542, o Cástor 
y Pólux en Od. 11.303-304. Nótese que se trata de una tendencia casi 
puramente odiseica, y sin embargo relativa a creencias más arcaicas; 
también la coloración de la muerte es un impulso más que nada odiseico.

Olvidan esto las opiniones que, en la búsqueda de la solución al dis-
cutido problema de si μοῖρα (como sinónimo de ‘destino’) es idéntica 
o diferente a Zeus, identifican μοῖρα con Zeus. Para empezar, μοῖρα 
designa también algo como ‘muerte’. Zeus no. Μοῖρα designa porciones 
de carne en un banquete, y Zeus no. Precisamente, μοῖρα tiene alguna 
asociación con el destino a causa de la noción de parte, ajena a la esen-
cia de Zeus.11 

Comúnmente se entiende que el sentido último de μοῖρα es ‘porción’ 
o ‘parte’, y que los otros, como ‘destino’ o ‘muerte’, también significan 
en último término ‘porción’, es decir que se reducen o se explican dia-
crónicamente por aquél. Es común entonces ver que, en lugar de decir 
“el destino de Troya”, por ejemplo, los filólogos dicen “la porción de 
Troya”, jugando con las palabras de las lenguas modernas y usándolas 
en la manera antigua, e. g. Nilsson llama a la muerte “the last and inevi-
table portion” (1949, p. 169). Es correcto que los distintos significados 
que nosotros encontramos reunidos en la misma palabra, μοῖρα, no de-
ben ser separados por cortes tan tajantes como los que la multiplicidad 

10 Cf. Burkert 2007, p. 26. 
11 Es interesante, sobre esto, Otto 2003, pp. 138 ss., cf. Untersteiner 1972, pp. 111-

112.



54	 flores gonzález / μοῖρα en homero

de voces castellanas o modernas sugieren; los límites son difusos, hay 
continuidad entre uno y otro. Pero reducir todos los significados a uno 
de ellos, como ‘parte’, es innecesario. La reducción puede ser otra.

En cuanto a la relación entre ‘destino’ y ‘muerte’, los dos significados 
no pueden ser completamente separados, siempre que primitivamente 
el uno significa el otro. Los dos significados se especializan conforme 
evoluciona la palabra; previamente a esta especialización, la distinción 
entre los dos es, en el caso de moira, ficticia.

μοῖρα 

En los intersticios de los significados se deja ver la noción general. Ésta 
se indica por la idea de ‘porción’. —¿Porción, se dirá, solamente? Varias 
hipótesis han sido propuestas sobre cuál es el objeto primario de esa por-
ción. No las discutiré en este resumen. Cornford (1957) propone, como J. 
Harrison en Themis, que μοῖρα designa primordialmente una distribución 
espacial. El estudio de Cornford es valioso, pero su solución es innecesaria 
y su totemismo grosero. ‘Parte’ es, según esa hipótesis, ‘parte (de territo-
rio)’. Nilsson, por su lado, entiende que el significado primario de μοῖρα 
es ‘porción (de vida que a cada uno le cae)’. El concepto concreto de vida 
implicado por esa formulación es insostenible. Otros han supuesto que 
el significado primario es ‘porción (de carnes de la víctima de un sacrifi-
cio)’. Es una hipótesis interesante. Se documenta, de misma raíz, el hitita 
mark- que designa la repartición de las carnes de una víctima sacrificial.12 
Recientemente J. Bremmer propuso que los dioses del destino, Μοῖρα, 
Aἶσα, Kήρ, δαίμων, incluso νόμος, todos significaban, o habían significa-
do, también, ‘repartición’, pero una repartición concreta: relaciona Kήρ, 
por ejemplo, con el verbo κείρω ‘cortar’: “The Greeks apparently derived 
their ideas about fate from sacrifice, the occasion in life where portions 
were cut and distributed”.13 Parece hacer sentido que μοῖρα se derivara, 
por metonimia, de la repartición sacrificial a la repartición general que 
parece al fin significar, como si el hombre fuera un comensal en el litúrgi-
co banquete que es la vida. Pero carecemos de pruebas sólidas para esto. 

12 Cf. διαμοιρᾶν en Od. 14.434.
13 Bremmer 2007, p. 138. De todas formas las etimologías aquí mencionadas no 

deben ser tomadas como tan certeras. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 55

Además, μοῖρα como ‘parte (de carnes repartidas)’ aparece solamente en 
la Odisea. 

Propongo que μοῖρα se refiere ante todo a la repartición de τιμή. 
Cuando μοῖρα significa ‘parte’ no lo hace bajo un aspecto estático sino 
bajo un aspecto dinámico. La ‘parte’ o ‘porción’ es concebida en esen-
cial relación con el acto por el cual llega a ser. La parte es, fundamental-
mente, una parte que se obtiene; resulta de una repartición. 

Nótese, a propósito, que μοῖρα y αἶσα pueden ser objeto del verbo 
λαγχάνω en varios sentidos: cuando significan algo así como ‘parte (de 
botín)’, cuando algo así como ‘destino’, cuando ‘muerte’, o cuando se 
refieren a τιμή, como en Il. 15 (vide infra). Por lo tanto, el verbo λαγχάνω 
se asocia con μοῖρα y αἶσα en un sentido más profundo y unitario que 
el de sus diversas especificaciones. La unidad misma de los significados 
de μοῖρα es señalada por la asociación de todos ellos con λαγχάνω. El 
mismo carácter esencialmente dinámico de μοῖρα se observa de αἶσα, en 
cuya etimología aparecen unidas las dos nociones: la de ‘porción’ y la 
de ‘tomar’. Lo mismo sucede con δαίμων (cf. δαίoμαι, véase Chantraine 
1968, s. v.).

La ‘porción’ que μοῖρα implica es, pues, ‘porción recibida’, ‘porción 
dada’, ‘porción tomada’.14 Tal porción es ya bastante concreta: es parte 
de valor. μοῖρα está cargada de un fuerte componente moral —es decir, 
sagrado.15 La parte de las cosas es la parte que corresponde a ellas; es la 
parte que les es debida y que las define en tanto cosas, ya que el valor 
arcaico es definitorio de la cosa (lo que a las cosas es debido es idéntico 
a lo que las cosas son). La muerte es parte del hombre en cuanto define 
su esencia, y corresponde moralmente a él.  Por la muerte, el hombre es 
especie inferior entre los seres, en comparación a los dioses; la muerte 
hace al hombre un ser lamentable, además de que incluso la vida lo hace 

14 Benveniste 1966, p. 317: “ ‘Prendre’ et ‘donner’ se dénoncent ici, dans une phase 
très ancienne de l’indo-européen, comme des notions organiquement liées par leur pola-
rité et susceptibles d’une même expression”. Cf. Mallory & Adams 1997, p. 224: “it is 
frequently the case in IE that words meaning ‘give’ or ‘take’ often develop the opposite 
meaning”. Ocurre por ejemplo con νέμω ‘distribuir’, de raíz *nem- ‘tomar’. A partir de 
esta identidad tal vez se explique la identidad de μοῖρα y αἶσα, dos de las palabras más 
sinonímicas en Homero: etimológicamente, μοῖρα apunta a la repartición como el acto 
de dar; αἶσα se refiere quizá a la repartición como el acto de recibir, de tomar. 

15 Cornford es quien mejor comprendió la esencia moral de μοῖρα, su estudio es por 
eso valioso.



56	 flores gonzález / μοῖρα en homero

lamentable, como lamenta el tópico. Por cierto que tal valor no debe ser 
pensado de acuerdo con la noción de valor moral de nuestros siglos; se 
identifica profundamente, en cambio, con lo sagrado. 

En Il. 15.185-195, Poseidón se queja: 

¡Oh!, por más que [Zeus] sea ἀγαθός habló con soberbia, si (dijo que) a mí, 
que soy igual a él en cuanto a τιμή (ὁμότιμον), me sujetaría por la fuerza 
en contra de mi voluntad. Pues tres hermanos somos los hijos de Cronos, a 
quienes engendró Rea: Zeus y yo, y el tercero Hades, que gobierna a los que 
están bajo tierra. Todas las cosas fueron repartidas (δέδασται) entre tres, y 
cada uno obtuvo una parte (ἔμμορε) de τιμή. En efecto, a mí me tocó habi-
tar siempre el canoso mar, cuando se agitaron las suertes; Hades obtuvo las 
oscuras tinieblas, y Zeus obtuvo el vasto cielo en el aire y las nubes. Pero 
la tierra, luego, es común a todos, y el grande Olimpo. Por tanto, de ningún 
modo viviré según las φρένες de Zeus; que permanezca tranquilo, aunque 
sea fuerte, en su tercera μοῖρα (τριτάτῃ ἐνὶ μοίρῃ). 

La μοῖρα τιμῆς de que Poseidón habla no es en esencia un distrito o 
una provincia de la naturaleza, como piensan Harrison, Cornford y quie-
nes los siguen; no es espacial, no es un sector físico del mundo. Sí es 
aquí todas esas cosas, pero accidentalmente, no por definición (así como 
tampoco μοῖρα es por definición divisible en tres). Más profundamente 
lo repartido es el valor. Los estudios totemísticos exponen ante nuestros 
ojos con claridad la idea de un valor que se distribuye, y en ello son 
un aporte muy valioso para el nuestro; pueden constituir sin embargo un 
riesgo si pretendemos establecer un paralelismo más preciso o concreto 
entre Australia y Grecia. Harrison y Cornford se exceden en eso. No es 
necesario pensar en una repartición de la naturaleza, trasunto de una es-
tructura de tribus, fratrías y clanes, como explicación siempre válida de 
toda repartición. La hipótesis de que el significado primitivo de μοῖρα 
es ‘parte de valor’ ofrece una explicación, por reducción, a la multiplici-
dad de las hipótesis: tanto una parte de tierra cuanto una parte de víctima 
sacrificial son instancias de una parte de valor. 

No hay entre μοῖρα σπλάγχνων ‘μοῖρα de entrañas’ y μοῖρα τιμῆς 
‘μοῖρα de τιμή’ una diferencia esencial. Véase Pi. N. VII.40-43; Pae. 
VI.117-120 (cf. Nagy 1999, cap. 7); escolio a Edipo en Colono 1375 (Fr. 
3, West); Hes. Op. 134-139; Himno a Deméter 310-312; Hes. Th. 536 
ss. Véase también, acerca del carácter moral de la distribución propia 
del banquete (asociado léxicamente con la repartición: δαίς, δαίομαι), 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 57

el capítulo 11 de The best of the Achaeans (“A dais, then, is a ‘division’ 
not only of meat portions (a feast) but also of the timaî that go with them 
(a sacrifice)”); Il. 9.70-73; Il. 1.458-471, cf. Il. 1.602, Il. 2.430-431, Il. 
7.319-320, Il. 23.56; sobre todo, Il. 7.320-322, Il. 19.179-180. Entonces, 
cuando leemos acerca de la μοῖρα de un héroe en un banquete, es su 
valor el que está sobre la mesa. 

Por lo demás, si en un estadio determinado de la lengua encontramos 
para un término una pluralidad de significados, éstos no deben ser expli-
cados unos a partir de otros. Si en un tiempo t μοῖρα significa ‘destino’, 
‘muerte’, ‘parte’ (lo cual no afirmo en sentido estricto), no es legítimo 
pensar que ‘destino’ y ‘muerte’ se derivan de ‘parte’, por ejemplo, y que 
ese sentido originario de ‘parte’ es idéntico al que coexiste con ellos, 
como forma no marcada, en t. Más bien el problema se plantea de re-
construir un significado anterior a todos esos, especializados, y anterior 
al tiempo t; un significado que no tiene por qué equivaler a ninguno —y 
que en rigor no puede equivaler a ninguno, dado que no existe en él la 
oposición que es constitutiva de los especializados—, pero del cual to-
dos los especializados se derivan. Así ‘parte’, tal como lo encontramos 
coexistiendo con ‘destino’ y ‘muerte’ en t, no es origen de sus contem-
poráneos, sino que se remonta, al igual que ellos, a otro. La ‘parte de 
terreno’ que tienen los aqueos en la orilla, o la ‘parte de noche’ que 
resta, que mejor representan el sentido de ‘parte’ en moira, no contienen 
el sentido originario de la palabra. Éste queda manifiesto especialmente 
cuando se estudia el valor afectivo de μοῖρα, cuyo estudio implica el del 
valor afectivo de las nociones de τιμή, ξεινίη, ὕβρις, εὐνομίη, θέμις, δίκη 
y algunas otras. 

Moralidad de μοῖρα16

	  
Como observó Cornford, la queja de Poseidón al inicio de la Ilíada 15 
(vide supra) indica una profunda relación entre τιμή y μοῖρα (cf. Th. 73-
74 y 112). Recientemente Margalit Finkelberg (1998, pp. 15-16) remar-
có que la presencia de τιμή en el lenguaje formulario de Homero es mí-
nima. Sólo hay una fórmula en que τιμή aparece, y esa es, precisamente, 

16 Obviamente no entiendo ‘moral’ en su significado restringido (y muy generaliza-
do) de ‘acorde a los valores de nuestra época’ sino en su sentido amplio, que contempla 
toda valoración, sea ésta para nosotros justa o injusta, buena ella misma o mala. 



58	 flores gonzález / μοῖρα en homero

ἔμμορε τιμῆς. A su vez —nota Finkelberg— el único contexto en que 
ἔμμορε ocurre en Homero es el de τιμή. Es decir, desde el punto de vista 
sintáctico y desde el punto de vista formulario μείρομαι (misma raíz que 
μοῖρα) y τιμή están especialmente relacionados. Eso es fundamental. 

En Il. 1.278-279, Néstor le aconseja a Aquiles que no intente rivalizar 
con Agamenón, “porque nunca ha obtenido igual parte de τιμή (ἔμμορε 
τιμῆς) un rey que sostiene cetro, a quien Zeus dio gloria”. Poseidón, en 
su queja, decía, “Todas las cosas fueron repartidas entre tres, y cada uno 
ha obtenido parte de τιμή” (ἕκαστος δ̓ ἔμμορε τιμῆς, Il. 15.189). Pocos 
versos después ocurre, en referencia a esa τιμή, el sustantivo μοῖρα. En 
Od. 11.338 Areté dice a los feacios: “Odiseo es huésped mío, pero cada 
uno ha obtenido en parte τιμή” (ἕκαστος δ̓ ἔμμορε τιμῆς). En Od. 5.335 
leemos que Ino Leucotea “ha obtenido como parte τιμή de los dioses, 
θεῶν ἐξ ἔμμορε τιμῆς”. La fórmula se emplea también en el Himno V a 
Afrodita, v. 37: ésta perturba la mente de todos los dioses (excepto la de 
Atenea, Ártemis y Hestía), incluso de Zeus, “que es el más grande, y ha 
obtenido en parte la mayor τιμή” (ἔμμορε τιμῆς). 

Ocurre además en Teogonía 414: se trata de la descendencia de As-
teria, vv. 411-415: “Ella, quedando encinta, engendró a Hécate, a quien 
por sobre todas Zeus Cronida honró (τίμησε). Le procuró como brillantes 
dones tener μοῖρα de tierra y de estéril mar. Ella, además, ha obtenido en 
parte τιμή (ἔμμορε τιμῆς) de estrellado cielo, y por los inmortales dioses 
es principalmente honrada (τετιμήνε)”. Son, estos, versos muy claros 
para nuestra búsqueda: hay dos formas de decir lo mismo: μοῖρα ἔχει 
+ genitivo y ἔμμορε τιμῆς + genitivo. En la primera expresión la fuerza 
predicativa está en el sustantivo, en la segunda se encuentra en el verbo. 
La primera es aquí empleada con referencia a la tierra y el mar, la segun-
da con referencia al cielo. Esto hace pensar en los versos de Poseidón 
relativos a la repartición de los dominios del mundo.

El pasaje de Teogonía sigue, vv. 418 ss.: “Mucha τιμή acompaña 
muy fácilmente a aquel cuyas súplicas la diosa acepta benévola, a quien 
otorga también felicidad, pues tiene el poder de hacerlo”. Vv. 421-422: 
“Pues (de?) cuantos de Gea y de Urano nacieron y obtuvieron (ἔλαχον) 
τιμή, de (la τιμή de) todos ellos tiene αἶσα”. Paralelo a μοῖρα τιμῆς, αἶσα 
τιμῆς. Zeus no ejerció violencia con Hécate —prosigue Hesíodo—, ni 
le quitó nada de cuanto obtuvo (ἔλαχεν, v. 424), sino que ella conserva 
(ἔχει) cuanto obtuvo desde el principio en la distribución (δασμός, v. 
425). vv. 426-428: “Y aunque fuera hija única no ha obtenido en parte 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 59

menor τιμή (ἔμμορε τιμῆς) y veneración en la tierra, en el cielo y en el 
mar, sino incluso mucho mayor, puesto que Zeus la honra (τίεται)”.17 En 
Trabajos y días 347 dice Hesíodo: “Ha obtenido en parte τιμή (ἔμμορέ 
τοι τιμῆς) quien ha obtenido en parte un buen vecino”. No se trata exac-
tamente de la misma fórmula, sino de una muy semejante, de comienzo 
del verso (aquella va siempre al final). En Teogonía 203-206 se enu-
meran los elementos constitutivos de la τιμή y de la μοῖρα que Afrodita 
obtuvo desde el principio: las intimidades con doncellas, las sonrisas, los 
engaños, el dulce placer, el afecto, la mansedumbre; vv. 203-204: “desde 
el principio tiene esta τιμή y ha obtenido (λέλογχε) esta μοῖρα entre los 
hombres y los dioses inmortales”. Τιμή y μοῖρα se identifican al designar 
aquello que caracteriza a Afrodita en tanto divinidad; su lugar en la so-
ciedad (tanto humana como divina), su forma, su especificidad, su razón 
de ser, su individuación. Ese empleo de μοῖρα tiene cierta semejanza con 
este otro: más tarde, cuando se habla de la descendencia de Tetis y Océa-
no, se menciona la sagrada estirpe de doncellas, tuteladas por Apolo, que 
educan a los niños pues tal es la μοῖρα que obtuvieron de Zeus, v. 348: 
ταύτην δὲ Διὸς πάρα μοῖραν ἔχουσι. Educar a los niños es la μοῖρα de 
estas hijas de Tetis y Océano.

La fórmula ἔμμορε τιμῆς resuena en Il. 9.617, donde Aquiles dice a 
Fénix: “Igual que yo reina y obtén en parte la mitad de (mi) τιμή (μείρεo 
τιμῆς)”. Se trata simplemente de una diferencia de flexión verbal. En Od. 
8, cuando Odiseo pide el canto a Demódoco, le manda unas carnes por 
un heraldo y dice, vv. 479-481: “Pues los aedos son partícipes de τιμή 
(τιμῆς ἔμμοροι) y de αἰδώς para todos los hombres terrestres, porque la 
Musa les enseñó los cantos, y amó a la tribu de los aedos”. El adjetivo 
está en lugar del verbo y permite un complemento en dativo.

Es importante remarcar un hecho que ha sido poco notado hasta ahora. 
Menos del 10% de las veces que algún término del campo léxico de τιμή 
se emplea es pronunciado por el poeta narrador. Esos casos son: Il. 1.11, 
Il. 2.4, Il. 5.552, Il.15.612, Il. 16.460, Od. 1.117, Od. 5.335, Od. 18.161, 
Od. 21.99, Od. 23.339. No tengo en cuenta aquí el verbo τίειν. Tιμή y 
su familia se ubican la gran mayoría de las veces (más de 90%) en los 
discursos homéricos (“Homeric speeches”), y rara vez en la narrativa 
homérica (“Homeric narrative”). Por la definición de los términos de la 
distinción: Griffin 1986, p. 36. Ahora bien, si los discursos homéricos 

17 Cf. G. Pironti 2009, p. 17. 



60	 flores gonzález / μοῖρα en homero

constituyen aproximadamente un 55% de los poemas (Griffin 1986, p. 
37), la repartición de τιμή y su familia resulta harto irregular, demasiado 
como para que la desproporción sea una mera coincidencia. Para consi-
deraciones generales sobre la diferencia entre los discursos homéricos 
y la narrativa homérica, cf. principalmente el iluminador artículo de 
Griffin y Finkelberg 2012. Para explicar el hecho podemos plantear, en 
principio, dos hipótesis, una más bien diacrónica y la otra más bien sin-
crónica: 1) Los versos que contienen algún término de la familia de τιμή 
son de composición tardía. Esta hipótesis surge de la constatación de 
que en los discursos homéricos tienen lugar las fases o capas más tardías 
de la composición de los poemas. Es certero que el lenguaje formulario 
tiene en ellos una presencia sensiblemente inferior, y contienen numero-
sos elementos lingüísticos tardíos. El hecho de que el empleo formulario 
de τιμή sea escaso concuerda con esta hipótesis. 2) El valor semántico o 
afectivo de τιμή es tal que, por su naturaleza, pertenece más propiamente 
a un discurso, por parte de un héroe, que a una narración, por parte del 
poeta. Es decir, la discursividad de τιμή se explica gracias a una cuestión 
de estilo. En este sentido, junto a τιμή podemos colocar muchos términos 
con que ocurre lo mismo, e. g. los de la familia de ὕβρις, de δίκη, θέμις, 
κακός, ἀγαθός, ἀτάσθαλος, etcétera. Si los términos en los que se mani-
fiesta el hecho reúnen ciertas características, haciéndose agrupables bajo 
una determinada categoría, entonces podremos hallar que la categoría, y 
ya no cada término, es más propia del discurso directo transmitido por el 
poeta narrador que de su propio discurso. Tendremos entonces una ex-
plicación. Pienso, como Griffin, que esta categoría es la de palabras que 
aplican un juicio de valor; términos moralmente activos y concretos. Por 
ejemplo, los términos con el prefijo εὐ- son característicos. Ocurre que 
palabras como εὐδικίαι, εὐεργεσίη, εὐηγεσίη, εὐκλείη, εὐνομίη, εὐπλοίη 
se emplean solamente en discursos (Griffin 1986, p. 37). Griffin 1986, 
p. 38: “The distinction to be made between the speeches and the poet’s 
own words is then not only a stylistic one, at least in the narrow sense 
of avoiding in certain types of passage a certain grammatical type of 
word. What is avoided is the expression in the narrative of certain sorts 
of judgment: on the rightness and wrongness of action, on the sense or 
folly of decisions and moods. Such expression of judgment is both per-
vasive and important for Homer, but it is only rarely expressed in a di-
rect way”. Asimismo las expresiones Διὸς αἶσα y μοῖρα θεῶν se ubican 
casi solamente en discursos. El poeta narrador no las dice, canta de otra 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 61

manera. Varios (Otto 2003, Nilsson 1949, Adkins 1960) sugieren que 
existe en Homero una diferencia estilística entre el poeta narrador y los 
héroes por la cual el primero está en mayor posesión de la verdad que 
los segundos. Esa vía permitiría una posible explicación de lo que ocurre 
con Διὸς αἶσα y μοῖρα θεῶν. Otra vía observaría que μοῖρα θεῶν no es, 
que sepamos, una fórmula homérica, y que Διὸς αἶσα es una fórmula 
bastante débil. No puedo yo ofrecer una solución acabada al problema, 
pero puedo sugerir la hipótesis siguiente: lo que ocurre con Διὸς αἶσα y 
μοῖρα θεῶν sucede también con la familia de τιμή, porque Διὸς αἶσα, 
μοῖρα θεῶν y τιμή representan nociones interdependientes, y la morali-
dad de lo indicado por τιμή se traspasa a μοῖρα.

El centro de gravedad moral de μοῖρα y de αἶσα es el mismo que el 
de τιμή. En el canto 9 de la Ilíada Fénix le aconseja a Aquiles deponer la 
cólera antes mejor que después, para no ser Meleagro. Si el Pelida vuel-
ve al punto al combate, será honrado como un dios, v. 603: “Igual que a 
un dios te honrarán (τίσουσιν) los aqueos”. Si vuelve después, no tendrá 
los dones de los aqueos, no será igualmente honrado, τιμῆς (contracto 
de τιμήεις), v. 605. Aquiles responde, vv. 607-609: “Fénix, anciano ayo, 
criado por Zeus, no preciso para nada de esa τιμή; pienso que estoy hon-
rado por el αἶσα de Zeus (τετιμῆσθαι Διὸς αἴσῃ), la cual me tendrá junto 
a las curvadas naves”… Algunos han interpretado que con estas palabras 
el Pelida quiere decir que de nada le servirían los dones que los aqueos 
pudieran darle ya que conoce que su destino es morir en Troya. Pero los 
dones no deben considerarse solamente desde un punto de vista ‘econó-
mico’: no hay por qué pensar que ellos le servirán a Aquiles sólo en su 
casa. Son constitutivos de su valor en la comunidad a partir del momen-
to de su distribución. Por la privación de su Briseida todo comenzó. Y no 
se trata del destino de Aquiles, morir en Troya. Además, que se quedará 
cerca de las naves no quiere decir que se quedará en Troya sino que se 
mantendrá alejado del combate; si entra en combate, se aleja de las na-
ves. Aquiles afirma, pues, algo falso: que nunca volverá al combate. El 
αἶσα de Zeus se remonta a la promesa a Tetis y el daño a los aqueos: es 
decir, un acto que significa la medida del valor de Aquiles, y, lo que 
es igual, su aquileidad. 

Τιμή tiene esencial relación con el principio de lo sagrado. Deriva del 
verbo τίειν, cuya raíz *kweh1(i)- ‘temer, reverenciar’, de estatus proba-
blemente indoeuropeo (Mallory & Adams 1997, p. 198), parece expresar 
el sentimiento ante el aspecto negativo de lo sagrado. La acción de dar 



62	 flores gonzález / μοῖρα en homero

τιμή es recíproca entre hombres y dioses, pero el valor de la τιμή surge 
de lo divino. En el primer canto de la Ilíada, cuando Aquiles manifiesta 
que no está dispuesto a quedarse en Troya deshonrado, Agamenón le 
responde que huya si quiere, vv. 174-175: “Junto a mí hay otros que me 
honrarían, y sobre todo el astuto Zeus”. Este verso presenta semejanzas 
con el anterior de Aquiles, son de cierto modo simétricos. Los dos mar-
can primero la prescindibilidad de lo que proviene del rival humano, y 
la fundamentan luego con la τιμή que proviene de Zeus. 

Algunas condiciones sociales en especial están revestidas de una τιμή 
que emana de lo sagrado. Sucede, por ejemplo, con los reyes (Il. 1.277-
279): “Y tú, Pelida, no quieras rivalizar con un rey, enfrentándolo, por-
que nunca ha obtenido igual parte de τιμή (ἔμμορε τιμῆς) un rey que 
sostiene cetro, a quien Zeus dio κῦδος)”, Il. 2.196-197: “Grande es el 
ánimo de un rey, criatura de Zeus; su τιμή proviene de Zeus, y lo ama  
el astuto Zeus”, Il. 17.248-251, etcétera. A menudo la τιμή de un rey 
tiene cierta materialidad. En sentido estricto, no es que haya una mate-
rialidad de τιμή sino que la materialidad no existe como tal, razón por 
la cual se necesita de una cierta materialidad, digamos, para τιμή: en la 
medida en que la materialidad no existe, no puede haber algo plenamen-
te inmaterial.18 

L. Gernet comprendió lúcidamente que la noción de τιμή se inscribe 
en el mundo de los γένη (1917, p. 290). Véase Il. 14.125-127. A un 
γένος bajo no corresponde τιμή; a uno ilustre, la τιμή es debida. Un 
hombre sin γένος, e. g. un inmigrante exiliado (un elemento de ningún 
sistema, un paria) no es digno de τιμή: Il. 16.56-59, Il. 9.466-468. Véase 
también la τιμή de los hijos legítimos en Od. 15.365 y Od. 14.203, así 
como la de quienes nacieron antes en Il. 23.787-788 y Od. 13.140-142.19 

18 Cf., por ejemplo, Il. 6.193, Il. 9.616, Il. 20.179-183. Cf. también Gernet 1917, p. 
284, y Adkins 1972, pp. 3-4, en términos que no puedo aceptar.

19 Gernet escribe: “Nous conclurons que la notion grecque de l’ ‘honneur’ a ses 
origines dans la primitive société familiale; que c’est d’abord une notion religieuse, 
celle d’un mana particulier que, dans le γένος et par lui, les individus possèdent, qu’ils 
possèdent même les uns à l’égard des autres; et qu’en définitive cette représentation ne 
fait que traduire, dans le seul langage que connaisse d’abord la pensée sociale, le sen-
timent que la valeur de l’individu émane de celle du groupe, parce que la personnalité 
même de cet individu tient par toutes les fibres à l’existence même de ce groupe. On 
conçoit, au demeurant, que cette pensée revête un aspect subjectif: comme le mana 
personnel n’existe que par la force et la vertu du γένος, de même celles-ci, reflétées 
dans la conscience de l’individu, lui confèrent une sécurité morale et lui communiquent 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 63

Los extranjeros amparados bajo la institución de la hospitalidad son 
también, por su condición, dignos de τιμή: Od. 11.338-341, Il. 6.215-
225, Od. 9.266-271, Od. 1.311-312, Od. 4.613-614, Od. 15.114, etcétera. 
La hospitalidad 1) tiene un fuerte tenor sagrado, 2) define una relación 
recíproca, es decir que ambos partidos obtienen y dan τιμή, 3) relaciona 
γένη más que individuos.20 

Tιμή es un término cabalmente moral. M. Finkelberg, en el brillante 
artículo citado, se detenía en la fórmula ἔμμορε τιμῆς:

The formula and its modifications appear in the Homeric corpus, in Hesiod, 
and in elegy; its dispersion and productivity show that the idea of the allot-
ment of time rather than gaining it in fair competition was deeply rooted in 
the epic tradition. This seems to indicate that time should be regarded not as 
a competitive but rather as what can be called a “distributive value” (1998, 
p. 16).

La fórmula indica, pues, que la τιμή no se obtiene esencialmente 
como resultado de una competición sino como resultado de una repar-
tición o una distribución. El hecho se constata en muchos lugares de la 
Teogonía, e. g. 885. Finkelberg remarca que la distribución no resulta 
directamente de los ‘logros’ de sus beneficiarios. En los juegos por la 
muerte de Patroclo esto se ve con claridad, por ejemplo en la carrera de 
carros y en el lanzamiento de la lanza. En la primera, el que llega último, 
Eumelo, recibe por decisión de Aquiles el segundo premio, porque es el 

le sentiment de sa dignité: l’homme de haute naissance bénéficie du haut honneur de 
sa famille, et il le sait bien; à l’opposé, celui qui est ‘sans parents’ est un misérable, un 
δειλός. La τιμή n’existe que pour qui a bons φίλοι, preux parents” (1917, p. 291). 

20 Esta institución se confunde pronto con otra, y en general los filólogos las confun-
den desde antes. Una cosa es la ξενίη propiamente dicha, que obedece a la mentalidad 
de los γένη y su inserción en la πόλις; otra, desprendida de los γένη y más propia de las 
πόλεις (cf. Od. 17.17 ss.), el valor que prescribe la ayuda que se debe a los pobres y los 
mendigos (e. g. Od. 20.371-383). Esto segundo es una especie del respeto por los su-
plicantes. Las leyes de la hospitalidad ordenan el obsequio recíproco, entre huéspedes, 
de dones brillantes y honorables, τιμήεις; el valor del don redunda en τιμή para el que 
acoge así como para el acogido; la ayuda que se debe al mendigo, al contrario, consiste 
en sustento, acaso un manto; la relación, por supuesto, no es ya recíproca; no hay τιμή en 
el manto; ¿a quién le mostrará luego el mendigo que fue huésped de varón ilustre, y qué 
le mostrará?; ¿cúyo será el honor que se añadirá al de la casa que lo acoge?; Glauco y 
Diomedes se jactaban de ser huéspedes al intercambiar las armas, 6.230-231: “para que 
todos conozcan que nos preciamos de ser huéspedes paternos”.



64	 flores gonzález / μοῖρα en homero

mejor. Adkins comentó que es necesario que el resultado de la carrera 
tuviera alguna relevancia, o nadie habría competido y los premios se 
habrían distribuido antes de la competición. Finkelberg (1998, p. 17) res-
ponde que Adkins no se fija en la competición de la lanza, por ejemplo, 
donde Agamenón recibe el primer premio sin siquiera participar en la 
competición. Aquiles le dice en Il. 23.890-894: “Atrida: puesto que sa-
bemos cuánto superas a todos, y cuánto con la fuerza y con la lanza eres 
ἄριστος, entonces, tomando este premio, regresa a las cóncaves naves, 
y entreguemos la lanza al héroe Meríones, si tú quieres. Pues, por mi 
parte, eso propongo”. Finkelberg se pregunta si es acertado tomar como 
elemento esencial de la moral homérica la máxima del αἰὲν ἀριστεύειν 
que Glauco recuerda de su padre en la rapsodia 6 de la Ilíada (v. 208) 
y Peleo recomienda a Aquiles en la rapsodia 9 (v. 784), a la cual W. 
Jaeger dio tanta importancia en los primeros capítulos de Paideia (1992, 
sobre todo p. 23). Observa que ἀρετή en el sentido de ‘virtud’ es muy 
raro en Homero. Considerándose las dos principales fórmulas que con-
tienen ἀρετή, se deduce que el significado que reúne y explica todas las 
ocurrencias es el de adecuación a la función específica de la persona, el 
animal o el objeto en cuestión.21 Desde el auge de la πόλις griega en el 
siglo viii a. C., la función específica del hombre libre es su ciudadanía. 
Pero en Homero, como prueban los contextos en que el término ἀρετή 
se presenta con un sentido general, ésta funciona como una característica 
innata de una persona, como sus propiedades físicas, e. g. su fuerza o 
su belleza. Al contrario de lo que ocurre en una mentalidad más tardía, 
en Homero la ἀρετή de un héroe está determinada directamente por su 
nacimiento y su posición social.

Thus, contrary to the system of values established with the rise of the polis, 
according to which the distribution of honour must follow one’s personal 
achievement as expressed by the word aretē, the distribution of honour in 
Homer followed a person’s social status, which was determined by superi-
ority in birth and wealth. It follows from this that placing the competitive 
values in the centre of Homer’s ethics is an anachronism due to projecting 
the values of the city-state on the Homeric poems. The values central to 
Homer’s ethics are the distributive value of time and such cooperative values 
as flow from it (Finkelberg 1998, p. 20). 

21 Il. 15.642, Od. 18.204, Od. 5.265, 813, Il. 22.268, Od. 13.45; Od. 18.251, 19.124, 
Od. 12.211, Il. 9.498, Il. 23.578. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 65

El valor distributivo de τιμή es el valor central de la moral homé
rica.22 

En 1976 Jean Claude Riedinger hizo algunas observaciones muy acer-
tadas:

L’honneur est en effet distribué inégalement, et ce point est tellement essen-
tiel qu’il n’y a que très peu d’exemples du verbe τίω qui ne soient accom-
pagnés d’une détermination quantitative, à l’exclusion de toute autre. Ce qui 
ne veut pas dire que la société homérique soit une société de pure compéti-
tion, dont chacun des membres serait en état de rivalité permanente avec les 
autres: il est parfaitement clair au contraire que τιμή définit un ordre, qu’elle 
n’est nullement livrée au caprice des revendications individuelles, que cha-
cun ici est situé à son rang (p. 254).

Esto lleva al autor a decir (Riedinger 1976, p. 255): “Moira et mesures 
objectives de τιμή signifient la même chose, l’existence d’une structure 
sociale, où se trouve délimitée la place de chacun”. Este estudio conduce 
a la misma conclusión.

Si el de τιμή es un valor que podemos llamar distributivo, queda 
manifiesta su profunda relación con la noción de μοῖρα y αἶσα. La ex-
presión κατὰ μοῖραν, así como κατ’ αἶσαν y ciertos usos de αἴσιμος, 
ἐναίσιμος, etcétera, refieren la justeza en la distribución de τιμή. La τιμή 
que se da κατὰ μοῖραν es la que corresponde (ἔοικε) al beneficiario.23 En 
cada contexto en que esas expresiones se consignan la hipótesis de que 
μοῖρα se refiere a algo como τιμή queda en pie. En Il. 6 Paris se disculpa 
ante Héctor por tardar, y éste responde, vv. 521-522: “Divino, ningún 
hombre que fuera ἐναίσιμος deshonraría (ἀτιμᾶν) tu trabajo en la bata-
lla”. Es ἐναίσιμος quien se mantiene dentro de los límites del αἶσα, quien 
respeta el αἶσα —en concreto, el αἶσα de τιμή. Ésta es la distribución 
de τιμή, distribución esencialmente pública. En este contexto ἀτιμᾶν 
significa ‘distribuir una τιμή menor que la correspondiente al varón’. Ser 
ἐναίσιμος implica ‘distribuir la τιμή asignando al beneficiario la que le 
corresponde’.

22 Finkelberg (2003, pp. 87 ss.) reconoce, a su vez, la presencia en el propio Homero 
de una crítica a aquella capa moral anterior, y una reinterpretación de ella.  

23 Para un estudio exhaustivo de ἔοικε, cf. Trajber 2009. 



66	 flores gonzález / μοῖρα en homero

Μοῖρα, límite y naturaleza

La Ilíada y la Odisea tienen por tema esencial la transgresión del límite 
de lo que al protagonista es debido. La reparación del daño da lugar al 
final de cada una de las obras. Aquiles es cuestionado por Agamenón, 
Odiseo por los pretendientes. De cierto modo, Agamenón se pregunta: 
¿cuánto es, qué es Aquiles?, y los pretendientes: ¿qué es Odiseo?, los 
protagonistas subestimados corrigen los lindes de su valor y su ser. La 
noción de μοῖρα implica el límite del valor. 

La transgresión de dicho límite es indicada por la idea de ὕβρις, sea el 
límite propio o el de otro —se trata de uno mismo. No sin motivos mu-
chas veces se ha propuesto para ὕβρις una etimología emparentada con 
ὑπέρ: fonéticamente inaceptable, es semánticamente atractiva. En Home-
ro existe una relación clara entre ὕβρις y ὑπέρ, que da lugar a una figura 
etimológica, e indica que la ὕβρις es entendida como la superación siem-
pre censurada de un límite, o como la pasión que conduce a esa supera-
ción. Véase Il. 1.203-205, Od. 1.227-228, Od. 1.368 = Od. 4.321, Od. 
16.410, Od. 3.205-207, Od. 17.482, Od. 15.329 = Od. 17.565: ὕβρις se 
asocia con ὑπερόπλιος, ὑπερφίαλος, ὑπέρβιος, ὑπερβασίη, ὑπερηνορέων. 
Esta idea está en estrecha relación con la expresada por el verbo τίνω, 
que suele traducirse por ‘castigar’ o ‘pagar’ (el sujeto puede ser el agen-
te del exceso o quien hace a ése regresar al límite). Si ὕβρις expresa la 
transgresión, τίνω y su familia expresan el acto de regresar al límite por 
medio de un movimiento opuesto al del exceso. Véase, por ejemplo, Od. 
3.205-207, Od. 24.351-352 y Od. 20.169-171. La τίσις es una conse-
cuencia natural de la ὕβρις. La τίσις hace que lo que ocurre ὑπέρ μοῖραν 
vuelva a ser κατὰ μοῖραν, como se ve en Od. 1.32 ss. ὑπέρ μοῖραν, 
ὑπέρμορον, κατ’ αἶσαν, κατὰ μοῖραν, αἴσιμος, etcétera, tienen dos valo-
res, que en último término pueden reducirse a uno solo: a) transgresión 
de la tradición épica, b) transgresión de un límite moral. La idea de τίσις 
se relaciona, a su vez, con la de τιμή. Véase Il. 3.284-291, Il. 3.358-
359, Od. 14.163-164. Luego de una mala distribución del valor, la τίσις 
de τιμή ajusta la valoración al valor que corresponde al objeto valora- 
do. τιμή designa incluso la compensación misma en Il. 1.159, Il. 1.454, 
Il. 1.505, Od. 22.57. 

Por el contrario, la εὐνομίη de Od. 17.485-487 parece ser la observan-
cia de dicho límite, es decir, la justa (de ‘justeza’) distribución del valor. 
De νέμω se crea también νέμεσις: a la constatación de ὕβρις sigue la νέ



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 67

μεσις, una reprobación del exceso, un juicio, un pensamiento afectivo. 
Véase sobre todo Od. 1.228-229 e Il. 6.335-336. 

En Od. 17.360 ss. ἐναίσιμος parece oponerse a ἀθέμιστος. Las θέμιστες 
son primordialmente propias de los reyes, entendidos éstos como jefes 
de los γένη. Θέμις es un código (difuso) de θέμιστες que el hombre halla 
en su conciencia. La mayoría de las veces que ocurre θέμις (en singular) 
lo hace dentro de alguna de las variantes de la fórmula ἣ θέμις ἐστίν. Es 
θέμις, primero, aquello que es conforme a la institución de la hospita- 
lidad, y no lo es aquello que no lo es. La inhospitalidad es también cali-
ficada como no-κατὰ μοῖραν; la de Polifemo es vista como un exceso y, 
en palabras de Odiseo, provoca la compensación divina, la cegación, que 
es τίσις. El respeto (= distribución adecuada) de la τιμή del huésped es 
θέμις. Θέμις prohíbe también la superación del límite de lo humano: no 
es θέμις luchar contra la espada de Poseidón, ni acoger ni ayudar a partir 
a un varón a quien los dioses odian. Es θέμις el respeto del ágora. Es 
θέμις también la regulación de los rituales para que éstos sean eficaces: 
e. g. un juramento, la libación y la súplica, no bañarse Aquiles antes de 
que Patroclo reciba su pira. Es θέμις la unión entre hombres y mujeres, 
etcétera. Varios (Chantraine 1968, por ejemplo) han dicho que θέμις no 
es un término moral, que expresa conformidad con el uso o la costum-
bre. Por un lado, entiendo como moral su utilización en muchos pasajes 
que por lo general son leídos otramente; por otro, es evidente que hay 
valor en el respeto de la costumbre, tanto más a partir del momento en 
que en el marco de lo sagrado la repetición es condición necesaria para 
la eficacia de las acciones. 

La noción de θέμις se personifica en la divinidad Θέμις. Apolodoro 
(1.13.1-5) transmite que de la unión de Zeus y Θέμις, hija de Urano, na-
cen las ῟Ωραι (Εἰρήνη, Εὐνομία y Δίκη) y las Μοῖραι (Κλωθώ, Λάχεσις 
y ῎Ατροπος). Esta genealogía tiene un significado, dice qué ideas son 
hijas o hermanas de cuáles. Se documenta primero en Hesíodo, Th. 901 
ss. ¿Qué significa que las Μοῖραι sean hijas de Θέμις? 

Dentro de la variedad del término θέμις cierta continuidad se revela. 
Si se lo estudia en detalle, se constata que designa un cuerpo hereda-
do de reglas para la conducta, relacionadas con la salud del γένος y 
luego su favorable desempeño en la πόλις. Su principal manipulación 
pertenece a los reyes pues ellos son, primitivamente, reyes de los γένη, 
padres de una familia real que reviste con su realeza a un conjunto más 
o menos grande de individuos y que responde por la salud de éste. Los 



68	 flores gonzález / μοῖρα en homero

reyes θεμιστοπόλοι son quienes conocen y publican más que nadie las 
θέμιστες. De esas reglas, a partir del estudio de todas las ocurrencias de 
θέμις y su familia, detecto algunas: la protección de la paz interna del 
γένος; su reproducción a través de la unión sexual; el ascenso del hijo 
como un nuevo pater familias; el justo reconocimiento del valor de γένη 
de otras tierras a través de la institución de la hospitalidad, y al revés; 
la perfecta obediencia a una gestualidad de carácter ritual que asegura la 
eficacia de las acciones, que involucra por ejemplo juramentos o liba-
ciones; el cuidado de no perder la benevolencia de los dioses, y el de 
no comportarse los hombres como más que hombres; la protección del 
ágora como instancia fundamental del gobierno de la πόλις y el orden de 
los γένη. La noción de θέμις es una de las nociones más primitivas de la 
educación en Grecia. La historia de la educación griega debe comenzar 
por θέμις. No me refiero a la enseñanza que reciben los niños —pero 
también me refiero a ella—, sino a un acto comunicativo del γένος diri-
gido a una figura posterior de sí mismo, en vistas a su supervivencia o, 
mejor, a su fortalecimiento. Ésta es la primera cultura homérica. Aunque 
no se manifieste explícitamente por medio del término θέμις, dentro de 
esa educación tiene un lugar fundamental la justeza en la distribución 
de los valores, al propio γένος y a los otros γένη, y al propio individuo 
y a los otros individuos. A esta educación debe haber pertenecido un 
savoir faire del juicio, que la distribución es un juicio y el juicio es una 
distribución (de valor). Como un padre enseña a un hijo los lindes del 
terreno propio de cada quién (relego la hipótesis espacial de Cornford a 
una pobre metáfora), indicando con ello lo que las cosas son y lo que 
las cosas valen, así la θέμις enseña las μοῖραι. Como la θέμις enseña 
las μοῖραι, Θέμις engendra para Zeus a las Μοῖραι. Enseña al mismo 
tiempo cierta paz (Εἰρήνη), cierta justicia (Δίκη) y cierta administración 
(Εὐνομίη), las hermanas de aquéllas.24

En Od. 14.83-84 Eumeo dice: “Los bienaventurados dioses no aman 
las obras crueles (σχέτλια) sino que honran (τίουσι) la justicia (δίκη) y las 
obras αἴσιμα de los hombres”. La δίκη, aquí un reconocimiento adecua-
do del valor de los hombres y las cosas, es ella misma un valor: el valor 
de la justa distribución del valor. El término δίκη tiene en Homero tres 
sentidos: uno jurídico, uno valorativo y un tercero un tanto enigmático 
que suele considerarse descriptivo (‘manera de ser (de algo)’). No pue-

24 Cf. Pironti 2009, p. 26. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 69

do discutir aquí la historia de la palabra ni dar cuenta de la abundante 
bibliografía al respecto, que discuto en otro sitio; me limito a observar 
algunos pasajes homéricos que los estudios de δίκη suelen pasar por 
alto. En Il. 19.179-183, Odiseo le dice a Aquiles: 

Y que luego [Agamenón] te recompense (ἀρεσάσθω) en su tienda con un 
suntuoso banquete, para que no tengas en falta nada de δίκη. Y tú, Atrida, 
sé en el futuro δικαιότερος con otros también, pues no hay nada reprensible 
(νεμεσσητός) en que un rey dé una compensación (ἀπαρέσσασθαι) a un varón 
a quien maltrató primero. 

En estos versos es claro que δίκη no tiene un significado meramente 
judicial, y que no refiere una característica, manera de ser o costumbre. 
Puede designar la compensación, pero tiene al mismo tiempo un signifi-
cado valorativo: implica un valor que consiste en dar u obtener lo que co-
rresponde. Se relaciona, en este pasaje, con τιμή, y también con αἴσιμος: 
designa lo que Agamenón le quitó a Aquiles por ὕβρις, aquello que ahora 
debe compensar (ἀρέσκω). De igual forma el comparativo δικαιότερος 
(comparativo con respecto a un pasado: más δίκαιος que antes) tiene un 
sentido valorativo de naturaleza distributiva: se debe dar una compensa-
ción a aquel a quien se privó de la parte que le era debida, la parte que 
era δίκη. Por otro lado, el carácter valorativo de δίκη y su vínculo con 
la esfera moral en cuestión se manifiestan en que el adjetivo δίκαιος es 
vehículo de determinados valores que ya vimos implicados por los otros 
términos morales referidos. Aunque hay que reconocer que esto pasa 
sobre todo en la Odisea. El principal de ellos es el de la hospitalidad. 
En Od. 20.293-295 Ctesipo quiere molestar al forastero, y se dirige a los 
pretendientes: “Hace tiempo que el extranjero tiene, como corresponde, 
igual μοῖρα. Pues no es καλός ni δίκαιος privar de su parte (ἀτέμβειν) 
a los huéspedes de Telémaco que lleguen a estos palacios”. Es irónico, 
pues inmediatamente arrojará una pata de vaca a Odiseo, esa es su μοῖρα. 
No es δίκαιος ni καλός privar de su parte al huésped. Esta es, además 
de una δίκη hospitalaria, una δίκη distributiva (la hospitalidad se reduce 
a una distribución). Casi idénticos son los versos de Od. 21.312-3, donde 
Penélope dice: “Antínoo, no es καλός ni δίκαιος privar de su parte a los 
huéspedes de Telémaco que lleguen a estos palacios”. Por lo demás, la 
contigüidad con καλός no deja dudas sobre el tenor valorativo de δίκαιος. 
Véase también Od. 18.414-415 = Od. 20.322-323, Od. 13.209-211, y los 



70	 flores gonzález / μοῖρα en homero

versos de Od. 6.120-121 = Od. 9.175-176 = Od. 13.201-202, con variante 
en Od. 8.575-576.

Esquilo hace a Hefesto decir a Prometeo, vv. 29-30: “No inclinándote, 
aunque eres dios, a la cólera de los dioses, diste a los mortales τιμαί más 
allá de cuanto es δίκη (πέρα δίκης)”. La δίκη establece aquí un límite 
(πέρα) de τιμή. Se trata de las τιμαί de los mortales. En otras palabras, 
se trata de la μοῖρα de los mortales, prefijada por los dioses. Este sentido 
de τιμή es semejante al que vimos ya en Th. 203-206: Afrodita obtuvo 
desde el principio como τιμή y como μοῖρα las intimidades con donce-
llas, las sonrisas, los engaños, el dulce placer, el afecto, la mansedumbre. 
Más tarde en el poema (v. 348) oímos que las doncellas de Apolo tienen 
por μοῖρα (fijada por Zeus) educar a los niños. Las nociones de τιμή y 
de μοῖρα designan, ambas, el lugar que un elemento de la comunidad 
tiene en ella. La τιμή de alguien, así como la μοῖρα de alguien, es el 
lugar que tiene en la sociedad. Es aquello que la delimita: constituye su 
esencia así como su valor, que son lo mismo. Dicho límite es visto como 
un límite práctico o normativo: un límite de lo que debe ser. Un límite 
teórico o positivo (lo que es) no podría, por definición, ser transgredido. 
Pero la distinción entre lo normativo y lo positivo, o entre lo teórico y lo 
práctico, es en realidad inaplicable al período arcaico y debe dejarse de 
lado. Es ajena a esa distinción la defición odiseica de la δίκη de ciertos 
conjuntos (el tercer significado antes mencionado): la δίκη de los dioses 
es hacer que todo resplandezca pero sin mostrarse ellos mismos en su 
figura, lo cual el hombre no debe procurar a pesar de ellos; la δίκη de los 
mortales cuando mueren es que la ψυχή sea inasible; la δίκη de quienes 
pretenden a una mujer es agasajarla con obsequios; la δίκη de quien erra 
largo tiempo alejado de su patria es sufrir; la δίκη de los ancianos es 
dormir suavemente después de comer y lavarse; la δίκη de los esclavos 
es hacer donaciones pobres temiendo a los amos jóvenes; la δίκη de 
los reyes es ser volubles y poderosos. A la pregunta de si en estos casos 
δίκη tiene un significado normativo o un significado positivo debemos 
responder: ambas cosas. En estos casos δίκη designa el mismo límite 
constitutivo de las cosas. Lo hace tal vez orientado hacia un aspecto más 
neutro que otros términos como τιμή, μοῖρα, αἶσα, ὕβρις, αἰδώς, νέμεσις, 
τίσις, etcétera. 

Tιμή implica el límite en su aspecto de honor, τιμή es el ideal; ὕβρις 
indica el límite en tanto práctico, representa la superación de la reali-
dad por parte de la idea. Τίσις es el proceso por el cual la idea vuelve a 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 71

corresponderse con la realidad.25 Νέμεσις es el deshonor que acarrea la 
incorrespondencia, es la exigencia del ideal externa; αἰδώς es el valor 
negativo que hay en la incorrespondencia, y por tanto la eficacia negativa 
del ideal, interna. En cuanto a μοῖρα y αἶσα, son dos palabras para una 
misma cosa. Prueba de ello es la inmediata decadencia del término αἶσα 
luego de Homero. Quizá μοῖρα es el límite que se recibe, αἶσα el que 
se toma. Μοῖρα y αἶσα son la relación misma entre el límite y los otros 
límites: la adquisición del ideal. 

En este sentido hay que leer Il. 24.46-54, donde Apolo quiere salvar 
el cuerpo de Héctor; se dirige a los dioses; dice que no son ἐναίσιμοι las 
φρένες de Aquiles, cuyo νόημα es inflexible (no es γναμπτός), que sabe 
(οἶδε) cosas salvajes como un león, y no tiene ἔλεως ni αἰδώς:

Sin dudas alguno debe de haber perdido a otro más querido, ya a un hermano 
del mismo vientre, ya a un hijo. Pero ciertamente luego de llorar y lamen-
tarse éste cesó. Pues las Μοῖραι establecieron (θέσαν) para los hombres un  
θυμός capaz de soportar el sufrimiento. Pero este, tras quitarle el corazón, 
arrastra al divino Héctor, atado a los caballos, alrededor de la tumba de su 
compañero. Es claro que esto no es bello ni lo mejor. Cuide que nos indig-
nemos (νεμεσσηθέωμεν) contra él, aunque sea ἀγαθός, pues enfureciéndose 
comete indignidad (ἀεικίζει) contra insensible tierra. 

Las Μοῖραι (por única vez en plural) establecieron para los hombres 
un θυμός capaz de soportar el sufrimiento. Ésta es una forma personi-
ficada de decir que la μοῖρα de los hombres es tener un θυμός capaz 
de soportar el sufrimiento. El adjetivo verbal τλητός es algo engañoso: 
no significa una mera capacidad sino también un deber. Dicho de otro 
modo, no es meramente positivo sino también normativo: el hombre 
puede soportar el sufrimiento; por consiguiente, debe soportar el sufri-
miento. La actualización de la capacidad es imperativa. La μοῖρα de los 
hombres es, pues, tanto una determinación teórica cuanto una determina-
ción práctica, tanto una esencia cuanto un valor. Aquiles no es ἐναίσιμος: 
no respeta la μοῖρα de los hombres, actúa con una furia excesiva, lo 

25 Por ejemplo: Aquiles tiene una idea de su propia μοῖρα de τιμή que puede corres-
ponderse o no con su μοῖρα objetiva de τιμή. El Pelida debe procurar asemejarse a su 
ideal, sin desadecuarse por defecto o por exceso. Agamenón evalúa subjetivamente la 
medida de τιμή de Aquiles y la subvalora. A esto me refiero al hablar de la idea y de  
la realidad, como si dijera el ideal subjetivo y el ideal objetivo. 



72	 flores gonzález / μοῖρα en homero

cual puede provocar la νέμεσις de los dioses. Apolo acusa al Pelida de 
exceso, transgresión del límite: “hay un límite para los hombres”, parece 
decir Apolo. 

Hera responde irritada, Il. 24.56-61: 

Ese discurso tuyo, [Apolo] de arco de plata, sería [correcto] si [vosotros 
los dioses] establecierais (θήσετε) igual τιμή para Aquiles y para Héctor. 
Pero Héctor es mortal y se amamantó del pecho de una mujer, mientras que 
Aquiles es hijo de una diosa, a la que yo misma crié y cuidé y procuré como 
esposa al varón Peleo, el cual se hizo querido al corazón de los inmortales. 

Cuando Apolo igualaba a los hombres, Hera responde que hay hu-
manos más humanos que otros, y no se ha establecido (o no debe esta-
blecerse) igual τιμή para todos. Hay en Aquiles una parte divina, por su 
origen; Héctor es todo mortal, así como Peleo, quien no puede aspirar a 
más que hacerse (γένετο) querido para los inmortales, dentro de los lími-
tes de su completa humanidad. Es claro, pues, que la τιμή de un hombre 
depende directamente de su ascendencia, y la calidad de ésta depende 
primordialmente de su relación con lo divino. Hera niega que la τιμή 
de Héctor sea igual a la de Aquiles; Zeus quiere oponerse al discurso de 
Hera y le dice que no se irrite tanto contra los dioses, vv. 66-67: “Pues 
no será una la τιμή [que establezcamos para cada uno], pero también [es 
cierto que] Héctor era para los dioses el más querido de los mortales que 
están en Ilión [...], porque —continúa— nunca olvidaba los presentes 
gratos a los dioses y siempre tenía el altar de Zeus su equitativa porción”, 
etcétera. Es decir, no era nada divino pero, dentro de su completa huma-
nidad, era sumamente respetuoso de lo divino. El Cronida quiere oponer-
se a Hera pero no puede negar que la τιμή de ambos héroes es diferente; 
la oposición debe tomar otra vía, la diferencia de τιμή es incuestionable, la 
diferencia es de piedad y no de τιμή. ‘El límite de Aquiles no puede 
tener cualquier precio’, parecería decir Zeus. ‘Héctor es un precio dema-
siado caro’. Éste es justamente el final del poema: la solución última al 
cuestionamiento acerca del límite de Aquiles. Primero el poema define 
el límite del Pelida por omisión: su límite es (debe ser) mayor que el 
que los hombres le reconocen. Ahora, el límite de Aquiles se define por 
comisión: el acrecentamiento del Pelida no puede sobrepasar tal medida. 
Resta sólo el más noble de los finales: la aceptación del límite por parte 
del héroe. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 73

Se desprende de lo anterior que hay dos niveles (superpuestos) en 
la consideración del lugar de los hombres (su τιμή, su μοῖρα) en la so-
ciedad. Por un lado hay un límite que diferencia a hombres de dioses: 
los hombres tienen su lugar en la sociedad, los dioses el suyo. Por otro, 
puesto que la humanidad no tiene un origen claramente separado de lo 
divino, hay dentro de la clase de los hombres límites que diferencian a 
unos hombres de otros en razón de su procedencia. La τιμή de la proce-
dencia se traslada a la descendencia. Para el hombre menos divino, resta 
ser piadoso, devenir querido para los inmortales. Por tanto podemos 
hablar, por un lado, de la naturaleza del hombre considerado en tanto es- 
pecie y, por otro, de la naturaleza del hombre considerado en tanto indi-
viduo. La noción de μοῖρα es más general que tal distinción y afecta a 
las dos clases. Por una parte, está la μοῖρα del hombre en tanto especie: 
el lugar del ser humano en la sociedad (que incluye a los dioses y en 
último término a todas las cosas); lo que hace que el hombre sea hombre 
y que su valor sea el que es—. La μοῖρα del hombre en tanto especie, 
digo, es fundamentalmente la muerte.26 La μοῖρα del hombre en tanto 
individuo es su naturaleza individual, el valor que corresponde a él por 
su origen y que define su posición entre los otros hombres. Este segundo 
nivel se reduce al primero desde el momento en que el criterio del juicio 
de los hombres es su relación con la divinidad, es decir, su inhumanidad. 
Se explica así que las Μοῖραι o Μοῖρα, personajes divinos, tengan tal 
relación con el nacimiento y con el matrimonio, y se comprende cierto 
aspecto de la idea de destino. Ambas instancias, nacimiento y bodas, son 
definitorias de la naturaleza. Como enseñó Fustel, el nacimiento no es 
concebido en época arcaica como un hecho biológico tanto cuanto como 
un hecho moral. El que nace es un nuevo miembro del γένος; es presen-
tado al γένος en circunstancias determinadas, según rituales determina-
dos, en ceremonias específicas.27 En el nacimiento se define el valor de 
un hombre. El matrimonio, a su vez, es una institución orientada hacia el 
nacimiento:28 perpetúa el origen, reproduce los γένη.

Una aclaración sobre la noción de naturaleza. Es frecuente la opinión  
de que μοῖρα expresa la necesidad de la Naturaleza o las leyes naturales. 

26 No solamente. También es μοῖρα para los hombres soportar el dolor; dormir parte 
del día; que las carnes se separen de los huesos y la ψυχή se vuele cuando muere; etc.

27 Cf. Vernant 1963, pp. 40 ss. 
28 Cf. ibid., pp. 24 ss. 



74	 flores gonzález / μοῖρα en homero

Sólo algunos siglos después de Homero tal concepción puede estable-
cerse, expresada por los filósofos. Gomperz (1908, p. 30), por ejemplo, 
en formulación circunspecta, al señalar que los dioses de Homero no 
obedecen a la idea de derecho o justicia sino que nada más se someten a 
la voluntad de Zeus y a menudo se resisten, dice: 

Une seule limite, mais infranchissable, vient s’opposer aux prétentions et 
aux volontés contradictoires des Immortels: c’est celle de la sombre néces-
sité, de la Moira, à laquelle les dieux ne peuvent pas plus se dérober que les 
hommes, et dans l’acceptation de laquelle se manifeste un obscur pressenti-
ment des lois de la nature. 

En las páginas de Cornford, se percibe a veces esta concepción: “She 
[Moira] is a representation which states a truth about the disposition 
of Nature, and to the statement of that truth adds nothing except that 
the disposition is both necessary and just” (1957, p. 20). Lúcidamente 
aprehende Cornford la unión de lo justo y lo necesario en el pensamien-
to arcaico, pero la remite a una noción de Naturaleza muy anacrónica. 
Explica que la Naturaleza es concebida como social. Eso es, por cierto, 
nada además de la enseñanza de la sociología francesa. Pero no es así, 
sino que la naturaleza no existe como tal y todo lo que hay es sociedad. 
Se detiene, por ejemplo, en Trabajos y días 224 ss. (la ciudad justa y la 
ciudad injusta, la prosperidad de la primera y la desgracia de la segun-
da), e interpreta: “the course of Nature is anything but careless of right 
and wrong. He tells us that when men do justice, and do not go aside 
from the straight path of right, their city flourishes and they are free 
from war and famine” (Cornford 1957, p. 20). Reconoce así una “sym-
pathetic relation between human conduct and the behavior of Nature”, 
y concluye “Nature is moral, so that her order is disturbed by the sins 
of men” (idem). Entiende por ‘Naturaleza’ la tierra que da frutos, las 
ovejas que dan lana, los vientres de las mujeres que dan hijos. Eso no es 
correcto. No es la Naturaleza, son los dioses quienes dan estos benefi-
cios a los hombres (Zeus es mencionado explícitamente varias veces en 
esos versos, él es causa explícita de la peste y del hambre); lo que para 
Cornford es ‘Naturaleza’ para Hesíodo no se distingue, en su enumera-
ción, de la paz civil de los hombres, por ejemplo.29 En el pensamiento 

29 Por lo demás, basta con leer Th. 116-133. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 75

arcaico el hombre no se halla separado del resto del presunto reino de la 
Naturaleza. Μοῖρα no tiene nada que ver con ‘lo verde’ ni con verdade-
ras leyes naturales.30 La asociación de μοῖρα y φύσις es muy interesante, 
pero por φύσις en Homero no podemos, claro, entender sencillamente 
‘Naturaleza’. Φύσις es un hápax en Homero, es muy difícil tener alguna 
certeza sobre su significado. La ‘Naturaleza’ como el reino de las mon-
tañas, los terremotos, las cuevas, los ríos, los rayos, las fuentes naturales, 
los vientres de las mujeres, etcétera, es una construcción muy posterior. 
De hecho, se trata de una delimitación no poco humana de la realidad: 
la Naturaleza no tiene realidad más que como concepto. Ese concepto 
no es necesario al hombre. En Homero encontramos los rayos y las 
cuevas, pero no el concepto. Así como no existe la ‘Naturaleza’ homé-
rica, tampoco la ‘ley natural’. Tampoco, por tanto, lo ‘sobrenatural’. El 
orden moral es para el pensamiento arcaico mucho más abarcativo que 
para nosotros. Lo que hoy podemos llamar orden natural es visto por los 
antiguos como un orden moral. Este rasgo se percibe en el pensamiento 
de los primeros filósofos. Algo de un siglo después del de Hesíodo, el 
poema de Anaximandro es la primera cosmogonía ‘filosófica’ de la cual 
podemos tener alguna certeza (exceptuando por este motivo a Tales). 
En Anaximandro se documenta una concepción de una moralidad muy 
abarcativa. El nacimiento y la destrucción de los elementos, que surgen 
del ἄπειρον y vuelven al ἄπειρον, son descritos como un proceso judi-
cial: los elementos pagan la multa (διδόναι δίκη) y dan compensación 
(τίσις) unos a otros por sus ἀδικίαι. El devenir de las cosas es imaginado 
en el escenario de una corte judicial, como si fuera un juicio sobre las 
propiedades de dos partidos en disputa. Está implicada la transgresión 
de los límites de los individuos (o elementos). El juez es el tiempo 
(τάξις es también un término jurídico), idea que se atestigua también en 
Solón, por ejemplo.31 El primer filósofo ‘naturalista’ describe el orden 
del mundo sirviéndose de representaciones tradicionales en las cuales la 
existencia no se concibe como algo claramente distinto del valor, por lo 
tanto es posible pensar que existir es transgredir.

La idea del juicio del tiempo es tradicional, y en realidad muy com-
plementaria de la identidad general que remarco. Si el valor de la cosa se 
identifica con el ser de la cosa, y si hay disputas acerca de los valores, y 

30 William Chase Greene 1935, p. 3, seguido por Cornford 1957.
31 Fr. 24, v. 3; cf. fr. 3, v. 16; 1, v. 16; 1, vv. 28 y 31; cf. Jaeger 1948, pp. 35 s.



76	 flores gonzález / μοῖρα en homero

constantes transgresiones, se necesita de la idea del tiempo para que el 
propio ser de la cosa no sea a su vez disputado. La transgresión debe ser 
temporal. La idea de que a la ὕβρις sigue la τίσις se explica idénticamen-
te. El tiempo es funcional al ideal: éste precisa ser abstracto para poder 
distinguirse de lo real, y el tiempo, incluida su paradoja del cambio y la 
permanencia, permite, por un lado, conservar el ideal aunque se tenga 
ante la vista el pálido ser y, por otro, exigir a los otros el cumplimien-
to del ideal cuando éste fue menospreciado. Las Erinias son en cierto 
modo una representación de este tiempo. A la pregunta ‘¿cómo es posi-
ble la transgresión de la μοῖρα?’ el pensamiento arcaico responde: ‘por 
el tiempo’. Solón (fr. 3, v. 15) declara que la justicia hace pagar a los 
culpables con el tiempo, τῷ χρόνῳ. Píndaro, en la Pítica octava, enseña, 
con el ejemplo de Porfirión, v. 15: “La orgullosa violencia sucumbe con 
el tiempo”. Ésta es, de hecho, la gran enseñanza de Esquilo. En época 
arcaica, el papel de las Erinias no se reduce a la persecución y venganza 
por los crímenes de sangre; consiste en la reparación de la transgresión 
de ciertos límites: su función esencial es la compensación o el castigo de 
las violaciones de τιμή, es decir, la τίσις. Tal es la función general que 
debemos suponerles en Homero, en donde no figuran como vengadoras 
del asesinato, ni tampoco como reguladoras de las leyes de la naturaleza. 
Gravitan, pues, en torno al mismo centro moral que μοῖρα.32 

Conclusión

En las últimas décadas algunos han percibido que la noción homérica de 
destino está muy vinculada a la propia épica. Es μοῖρα para un héroe que 
le suceda lo que la tradición indica; es μοῖρα para Aquiles morir en Tro-
ya, etcétera. Los lectores modernos podemos decir: ‘el destino de Aquiles 
es morir en Troya’. Ha sido entonces posible que se afirme: ‘la noción 
de destino es puramente una construcción literaria’. Pero considerando 
los hechos que expuse podemos captar una profunda continuidad entre 
la noción ‘poética’ de destino, vinculada a la propia épica, y los princi-
pales fundamentos de la moral homérica. No sólo por el hecho de que la 
tradición épica se presenta al poeta épico como una suerte de predeter-

32 Cf., en este sentido, Il. 9.454, Il. 9.571, Il. 21.412 ss., Il. 15.204, Od. 2.135, Od. 
11.280, Od. 17.454, Il. 19.86-89, Od. 15.234, Il. 19.259, Il. 19.418.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 77

minación μοῖρα cobra un significado asociado a la idea de destino, sino 
también porque en la moral arcaica la noción de naturaleza ha preparado 
ya el terreno al establecer que los límites del valor de un sujeto moral (sea 
el hombre como individuo, sea el hombre como especie, sea un dios 
determinado, etcétera) son idénticos a los límites de su propia indivi-
dualidad. Es μοῖρα para el hombre morir; es parte de su naturaleza. No 
quiere decir esto que la muerte sea considerada una necesidad dictada 
por las leyes de la Naturaleza. La muerte es más que eso: conlleva una 
carga afectiva, hay en ella valor: la muerte hace al hombre como especie 
un ser lamentable, peor que otros seres. Los dioses (οἱ μάκαρες) no mue-
ren y en eso consiste gran parte de su felicidad. Es la muerte también un 
límite moral. Por lo tanto cuando se dice que la muerte es destino para 
todos los hombres no se refiere un evento futuro predeterminado que sea 
neutro: en ello va el valor del hombre: en la distribución de las τιμαί el 
hombre ha recibido la muerte, o, mejor dicho, no ha recibido su nega-
ción, la inmortalidad. En cuanto al hombre considerado como individuo, 
si Aquiles, héroe épico, es sus gestas y su valor, definidos antes de que 
el poeta los cante, de igual modo para el noble cantado por Homero el 
valor se define incluso antes de sus actos —éstos lo confirman, lo actua-
lizan— y sus actos son para él obligatorios, están determinados por las 
exigencias del ideal. 

bibliografía

Adkins, A. W. H., Merit and Responsibility. A Study in Greek Values, Oxford, 
Oxford University Press, 1960. 

Adkins, A. W. H., “Homeric Values and Homeric Society”, jhs, 91, 1971, pp. 1-14. 
Adkins, A. W. H., “Homeric Gods and the Values of Homeric Society”, jhs, 92, 

1972, pp. 1-19.
Bakker, E. J., “Khrónos, Kléos, and Ideology from Herodotus to Homer”, en Epea 

Pteroenta. Beiträge zur Homerforschung. Festschrift für Wolfgang Kullmann 
zum 75. Geburtstag, M. Reichel & A. Rengakos (eds.), Stuttgart, Franz Steiner 
Verlag, 2002, pp. 11-28.

Bakker, E. J. & A. Kahane (eds.), Written Voices, Spoken Signs. Tradition, Per-
formance and the Epic Text, Cambridge / Londres, Harvard University Press, 
1997. 

Benveniste, É., Problèmes de linguistique générale, vol. 1, Paris, Gallimard, 1966. 
Bremmer, Jan N., “Chapter 8. Greek Normative Animal Sacrifice”, en D. Ogden 

(ed.), A Companion to Greek Religion, Oxford, Blackwell Publishing, 2007, 
pp. 132-144.



78	 flores gonzález / μοῖρα en homero

Burkert, W., Religión griega arcaica y clásica, trad. H. Bernabé, Madrid, Abada 
Editores, 2007. 

Chantraine, P., Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Paris, Éditions 
Klincksieck, 1968. 

Cornford, F. M., From Religion to Philosophy. A Study in the Origin of Western 
Speculation, New York, Harper & Brothers Publishers, 1957. 

Durkheim, É., Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le système totémique 
en Australie, Paris, Librairie Félix Alcan, 1912. 

Finkelberg, M., “Timē and Aretē in Homer”, en cq, New Series, 48/1, 1998, pp. 
14-28.

Finkelberg, M., “Homer as a foundation text”, en M. Finkelberg & G. G. Stroumsa 
(eds.), Homer, the Bible and beyond, Leiden, Brill, 2003, pp. 75-96.

Finkelberg, M., “Late features in the speeches of the Iliad ”, en Ø. Andersen & D. 
T. T. Haug (eds.), Relative Chronology in Early Greek Epic Poetry, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2012, pp. 81-95.

Fränkel, H., Early Greek Poetry and Philosophy, trad. M. Hadas & J. Willis, 
Oxford, Blackwell, 1975. Título original: Dichtung und Philosophie des frühen 
Griechentums.

Fustel de Coulanges, N. D., La cité antique, Paris, Libraire Hachette et Cie., 
1905.

García Blanco, J. y L. M. Macía Aparicio (eds.), “Introducción”, en Homero, 
Ilíada, Madrid, csic, 1991, t. I (Cantos I-III).

Gernet, L., Recherches sur le développement de la pensée juridique et morale en 
Grèce, Paris, Ernest Leroux, 1917.

Gomperz, T. R. A., Les penseurs de la Grèce. Histoire de la philosophie antique, 
Paris, Félix Alcan Éditeur, 1908. 

Greene, W. C., “Fate, Good, and Evil, in Early Greek Poetry”, en hscp, 46, 1935, 
pp. 1-36. 

Griffin, J., “Homeric Words and Speakers”, jhs, 106, 1986, pp. 36-57. 
Jaeger, W., The Theology of the Early Greek Philosophers, Oxford, Clarendon 

Press, 1948.
Jaeger, W., Paideia: los ideales de la cultura griega, trad. Joaquín Xirau y Wen-

ceslao Roces, México, Fondo de Cultura Económica, 1992.
Kullmann, W., “Oral Poetry Theory and Neoanalysis in Homeric Research”, Criti-

cal exchange, 16, 1984, pp. 9-22.
Liddell, H. G., R. Scott & H. S. Jones, A Greek-English Lexicon, Oxford, Cla-

rendon Press, 1940. 
Mallory, J. P. & D. Q. Adams (eds.), Encyclopedia of Indo-European Culture, 

London / Chicago, Fitzroy Dearborn Publishers, 1997.
Nagy, G., The Best of the Achaeans. Concepts of the Hero in Archaic Greek Poetry, 

Baltimore, The John Hopkins University Press, 1999. 
Nikolaev, A., “The Name of Achilles”, Cambridge Classical Journal, Supplementa-

ry, 32, Greek and Latin from an Indo-European Perspective, 2007, pp. 162-173.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79	 79

Nilsson, M. P., A History of Greek Religion, trad. del sueco al inglés F. J. Fielden, 
Oxford, Clarendon Press, 1949. 

Ogden, D. (ed.), A Companion to Greek Religion, Oxford, Blackwell Publishing, 
2007. 

Otto, W., Los dioses de Grecia, trad. Rodolfo Berge y Adolfo Murguía Zuriarrain, 
Madrid, Ediciones Siruela, 2003. 

Pironti, G., “Dans l’entourage de Thémis: les Moires et les ‘normes’ panthéoni-
ques”, Kernos, Supl. 21, La norme en matière religieuse en Grèce ancienne, 
Liège, Centre International d’ Étude de la Religion Grecque Antique, 2009, pp. 
13-27.

Riedinger, J.-C., “La τιμή chez Homère”, Rev.Ét.Gr., 89, fasc. 426-427, julio-di-
ciembre, 1976, pp. 244-264. 

Trajber, F., Le vocabulaire de l’apparence et de la ressemblance chez Homère. 
Études sur le verbe ἔοικα et les formes apparentées: Homère, Hésiode, Hym-
nes homériques, tesis doctoral, Aix-Marseille Université, 2009. 

Untersteiner, M., La fisiologia del mito. Seconda edizione accresciuta e aggior-
nata, Florencia, “La Nuova Italia” Editrice, 1972. 

Vernant, J.-P., “Hestia-Hermès. Sur l’expression religieuse de l’espace et du mou-
vement chez les Grecs”, L’homme, 1963, tomo 3, no. 3, pp. 12-50. 

West, M. L., Greek Epic Fragments, Cambridge / Londres, Harvard University 
Press, 2003 (Loeb Classical Library). 


