Moigo en Homero!
Moiga in Homer

Joaquin Venancio FLORES GONZALEZ
Universidad de la Republica, Uruguay
renajuaco@hotmail .com

RESUMEN: En este escrito intento ofrecer una comprension general de la no-
cién de poipa tal como la hallamos en Homero, contemplando y reuniendo
sus varios significados especificos. El centro de interés estd en la inscripcién
de poiga en la moral homérica: poiga gravita en torno a la nocién mas gene-
ral de limite de los seres, o T, al igual que ¥Pois, vépeois, aiddmg, tiows, dinn,
0¢ug y muchos otros.

ABSTRACT: In this paper I intend to provide a thorough understanding of the
notion of polpa as we find in Homer, one that contemplates and gathers its
several specific meanings. The focus is on the registration of poiga in Ho-
meric moral: poiga gravitates around the more general notion of limit beings,
or T, like VPotg, vépeois, aidmg, tiows, dixn, Oéwg and many others.

PALABRAS CLAVE: potoa; Homero; moral; significacion.

KEYWORDS: potpa; Homer; Morality; Significance.

RECIBIDO: 18 de febrero de 2015 ¢ ACEPTADO: 17 de septiembre de 2015.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2015.33.2.734

Algunos problemas

Al consultarse un diccionario acerca de una palabra griega, se encuen-
tran una serie de significados diferentes. Muchas veces se concibe al
punto la relacién entre ellos. El examen de la relaciéon permite, por un
lado, una explicacién historica de los distintos significados. Por otro, su-
giere la reconstruccién mental de una idea viva —una unidad detrds de
la pluralidad, que existe no sélo en forma de significados sino también
en forma de valor: produce en los hablantes, en tltima instancia, un de-
seo 0 un temor, un s o un no.

Para poipa hay a primera vista estos significados principales: desti-
no, Destino, parte, muerte. Lo mismo para aioo, sinénimo fiel de poiga.
Pero asi se supone que lo que se entiende por “parte”, por ejemplo, al-
canza a captar lo que implicaba y justificaba cierto tipo de empleo del

I Expongo brevemente lo que considero mds importante de un largo estudio titulado
“Destino y poigo. en Homero”. Aquél contiene numerosas argumentaciones, explicacio-
nes y referencias que aqui suprimo.

NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 47



48 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

término en Homero. El hecho es que si se examina cada uso de poigo en
dicho autor, teniendo en mente su posible relacion de significado con los
otros significados del vocablo y su familia, se percibe una continuidad
entre los diferentes significados y poipa se reduce, en ultimo lugar, a
una nocidn unitaria. Es aquella unidad viva a la cual me referia. No digo
que podamos sentirla en su plenitud, sino que podemos vislumbrar que
existe.

Destino

Ya sea que se consideren los poemas de Homero como la composi-
cién de un poeta unico (uno para Iliada, otro para Odisea) o como el
resultado de un largo proceso de fijacion, acumulativo, de incontables
composiciones-performance (es decir, ya sea que se parta de afinidades
neoanalistas, ya de oralistas, respectivamente), hay en ellos elementos
previos a su composicion y elementos especificos de la composicion.
Por ejemplo, no s6lo existe un repertorio de férmulas, sino también uno
de temas y motivos (e. g. cdlera, abstencion del combate, juegos ftine-
bres, etcétera). Incluso los elementos fundamentales de la fabula de los
poemas pueden considerarse tradicionales, anteriores a los poemas mis-
mos, como la historia de Aquiles. Asi puede leerse la predeterminacién
muchas veces constatada de los hechos de los héroes, y leida en poiga.
La tradicion deviene, en lenguaje épico, destino. La tradicién ofrece,
por ejemplo, un nombre, una situacién y una serie de sucesos relaciona-
dos con él. Lo relativo a Aquiles y lo relativo a Odiseo, ;cudntos aedos
lo han cantado?? Quizds siempre lo han hecho de forma diferente, pero
respetando determinadas esencias, esto es, respetando lo inviolable para
que Aquiles sea Aquiles y Odiseo, Odiseo. Los poemas dicen: es potoa
para Aquiles morir en Troya. Nosotros entendemos: es el destino de
Aquiles. Pero los poemas dicen, més bien: Aquiles muere en Troya, que
en parte eso es ser Aquiles.

La consideracion del destino como un elemento poético fue sugerida
por H. Frinkel (1975, pp. 57-58), y mds recientemente por G. Nagy
(1999, caps. 2 y 15), W. Kullmann (1984, pp. 13-14), E. Bakker (Bakker

2 Sobre la complejidad del procedimiento homérico en la manipulacién de la tradi-
cion, cf. Finkelberg 2003.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 49

& Kahane 1997, pp. 32-33). Segun esos autores, la propia nocién de
héroe épico estd estrechamente ligada a lo que llamamos destino. El
destino de un héroe se reduce a su propia individualidad o su existencia;
el amor fati del héroe es su propia heroicidad; la libertad del héroe estd
por fuera de su heroicidad. Ahora bien, esa reciente tendencia a reducir
el destino homérico a un fendmeno poético debe ser contrarrestada por
una comprension mds abarcadora del significado de poiga. La nocion de
poiga es mas amplia que la épica. Si es posible comprender el destino
homérico como un fenémeno poético,’ es de todos modos preciso tener
en cuenta el sistema de creencias que lo posibilitan. La idea de la prede-
terminacion de los seres surge de una creencia profundamente arraigada
en la moral arcaica.

Parte

La palabra poiga se construye de una raiz (*smer-, cf. pelpopou; lat. me-
reo; pOROG; HEQOG; AuéEdw; upoeog) que expresa la idea de ‘reparticién’ .
Muchas veces podemos traducir poipa como ‘parte’. Por ejemplo, los
aqueos en la orilla “tienen una poca poiga de terreno” (I1. 16.68).> O la
noche estd avanzada, “pasé en mds de dos poipat, todavia resta una ter-
cera potoa” (11. 10.252-253). En la primera véxuia Odiseo dice a Aqui-
les que Neoptolemo, destruida Troya, “teniendo (su) poiga y una noble
recompensa, se embarcé en la nave”. Moiga puede traducirse, ahi, como
‘parte (de botin)’. Lo mismo ocurre con aico en 1. 18.327, Od. 540 y
13.138 (Mnidog aioa, ‘de botin’). En Od. 4.97-99, Menelao se lamenta
ante Telémaco: “Ojald habitara yo en los palacios teniendo sélo una ter-
cera potpa (de las riquezas que obtuve), y estuvieran a salvo los varones,
los que entonces perecieron en la vasta Troya”. En una decena de pasa-
jes de la Odisea el término poiga parece referir una porcién de carnes
en el banquete: 3.65-66, 20.279-280, 20.293-294, 15.140, 19.423, 8.470,

3 J. Garcia Blanco y L. M. Macia Aparicio escriben, en la “Introduccién” a su ex-
celente edicion de lliada: “la idea de destino es una elaboracion literaria” (1991, t. I,
p. CLXXXIII).

4 Algo similar es vdlido para aioa. Su raiz, *ai- (cf. toc. B aitsi ‘dar’; osc. aeteis ‘parte
(gen.)’; aivupau; aitém; aftog; €Eatog), relaciona las nociones de ‘parte’, ‘dar’ y ‘tomar’.

3 Las traducciones son mias.



50 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

14.448, 17.258, 17.334-335, 20.260. En la mayoria de éstos, poiga es
objeto de los verbos Aayydvwm, €xw, datéopan y véuw. Es decir, poipa se
obtiene, se tiene, se distribuye, se reparte. Es importante esto: la porciéon
de carne que el comensal percibe es considerada no s6lo materialmente
sino también moralmente; la parte que obtiene de las carnes constituye
la dignidad del comensal. Moiga tiene, pues, un sentido mas concreto (y
mds moral) que el muy abstracto (y neutro) que primero suponemos: es,
en todo caso, ‘parte que se percibe como resultado de una reparticion y
que corresponde al valor de quien la percibe’. En todo Homero, s6lo en
los dos primeros empleos del término, que cité en este parrafo, parece
imposible entender poipa con este sentido, y debe entenderse uno mas
tardio (no digo que esos versos sean posteriores).®

Muerte

Es previo a casi toda interpretacion historica el hecho de que poipa
en Homero significa también algo asi como ‘muerte’.” En la férmula
0dvatog xal poigo ‘muerte y poiga’, por ejemplo, y sus variaciones y
ampliaciones, la conjuncién no acumula sino mds bien identifica los dos
términos. ®dvatog y poigo pueden alcanzar a un héroe o arrebatarle los
dos ojos. | Muerte y poiga juntas lo hacen? Sospecho que la dualidad del
acto debe ser considerada a partir del concepto de causa formal mas que
del de causa eficiente. Hay una suerte de comunicacion, en el sentido

6 Cf. también aidotg poiga en Od. 20.169-171 y é\nidog aioa en Od. 16.101. Por
ultimo, €v xapog aion en 1I. 19.378.

7 Digo “también” evitando la urgencia de la solucién del problema de saber si:
a) polpa significa a veces ‘destino’, a veces ‘parte’, a veces ‘muerte’, o b) poiga sig-
nifica siempre las tres cosas, aunque unas ocasiones bajo un aspecto y otras bajo otro,
nunca dejan de estar presente en algin grado todos. Digo “algo asi como ‘muerte’”
para intentar salvar el problema que supone considerar a la muerte como una nocién
universal, siempre igual a s{ misma en todo tiempo y espacio, correlato de una reali-
dad independiente del hombre. La muerte en Homero es otra muerte que la nuestra, es
evidente pero no debe olvidarse. Como bien observa Benveniste, en “Problemes de la
reconstruction sémantique”: “Dans I’appréciation des différences de sens qui intervien-
nent entre les membres d’un ensemble formellement li€, le linguiste est toujours enclin
a se guider inconsciemment sur les catégories de sa propre langue. De 1a des problemes
sémantiques qui se ramenent, tout bien considéré, a des problemes de traduction” (1966,
p. 291).



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 51

platénico, entre 8dvatog y poiga. Cf. 1. 3.101-102, Il. 17478 = 672
= 1l. 22436, Od. 21.24 (¢pOvog ol poipa), I1. 5.82-83 = 16.333-334 =
11.20.476-477, 11. 21.110, Il. 16.844 ss., Il. 24.130-132. Cf. el genitivo
en poiga Bavatowo ‘poipa de muerte’ y variantes, en Od. 17.326-327
(cf. 1l. 2.834), Od. 2.98-100, Od. 19.144-145, Od. 24.134-135; aioo
Oavdrtowo en 11. 24428 y 24.750. También el vocablo popog se identifica
con Bdvatog, en Od. 9.61 y 11.409; cf. Il. 3.101-102, II. 21.133, Od.
1.166, 1. 18.465; mnibpogog en 1. 1.352-354, 11. 18.95-96, 1. 1.414-418,
0d. 1267, 0d. 4346, Od. 17.137. Algunos otros términos asocian a las
nociones de ‘destino’ (?) y ‘muerte’. Cf. xijo en Od. 22.14, Od. 15.275-
276, Od. 22.382, Od. 24.127, Od. 3.242, 1l. 8.68-74 (nfo Oavdrowo), I1.
23.789 (cf. ss., poipa), Il. 9.411-412 (cf. poiga »axy) en Il. 13.602),
1l. 18.115-121; cf. Il. 18.535-560; ¢povov nai xfjoa en Il. 2.352 y Od.
8.513; ufoeg Bavdrtowo en I1. 2.302, Od. 11.171,11. 2.834 = 11. 11.332, 1l.
16.687, etcétera. Se ve, en esos versos, que los atributos y complementos
de »1p, BGvatog y poiga son en cierta medida intercambiables (péhauva,
o], Oavdtolo, etcétera); hay una suerte de sistema de atributos o epi-
tetos que se aplica parejamente a un conjunto de términos, identifican-
dolos. Pertenece al mismo motpog (aunque, al igual de xvo, tiene en
Homero mas de ‘muerte’ que de ‘destino’): 1. 2.359, 1l. 8.52, 1i. 18.96,
11.20.335, 0d. 4.190, Od. 4561, Od. 4.714, Od. 5.308, Od. 11.197, Od.
11.389, Od. 14.274, Od. 22416, 0d. 24 .22, 0d. 24 .31, Od. 24 461, etcé-
tera, aunque véase Od. 10.245 (no ‘muerte’, mas bien ‘destino’ (?)). Cf.
también el vocablo oitoc, a veces ‘muerte’ (I1. 3.417, 11. 8.34 = II. 8.354
=11. 8465, Od. 13.384) y a veces ‘conjunto de cosas que ocurren a uno
en la vida’ (como en Od. 8.489-491, 577-578, Od. 1.350 e 1l. 9.563).
En conclusién: no sélo sucede que poipa expresa, ademds de algo asi
como ‘destino’, la idea de ‘muerte’, sino que los términos en que se lee
con mayor o menor claridad la nocién de ‘destino’ expresan también la
de ‘muerte’. Moiga., aioa, poQog, %1, TOTUOS y oltog son voces que ha-
bitan en ambos territorios. Es decir, hay una estrecha relacion lingiiistica
entre el destino y la muerte, y las dos nociones son solidarias. Pues bien,
(el sentido de ‘muerte’ en estos términos se deriva del de ‘destino’? ;Y
estaremos satisfechos con sélo decir que el valor de ‘muerte’ en poiga
es derivado del de ‘destino’? En general los diccionarios (e. g. Liddell-
Scott-Jones) asi lo afirman, pero es consabido que la separacion en items
numerados y discretos, que son los diferentes significados de una entra-
da, es esquematica y estd orientada hacia la rdpida comprension; pero



52 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

que una unidad subyace a la pluralidad, una que escapa a los dicciona-
rios como el espiritu a la letra. Hay una relacion entre ‘muerte’ y ‘parte’
mds alld de la derivacién de ‘destino’ hacia ‘muerte’ ®

La razén de la hipotética asociacion de ‘muerte’ y ‘destino’ es eviden-
te. El destino es inevitable y la muerte es inevitable, es esencial al mor-
tal. Constituye positivamente la definiciéon del hombre y negativamente
la del dios. En principio, sélo en principio, en Homero no hay hombres
inmortales. Véanse, por ejemplo, los razonamientos a fortiori de Aquiles
en /1. 21.106-110 y 18.115-121. Pero éste es un punto en realidad pro-
blemdtico para los poemas homéricos, que deben lidiar incbmodamente
con él.° Ganimedes es raptado por Zeus (/I. 20.232-235), al igual que
Clito por Aurora (Od. 15.250). Ino Leucotea participa (€upoge) de la
tun de los dioses (Od. 5.333). Calipso ofrece la inmortalidad a Odiseo
(11. 5.135-136, Od. 7.256-257). Proteo anuncia a Menelao su futuro en el
campo Eliseo (0Od. 4.561-569). En este ultimo pasaje, ilustrativo, la opo-
sicién no es entre a) morir y b) ser enviado al campo Eliseo, sino entre
a) morir en Argos y b) ser enviado al campo Eliseo. La primera oposi-
cion seria disruptiva, pondria en evidencia la inmortalidad de un mortal.
El circunstancial ‘en Argos’ introduce funcionalmente la ambigiiedad:
por él, se oponen a) pasar el resto de la vida en Argos, y b) pasar el
resto de la vida en el campo Eliseo. El pasaje evita establecer claramente
la adquisicion de inmortalidad de Menelao. En el campo Eliseo, “la vida
resulta facilisima para los hombres”. Se trata de una vida parecida a la
vida en Argos o en cualquier lado, pero eximida de las cuitas cotidianas

8 El hecho de que vocablos como motpog, %10, oitog, que no se asocian etimold-
gicamente con una idea de ‘reparticién’, signifiquen, al igual que poiga y aioa., tanto
‘destino’ como ‘muerte’ no es automdticamente una refutacién de que hay una relacién
primordial entre ‘muerte’ y ‘parte’. La evolucién de las lenguas y los poemas es mucho
mds compleja que eso. Siquiera la analogia nos permite proponer que la evolucién se-
madntica de poipa se traslado a la de otros términos, etcétera.

° Excluyo de mi consideracion esa otra especie de inmortalidad ya no bioldgica sino
‘moral’ (cf. Bakker 2002): la inmortalidad del nombre, la inmortalidad de la Idea (Un-
tersteiner 1972, p. 106), por medio de, por ejemplo, el canto (cf. Pindaro, passim). La
idea estd presente en numerosos pasajes homéricos, e. g. Od. 24.93-94. Como propone
Nagy en el cap. 10 de The best of the Achaeans, la oposicion entre la mortalidad del
hombre y la inmortalidad conferida por el canto puede verse como paralela a la oposi-
cién entre la naturaleza y la cultura. Por lo demds, la inmortalidad ‘cultural’ de Aquiles
depende necesariamente de su muerte en Troya. Para €I, en cierto sentido, vivir es morir
y morir es vivir. Cf. las reflexiones de Nikolaev 2007, sobre todo p. 171.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 53

del hombre, como el frio y la lluvia (que pueden ser entendidos como
simbolo del tiempo). En Homero la inmortalidad de algunos mortales
nada mas es afirmada como tal en casos de irrealidad (como el de Odi-
seo). En la realidad, no es posible para el discurso homérico afirmar
la inmortalidad de un hombre con palabras claras como éstas sino que
debe oscuramente decirse que el hombre habita entre los inmortales, o
participa (petpopon) de la tuy) de los inmortales, o es enviado al campo
Eliseo donde la vida es facilisima para los hombres. La inmortalidad
sOlo es sugerida, permanece silenciada. La negacion de la muerte pare-
ce ser un problema indoeuropeo; Homero intenta resolverlo, lo oculta
cuanto puede.'” Algunos casos que pueden ser vistos como sobrepa-
samientos de la muerte significan de hecho la necesidad de la muer-
te para el mortal. Son excepciones que confirman la regla: Admeto y
Alcestis mencionados en I/. 2.714-715, 23.289, 391 y 542, o Castor
y Pélux en Od. 11.303-304. Noétese que se trata de una tendencia casi
puramente odiseica, y sin embargo relativa a creencias mds arcaicas;
también la coloracion de la muerte es un impulso més que nada odiseico.

Olvidan esto las opiniones que, en la bisqueda de la solucidon al dis-
cutido problema de si poiga (como sinénimo de ‘destino’) es idéntica
o diferente a Zeus, identifican poiga con Zeus. Para empezar, poiga
designa también algo como ‘muerte’. Zeus no. Moiga designa porciones
de carne en un banquete, y Zeus no. Precisamente, poigo tiene alguna
asociacion con el destino a causa de la nocién de parte, ajena a la esen-
cia de Zeus.!

Comunmente se entiende que el sentido dltimo de poiga es “porcion’
o ‘parte’, y que los otros, como ‘destino’ o ‘muerte’, también significan
en ultimo término ‘porcion’, es decir que se reducen o se explican dia-
crénicamente por aquél. Es comun entonces ver que, en lugar de decir
“el destino de Troya”, por ejemplo, los fildlogos dicen “la porcién de
Troya”, jugando con las palabras de las lenguas modernas y usdndolas
en la manera antigua, e. g. Nilsson llama a la muerte “the last and inevi-
table portion” (1949, p. 169). Es correcto que los distintos significados
que nosotros encontramos reunidos en la misma palabra, poiga, no de-
ben ser separados por cortes tan tajantes como los que la multiplicidad

10 Cf. Burkert 2007, p. 26.

' Es interesante, sobre esto, Otto 2003, pp. 138 ss., cf. Untersteiner 1972, pp. 111-
112.



54 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

de voces castellanas o modernas sugieren; los limites son difusos, hay
continuidad entre uno y otro. Pero reducir todos los significados a uno
de ellos, como ‘parte’, es innecesario. La reduccion puede ser otra.

En cuanto a la relacién entre ‘destino’ y ‘muerte’, los dos significados
no pueden ser completamente separados, siempre que primitivamente
el uno significa el otro. Los dos significados se especializan conforme
evoluciona la palabra; previamente a esta especializacion, la distincion
entre los dos es, en el caso de moira, ficticia.

Moigo.

En los intersticios de los significados se deja ver la nocién general. Esta
se indica por la idea de ‘porcion’. —;Porcidn, se dird, solamente? Varias
hipétesis han sido propuestas sobre cudl es el objeto primario de esa por-
cién. No las discutiré en este resumen. Cornford (1957) propone, como J.
Harrison en Themis, que potgo designa primordialmente una distribucién
espacial. El estudio de Cornford es valioso, pero su solucién es innecesaria
y su totemismo grosero. ‘Parte’ es, segtin esa hipétesis, ‘parte (de territo-
rio)’. Nilsson, por su lado, entiende que el significado primario de poipa
es ‘porcién (de vida que a cada uno le cae)’. El concepto concreto de vida
implicado por esa formulacion es insostenible. Otros han supuesto que
el significado primario es ‘porcién (de carnes de la victima de un sacrifi-
cio)’. Es una hipoétesis interesante. Se documenta, de misma raiz, el hitita
mark- que designa la reparticion de las carnes de una victima sacrificial '
Recientemente J. Bremmer propuso que los dioses del destino, Moiga,
Aloa, Kfo, datpwv, incluso vopog, todos significaban, o habian significa-
do, también, ‘reparticiéon’, pero una reparticién concreta: relaciona K,
por ejemplo, con el verbo xeipw ‘cortar’: “The Greeks apparently derived
their ideas about fate from sacrifice, the occasion in life where portions
were cut and distributed”.!® Parece hacer sentido que poigo se derivara,
por metonimia, de la reparticion sacrificial a la reparticion general que
parece al fin significar, como si el hombre fuera un comensal en el litiirgi-
co banquete que es la vida. Pero carecemos de pruebas sélidas para esto.

12 Cf. duaporpéy en Od. 14.434.

13 Bremmer 2007, p. 138. De todas formas las etimologfas aqui mencionadas no
deben ser tomadas como tan certeras.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 55

Ademds, poiga como ‘parte (de carnes repartidas)’ aparece solamente en
la Odisea.

Propongo que potga se refiere ante todo a la reparticion de tiuf.
Cuando potpa significa ‘parte’ no lo hace bajo un aspecto estdtico sino
bajo un aspecto dindmico. La ‘parte’ o ‘porcidn’ es concebida en esen-
cial relacién con el acto por el cual llega a ser. La parte es, fundamental-
mente, una parte que se obtiene; resulta de una reparticion.

Nétese, a propésito, que poipa y aioa pueden ser objeto del verbo
hayydvo en varios sentidos: cuando significan algo asi como ‘parte (de
botin)’, cuando algo asi como ‘destino’, cuando ‘muerte’, o cuando se
refieren a tiun, como en //. 15 (vide infra). Por lo tanto, el verbo Aaryydvm
se asocia con poipa y aioa en un sentido méds profundo y unitario que
el de sus diversas especificaciones. La unidad misma de los significados
de poipa es sefialada por la asociacion de todos ellos con hayydvw. El
mismo caracter esencialmente dindmico de poipa se observa de aioa, en
cuya etimologia aparecen unidas las dos nociones: la de ‘porcion’ y la
de ‘tomar’. Lo mismo sucede con daipwv (cf. daiopar, véase Chantraine
1968, s. v.).

La ‘porcién’ que poiga implica es, pues, ‘porcion recibida’, ‘porcion
dada’, ‘porcion tomada’ .'* Tal porcidn es ya bastante concreta: es parte
de valor. Moiga estd cargada de un fuerte componente moral —es decir,
sagrado.'> La parte de las cosas es la parte que corresponde a ellas; es la
parte que les es debida y que las define en tanto cosas, ya que el valor
arcaico es definitorio de la cosa (lo que a las cosas es debido es idéntico
a lo que las cosas son). La muerte es parte del hombre en cuanto define
su esencia, y corresponde moralmente a él. Por la muerte, el hombre es
especie inferior entre los seres, en comparacién a los dioses; la muerte
hace al hombre un ser lamentable, ademads de que incluso la vida lo hace

14 Benveniste 1966, p. 317: “‘Prendre’ et ‘donner’ se dénoncent ici, dans une phase
tres ancienne de 1’indo-européen, comme des notions organiquement liées par leur pola-
rité et susceptibles d’une méme expression”. Cf. Mallory & Adams 1997, p. 224: “it is
frequently the case in IE that words meaning ‘give’ or ‘take’ often develop the opposite
meaning”. Ocurre por ejemplo con vépw ‘distribuir’, de raiz *nem- ‘tomar’. A partir de
esta identidad tal vez se explique la identidad de poiga y aica, dos de las palabras mds
sinonimicas en Homero: etimoldgicamente, potoa apunta a la reparticién como el acto
de dar; aioa se refiere quizd a la reparticion como el acto de recibir, de tomar.

15 Cornford es quien mejor comprendi6 la esencia moral de poiga, su estudio es por
eso valioso.



56 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

lamentable, como lamenta el topico. Por cierto que tal valor no debe ser
pensado de acuerdo con la nocién de valor moral de nuestros siglos; se
identifica profundamente, en cambio, con lo sagrado.

En 11. 15.185-195, Poseidon se queja:

iOh!, por mds que [Zeus] sea dya06g habld con soberbia, si (dijo que) a mi,
que soy igual a él en cuanto a tyrj (OpdTpov), me sujetaria por la fuerza
en contra de mi voluntad. Pues tres hermanos somos los hijos de Cronos, a
quienes engendré Rea: Zeus y yo, y el tercero Hades, que gobierna a los que
estdn bajo tierra. Todas las cosas fueron repartidas (d¢daoton) entre tres, y
cada uno obtuvo una parte (¢upoge) de . En efecto, a mi me tocé habi-
tar siempre el canoso mar, cuando se agitaron las suertes; Hades obtuvo las
oscuras tinieblas, y Zeus obtuvo el vasto cielo en el aire y las nubes. Pero
la tierra, luego, es comun a todos, y el grande Olimpo. Por tanto, de ningtin
modo viviré segin las ¢oévec de Zeus; que permanezca tranquilo, aunque
sea fuerte, en su tercera uoioa (toutdy €vi poion).

La potpa tuig de que Poseidon habla no es en esencia un distrito o
una provincia de la naturaleza, como piensan Harrison, Cornford y quie-
nes los siguen; no es espacial, no es un sector fisico del mundo. Si es
aqui todas esas cosas, pero accidentalmente, no por definicién (asi como
tampoco poiga es por definicion divisible en tres). Mds profundamente
lo repartido es el valor. Los estudios totemisticos exponen ante nuestros
ojos con claridad la idea de un valor que se distribuye, y en ello son
un aporte muy valioso para el nuestro; pueden constituir sin embargo un
riesgo si pretendemos establecer un paralelismo mds preciso o concreto
entre Australia y Grecia. Harrison y Cornford se exceden en eso. No es
necesario pensar en una reparticion de la naturaleza, trasunto de una es-
tructura de tribus, fratrias y clanes, como explicacién siempre vélida de
toda reparticion. La hipétesis de que el significado primitivo de potpo
es ‘parte de valor’ ofrece una explicacion, por reduccion, a la multiplici-
dad de las hipdtesis: tanto una parte de tierra cuanto una parte de victima
sacrificial son instancias de una parte de valor.

No hay entre poiga omhdyyvwv ‘uolpa de entrafias’ y potoo TUuig
‘wotga. de iy’ una diferencia esencial. Véase Pi. N. VI1.40-43; Pae.
VI.117-120 (cf. Nagy 1999, cap. 7); escolio a Edipo en Colono 1375 (Fr.
3, West); Hes. Op. 134-139; Himno a Deméter 310-312; Hes. Th. 536
ss. Véase también, acerca del cardcter moral de la distribucién propia
del banquete (asociado léxicamente con la reparticion: daig, daiopa),



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 57

el capitulo 11 de The best of the Achaeans (“A dais, then, is a ‘division’
not only of meat portions (a feast) but also of the timai that go with them
(a sacrifice)”); 11. 9.70-73; 1l. 1.458-471, cf. 1l. 1.602, II. 2.430-431, Ii.
7.319-320, 1. 23.56; sobre todo, I/. 7.320-322, I1. 19.179-180. Entonces,
cuando leemos acerca de la poigo de un héroe en un banquete, es su
valor el que estd sobre la mesa.

Por lo demds, si en un estadio determinado de la lengua encontramos
para un término una pluralidad de significados, éstos no deben ser expli-
cados unos a partir de otros. Si en un tiempo ¢ potga significa ‘destino’,
‘muerte’, ‘parte’ (lo cual no afirmo en sentido estricto), no es legitimo
pensar que ‘destino’ y ‘muerte’ se derivan de ‘parte’, por ejemplo, y que
ese sentido originario de ‘parte’ es idéntico al que coexiste con ellos,
como forma no marcada, en ¢. Mds bien el problema se plantea de re-
construir un significado anterior a todos esos, especializados, y anterior
al tiempo #; un significado que no tiene por qué equivaler a ninguno —y
que en rigor no puede equivaler a ninguno, dado que no existe en él la
oposicion que es constitutiva de los especializados—, pero del cual to-
dos los especializados se derivan. Asi ‘parte’, tal como lo encontramos
coexistiendo con ‘destino’ y ‘muerte’ en ¢, no es origen de sus contem-
pordneos, sino que se remonta, al igual que ellos, a otro. La ‘parte de
terreno’ que tienen los aqueos en la orilla, o la ‘parte de noche’ que
resta, que mejor representan el sentido de ‘parte’ en moira, no contienen
el sentido originario de la palabra. Este queda manifiesto especialmente
cuando se estudia el valor afectivo de poipa, cuyo estudio implica el del
valor afectivo de las nociones de T, Eewvin, UPoLs, ebvouin, g, dixn
y algunas otras.

Moralidad de poigo'®

Como observé Cornford, la queja de Poseidén al inicio de la lliada 15
(vide supra) indica una profunda relacién entre wuy y poioa (cf. Th. 73-
74 y 112). Recientemente Margalit Finkelberg (1998, pp. 15-16) remar-
c6 que la presencia de tiun en el lenguaje formulario de Homero es mi-
nima. Soélo hay una formula en que ) aparece, y esa es, precisamente,

16 Obviamente no entiendo ‘moral’ en su significado restringido (y muy generaliza-
do) de ‘acorde a los valores de nuestra época’ sino en su sentido amplio, que contempla
toda valoracion, sea ésta para nosotros justa o injusta, buena ella misma o mala.



58 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

gupooe tpic. A su vez —nota Finkelberg— el tnico contexto en que
gupooe ocurre en Homero es el de nyuy. Es decir, desde el punto de vista
sintctico y desde el punto de vista formulario peipopor (misma raiz que
poipa) y T estdn especialmente relacionados. Eso es fundamental.

En 1l. 1.278-279, Néstor le aconseja a Aquiles que no intente rivalizar
con Agamenodn, “porque nunca ha obtenido igual parte de T (ppoge
Tufg) un rey que sostiene cetro, a quien Zeus dio gloria”. Poseidén, en
su queja, decia, “Todas las cosas fueron repartidas entre tres, y cada uno
ha obtenido parte de tun” (xaotog & €upoge g, I1. 15.189). Pocos
versos después ocurre, en referencia a esa Ty, el sustantivo poiga. En
Od. 11.338 Areté dice a los feacios: “Odiseo es huésped mio, pero cada
uno ha obtenido en parte T’ (éxaotog 8° €upoge tuic). En Od. 5.335
leemos que Ino Leucotea “ha obtenido como parte tiui) de los dioses,
Oev €5 €upooe tpig”. La formula se emplea también en el Himno V a
Afrodita, v. 37: ésta perturba la mente de todos los dioses (excepto la de
Atenea, Artemis y Hestia), incluso de Zeus, “que es el més grande, y ha
obtenido en parte la mayor tu” (Eppoge Tuig).

Ocurre ademds en Teogonia 414: se trata de la descendencia de As-
teria, vv. 411-415: “Ella, quedando encinta, engendré a Hécate, a quien
por sobre todas Zeus Cronida honré (tiunoe). Le procuré como brillantes
dones tener poiga de tierra y de estéril mar. Ella, ademads, ha obtenido en
parte Ty (Eppooe tpic) de estrellado cielo, y por los inmortales dioses
es principalmente honrada (tetpive)”. Son, estos, versos muy claros
para nuestra busqueda: hay dos formas de decir lo mismo: poiga €yet
+ genitivo y €upoge g + genitivo. En la primera expresion la fuerza
predicativa estd en el sustantivo, en la segunda se encuentra en el verbo.
La primera es aqui empleada con referencia a la tierra y el mar, la segun-
da con referencia al cielo. Esto hace pensar en los versos de Poseidon
relativos a la reparticion de los dominios del mundo.

El pasaje de Teogonia sigue, vv. 418 ss.: “Mucha tpf acompaiia
muy facilmente a aquel cuyas stplicas la diosa acepta benévola, a quien
otorga también felicidad, pues tiene el poder de hacerlo”. Vv. 421-422:
“Pues (de?) cuantos de Gea y de Urano nacieron y obtuvieron (¢€Loyov)
nuf, de (la ryn de) todos ellos tiene aioa”. Paralelo a poiga tipfg, aloo
Tpiis. Zeus no ejercid violencia con Hécate —prosigue Hesiodo—, ni
le quit6 nada de cuanto obtuvo (£Aayev, v. 424), sino que ella conserva
(éye1) cuanto obtuvo desde el principio en la distribucion (daoudg, v.
425). vv. 426-428: “Y aunque fuera hija inica no ha obtenido en parte



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 59

menor T (éupoee Tfg) y veneracion en la tierra, en el cielo y en el
mar, sino incluso mucho mayor, puesto que Zeus la honra (tieton)”.!” En
Trabajos y dias 347 dice Hesiodo: “Ha obtenido en parte tiuf (Eppoé
Tol Ti)g) quien ha obtenido en parte un buen vecino”. No se trata exac-
tamente de la misma férmula, sino de una muy semejante, de comienzo
del verso (aquella va siempre al final). En Teogonia 203-206 se enu-
meran los elementos constitutivos de la tyun y de la poipa que Afrodita
obtuvo desde el principio: las intimidades con doncellas, las sonrisas, los
engaiios, el dulce placer, el afecto, la mansedumbre; vv. 203-204: “desde
el principio tiene esta tuf) y ha obtenido (Aéhoyye) esta poiga entre los
hombres y los dioses inmortales”. Tuu1] y potga se identifican al designar
aquello que caracteriza a Afrodita en tanto divinidad; su lugar en la so-
ciedad (tanto humana como divina), su forma, su especificidad, su razén
de ser, su individuacion. Ese empleo de poipa tiene cierta semejanza con
este otro: mds tarde, cuando se habla de la descendencia de Tetis y Océa-
no, se menciona la sagrada estirpe de doncellas, tuteladas por Apolo, que
educan a los nifios pues tal es la potgo que obtuvieron de Zeus, v. 348:
TaOTy 08 Alog oo poioav €xovot. Educar a los nifos es la poiga de
estas hijas de Tetis y Océano.

La férmula €upoge il resuena en 11. 9.617, donde Aquiles dice a
Fénix: “Igual que yo reina y obtén en parte la mitad de (mi) T (petpeo
Tuiig)”. Se trata simplemente de una diferencia de flexion verbal. En Od.
8, cuando Odiseo pide el canto a Demddoco, le manda unas carnes por
un heraldo y dice, vv. 479-481: “Pues los aedos son participes de T
(tipiic €ppogor) y de aidmg para todos los hombres terrestres, porque la
Musa les ensefié los cantos, y amé a la tribu de los aedos”. El adjetivo
estd en lugar del verbo y permite un complemento en dativo.

Es importante remarcar un hecho que ha sido poco notado hasta ahora.
Menos del 10% de las veces que algin término del campo 1éxico de T
se emplea es pronunciado por el poeta narrador. Esos casos son: 11. 1.11,
11.24,11.5552,11.15.612, 1. 16.460, Od. 1.117, Od. 5.335, Od. 18.161,
Od. 21.99, Od. 23.339. No tengo en cuenta aqui el verbo tiewv. Tuuh y
su familia se ubican la gran mayoria de las veces (mas de 90%) en los
discursos homéricos (“Homeric speeches”), y rara vez en la narrativa
homérica (“Homeric narrative”). Por la definicion de los términos de la
distincion: Griffin 1986, p. 36. Ahora bien, si los discursos homéricos

17 Cf. G. Pironti 2009, p. 17.



60 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

constituyen aproximadamente un 55% de los poemas (Griffin 1986, p.
37), la reparticiéon de tuf) y su familia resulta harto irregular, demasiado
como para que la desproporcidn sea una mera coincidencia. Para consi-
deraciones generales sobre la diferencia entre los discursos homéricos
y la narrativa homérica, cf. principalmente el iluminador articulo de
Griffin y Finkelberg 2012. Para explicar el hecho podemos plantear, en
principio, dos hipétesis, una mds bien diacrénica y la otra mds bien sin-
crénica: 1) Los versos que contienen algtn término de la familia de Tty
son de composicion tardia. Esta hipétesis surge de la constatacion de
que en los discursos homéricos tienen lugar las fases o capas mds tardias
de la composicién de los poemas. Es certero que el lenguaje formulario
tiene en ellos una presencia sensiblemente inferior, y contienen numero-
sos elementos lingiiisticos tardios. El hecho de que el empleo formulario
de T sea escaso concuerda con esta hipdtesis. 2) El valor seméntico o
afectivo de T es tal que, por su naturaleza, pertenece mas propiamente
a un discurso, por parte de un héroe, que a una narracion, por parte del
poeta. Es decir, la discursividad de Ty se explica gracias a una cuestion
de estilo. En este sentido, junto a tiuf) podemos colocar muchos términos
con que ocurre lo mismo, e. g. los de la familia de 0Poig, de dixn, O¢g,
nonog, ayabog, atdobalog, etcétera. Si los términos en los que se mani-
fiesta el hecho retnen ciertas caracteristicas, haciéndose agrupables bajo
una determinada categoria, entonces podremos hallar que la categoria, y
ya no cada término, es mds propia del discurso directo transmitido por el
poeta narrador que de su propio discurso. Tendremos entonces una ex-
plicacion. Pienso, como Griffin, que esta categoria es la de palabras que
aplican un juicio de valor; términos moralmente activos y concretos. Por
ejemplo, los términos con el prefijo €U- son caracteristicos. Ocurre que
palabras como e0dwiau, evegyeoln, enyeoin, evxrheln, evvouin, evmhoin
se emplean solamente en discursos (Griffin 1986, p. 37). Griffin 1986,
p- 38: “The distinction to be made between the speeches and the poet’s
own words is then not only a stylistic one, at least in the narrow sense
of avoiding in certain types of passage a certain grammatical type of
word. What is avoided is the expression in the narrative of certain sorts
of judgment: on the rightness and wrongness of action, on the sense or
folly of decisions and moods. Such expression of judgment is both per-
vasive and important for Homer, but it is only rarely expressed in a di-
rect way”. Asimismo las expresiones Awog aioo y poigo Oedv se ubican
casi solamente en discursos. El poeta narrador no las dice, canta de otra



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 61

manera. Varios (Otto 2003, Nilsson 1949, Adkins 1960) sugieren que
existe en Homero una diferencia estilistica entre el poeta narrador y los
héroes por la cual el primero estd en mayor posesion de la verdad que
los segundos. Esa via permitiria una posible explicacién de lo que ocurre
con Awog aioa y poiga Oedv. Otra via observaria que potga Oedv no es,
que sepamos, una féormula homérica, y que Awg aioa es una férmula
bastante débil. No puedo yo ofrecer una solucion acabada al problema,
pero puedo sugerir la hipétesis siguiente: lo que ocurre con Awdg aioa y
uoigo. Oe®v sucede también con la familia de tuf), porque Awg aioa,
poiga Bedv y T representan nociones interdependientes, y la morali-
dad de lo indicado por tiun se traspasa a poipa.

El centro de gravedad moral de poiga y de aioa es el mismo que el
de tyun. En el canto 9 de la lliada Fénix le aconseja a Aquiles deponer la
colera antes mejor que después, para no ser Meleagro. Si el Pelida vuel-
ve al punto al combate, serd honrado como un dios, v. 603: “Igual que a
un dios te honrardn (tioovowv) los aqueos”. Si vuelve después, no tendrd
los dones de los aqueos, no serd igualmente honrado, tipfg (contracto
de Tunewg), v. 605. Aquiles responde, vv. 607-609: “Fénix, anciano ayo,
criado por Zeus, no preciso para nada de esa tuui); pienso que estoy hon-
rado por el aioa de Zeus (tetufoBar Awdg afon), la cual me tendrd junto
a las curvadas naves”... Algunos han interpretado que con estas palabras
el Pelida quiere decir que de nada le servirian los dones que los aqueos
pudieran darle ya que conoce que su destino es morir en Troya. Pero los
dones no deben considerarse solamente desde un punto de vista ‘econd-
mico’: no hay por qué pensar que ellos le servirdn a Aquiles s6lo en su
casa. Son constitutivos de su valor en la comunidad a partir del momen-
to de su distribucién. Por la privacion de su Briseida todo comenz6. Y no
se trata del destino de Aquiles, morir en Troya. Ademads, que se quedard
cerca de las naves no quiere decir que se quedard en Troya sino que se
mantendrd alejado del combate; si entra en combate, se aleja de las na-
ves. Aquiles afirma, pues, algo falso: que nunca volverd al combate. El
atoa de Zeus se remonta a la promesa a Tetis y el dafio a los aqueos: es
decir, un acto que significa la medida del valor de Aquiles, y, 1o que
es igual, su aquileidad.

Tuwun tiene esencial relacion con el principio de lo sagrado. Deriva del
verbo tiewv, cuya raiz *k“eh S(1)- ‘temer, reverenciar’, de estatus proba-
blemente indoeuropeo (Mallory & Adams 1997, p. 198), parece expresar
el sentimiento ante el aspecto negativo de lo sagrado. La accién de dar



62 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

Tun es reciproca entre hombres y dioses, pero el valor de la T surge
de lo divino. En el primer canto de la Iliada, cuando Aquiles manifiesta
que no estd dispuesto a quedarse en Troya deshonrado, Agamendn le
responde que huya si quiere, vv. 174-175: “Junto a mi hay otros que me
honrarian, y sobre todo el astuto Zeus”. Este verso presenta semejanzas
con el anterior de Aquiles, son de cierto modo simétricos. Los dos mar-
can primero la prescindibilidad de lo que proviene del rival humano, y
la fundamentan luego con la tiuf| que proviene de Zeus.

Algunas condiciones sociales en especial estdn revestidas de una wun
que emana de lo sagrado. Sucede, por ejemplo, con los reyes (1l. 1.277-
279): “Y td, Pelida, no quieras rivalizar con un rey, enfrentindolo, por-
que nunca ha obtenido igual parte de wuf (ppoge Tpic) un rey que
sostiene cetro, a quien Zeus dio »x0d0g)”, Il. 2.196-197: “Grande es el
4dnimo de un rey, criatura de Zeus; su T proviene de Zeus, y lo ama
el astuto Zeus”, Il. 17.248-251, etcétera. A menudo la tyun de un rey
tiene cierta materialidad. En sentido estricto, no es que haya una mate-
rialidad de T sino que la materialidad no existe como tal, razén por
la cual se necesita de una cierta materialidad, digamos, para tui): en la
medida en que la materialidad no existe, no puede haber algo plenamen-
te inmaterial .'®

L. Gernet comprendi6 licidamente que la nocién de wun se inscribe
en el mundo de los yévn (1917, p. 290). Véase Il. 14.125-127. A un
vévog bajo no corresponde Tuif; a uno ilustre, la wph es debida. Un
hombre sin yévog, e. g. un inmigrante exiliado (un elemento de ningtin
sistema, un paria) no es digno de tui): 11. 16.56-59, Il. 9.466-468. Véase
también la Ty de los hijos legitimos en Od. 15.365 y Od. 14.203, asi
como la de quienes nacieron antes en /. 23.787-788 y Od. 13.140-142."°

18 Cf., por ejemplo, 11. 6.193, I1. 9.616, II. 20.179-183. Cf. también Gernet 1917, p.
284,y Adkins 1972, pp. 3-4, en términos que no puedo aceptar.

19 Gernet escribe: “Nous conclurons que la notion grecque de 1’ ‘honneur’ a ses
origines dans la primitive société familiale; que c’est d’abord une notion religieuse,
celle d’un mana particulier que, dans le vévog et par lui, les individus possedent, qu’ils
possedent méme les uns a I’égard des autres; et qu’en définitive cette représentation ne
fait que traduire, dans le seul langage que connaisse d’abord la pensée sociale, le sen-
timent que la valeur de I'individu émane de celle du groupe, parce que la personnalité
méme de cet individu tient par toutes les fibres a I’existence méme de ce groupe. On
congoit, au demeurant, que cette pensée revéte un aspect subjectif: comme le mana
personnel n’existe que par la force et la vertu du yévog, de méme celles-ci, reflétées
dans la conscience de I’individu, lui conférent une sécurité morale et lui communiquent



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 63

Los extranjeros amparados bajo la institucién de la hospitalidad son
también, por su condicion, dignos de tui: Od. 11.338-341, Il. 6.215-
225,0d.9.266-271,0d. 1.311-312, Od. 4.613-614, Od. 15.114, etcétera.
La hospitalidad 1) tiene un fuerte tenor sagrado, 2) define una relacién
reciproca, es decir que ambos partidos obtienen y dan T, 3) relaciona
vévn mas que individuos.?

Tw es un término cabalmente moral. M. Finkelberg, en el brillante
articulo citado, se detenia en la férmula €upoge Tipig:

The formula and its modifications appear in the Homeric corpus, in Hesiod,
and in elegy; its dispersion and productivity show that the idea of the allot-
ment of time rather than gaining it in fair competition was deeply rooted in
the epic tradition. This seems to indicate that time should be regarded not as
a competitive but rather as what can be called a “distributive value” (1998,

p- 16).

La férmula indica, pues, que la Tiui] no se obtiene esencialmente
como resultado de una competicién sino como resultado de una repar-
ticién o una distribucién. El hecho se constata en muchos lugares de la
Teogonia, e. g. 885. Finkelberg remarca que la distribucién no resulta
directamente de los ‘logros’ de sus beneficiarios. En los juegos por la
muerte de Patroclo esto se ve con claridad, por ejemplo en la carrera de
carros y en el lanzamiento de la lanza. En la primera, el que llega dltimo,
Eumelo, recibe por decision de Aquiles el segundo premio, porque es el

le sentiment de sa dignité: ’homme de haute naissance bénéficie du haut honneur de
sa famille, et il le sait bien; a ’opposé, celui qui est ‘sans parents’ est un misérable, un
dewhdg. La tui) n’existe que pour qui a bons ¢ihot, preux parents” (1917, p. 291).

20 Esta institucién se confunde pronto con otra, y en general los fil6logos las confun-
den desde antes. Una cosa es la Eevin propiamente dicha, que obedece a la mentalidad
de los vévn y su insercién en la mohig; otra, desprendida de los yévn y mds propia de las
mohews (cf. Od. 17.17 ss.), el valor que prescribe la ayuda que se debe a los pobres y los
mendigos (e. g. Od. 20.371-383). Esto segundo es una especie del respeto por los su-
plicantes. Las leyes de la hospitalidad ordenan el obsequio reciproco, entre huéspedes,
de dones brillantes y honorables, tupuifews; el valor del don redunda en s para el que
acoge asi como para el acogido; la ayuda que se debe al mendigo, al contrario, consiste
en sustento, acaso un manto; la relacién, por supuesto, no es ya reciproca; no hay wuf en
el manto; ;a quién le mostrara luego el mendigo que fue huésped de varén ilustre, y qué
le mostrard?; ;ciyo serd el honor que se afiadird al de la casa que lo acoge?; Glauco y
Diomedes se jactaban de ser huéspedes al intercambiar las armas, 6.230-231: “para que
todos conozcan que nos preciamos de ser huéspedes paternos”.



64 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

mejor. Adkins coment6 que es necesario que el resultado de la carrera
tuviera alguna relevancia, o nadie habria competido y los premios se
habrian distribuido antes de la competicion. Finkelberg (1998, p. 17) res-
ponde que Adkins no se fija en la competicion de la lanza, por ejemplo,
donde Agamenén recibe el primer premio sin siquiera participar en la
competicion. Aquiles le dice en //. 23.890-894: “Atrida: puesto que sa-
bemos cudnto superas a todos, y cudnto con la fuerza y con la lanza eres
dolotog, entonces, tomando este premio, regresa a las concaves naves,
y entreguemos la lanza al héroe Meriones, si ti quieres. Pues, por mi
parte, eso propongo”. Finkelberg se pregunta si es acertado tomar como
elemento esencial de la moral homérica la maxima del aigv dolotetery
que Glauco recuerda de su padre en la rapsodia 6 de la Iliada (v. 208)
y Peleo recomienda a Aquiles en la rapsodia 9 (v. 784), a la cual W.
Jaeger dio tanta importancia en los primeros capitulos de Paideia (1992,
sobre todo p. 23). Observa que dgeti] en el sentido de ‘virtud’ es muy
raro en Homero. Considerandose las dos principales férmulas que con-
tienen deti), se deduce que el significado que retine y explica todas las
ocurrencias es el de adecuacion a la funcion especifica de la persona, el
animal o el objeto en cuestion.*' Desde el auge de la mohg griega en el
siglo vir a. C., la funcién especifica del hombre libre es su ciudadania.
Pero en Homero, como prueban los contextos en que el término deti
se presenta con un sentido general, ésta funciona como una caracteristica
innata de una persona, como sus propiedades fisicas, e. g. su fuerza o
su belleza. Al contrario de lo que ocurre en una mentalidad més tardia,
en Homero la dgeti) de un héroe estd determinada directamente por su
nacimiento y su posicion social.

Thus, contrary to the system of values established with the rise of the polis,
according to which the distribution of honour must follow one’s personal
achievement as expressed by the word arete, the distribution of honour in
Homer followed a person’s social status, which was determined by superi-
ority in birth and wealth. It follows from this that placing the competitive
values in the centre of Homer’s ethics is an anachronism due to projecting
the values of the city-state on the Homeric poems. The values central to
Homer’s ethics are the distributive value of time and such cooperative values
as flow from it (Finkelberg 1998, p. 20).

2 J1.15.642, Od. 18.204, Od. 5.265, 813, 11. 22.268, Od. 13.45; Od. 18.251, 19.124,
Od. 12.211,11.9.498, 1l. 23.578.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 65

El valor distributivo de tyuy es el valor central de la moral homé-
rica.??

En 1976 Jean Claude Riedinger hizo algunas observaciones muy acer-
tadas:

L’honneur est en effet distribué inégalement, et ce point est tellement essen-
tiel qu’il n’y a que tres peu d’exemples du verbe tiw qui ne soient accom-
pagnés d’une détermination quantitative, a I’exclusion de toute autre. Ce qui
ne veut pas dire que la société homérique soit une société de pure compéti-
tion, dont chacun des membres serait en état de rivalité permanente avec les
autres: il est parfaitement clair au contraire que wuf) définit un ordre, qu’elle
n’est nullement livrée au caprice des revendications individuelles, que cha-
cun ici est situé a son rang (p. 254).

Esto lleva al autor a decir (Riedinger 1976, p. 255): “Moira et mesures
objectives de Ty signifient la méme chose, I’existence d’une structure
sociale, ou se trouve délimitée la place de chacun”. Este estudio conduce
a la misma conclusion.

Si el de myun es un valor que podemos llamar distributivo, queda
manifiesta su profunda relacién con la nocién de poigo y aica. La ex-
presién xatd poigav, asi como xat’ aloav y ciertos usos de aiowog,
évaiowpog, etcétera, refieren la justeza en la distribucion de tur). La tuum
que se da xatd poigav es la que corresponde (¥owxe) al beneficiario.?® En
cada contexto en que esas expresiones se consignan la hipédtesis de que
poiga se refiere a algo como tiu queda en pie. En /1. 6 Paris se disculpa
ante Héctor por tardar, y éste responde, vv. 521-522: “Divino, ningin
hombre que fuera évaiowog deshonraria (dtipdv) tu trabajo en la bata-
lla”. Es évaiowwog quien se mantiene dentro de los limites del aioo, quien
respeta el aioa —en concreto, el aloo de Ty. Esta es la distribucién
de wy, distribucidon esencialmente publica. En este contexto dtiudv
significa ‘distribuir una tiui) menor que la correspondiente al varén’. Ser
évaiowwog implica ‘distribuir la muf asignando al beneficiario la que le
corresponde’.

22 Finkelberg (2003, pp. 87 ss.) reconoce, a su vez, la presencia en el propio Homero
de una critica a aquella capa moral anterior, y una reinterpretacion de ella.

23 Para un estudio exhaustivo de #owxe, cf. Trajber 2009.



66 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

Moioa, limite y naturaleza

La lliada y la Odisea tienen por tema esencial la transgresion del limite
de lo que al protagonista es debido. La reparacion del dafio da lugar al
final de cada una de las obras. Aquiles es cuestionado por Agamendn,
Odiseo por los pretendientes. De cierto modo, Agamendn se pregunta:
(cudnto es, qué es Aquiles?, y los pretendientes: ;qué es Odiseo?, los
protagonistas subestimados corrigen los lindes de su valor y su ser. La
nocién de potga implica el limite del valor.

La transgresion de dicho limite es indicada por la idea de ¥foig, sea el
limite propio o el de otro —se trata de uno mismo. No sin motivos mu-
chas veces se ha propuesto para Ufoig una etimologia emparentada con
vmée: fonéticamente inaceptable, es semadnticamente atractiva. En Home-
ro existe una relacion clara entre Vpoig y Umé, que da lugar a una figura
etimoldgica, e indica que la Ufoig es entendida como la superacion siem-
pre censurada de un limite, o como la pasion que conduce a esa supera-
cién. Véase 1. 1.203-205, Od. 1.227-228, Od. 1.368 = Od. 4.321, Od.
16.410, Od. 3.205-207, Od. 17.482, Od. 15.329 = Od. 17.565: ¥fois se
asocia con VmeQOTMOG, VIEQPLahog, VTEQPLOG, VIEQPaOiN, VITEQNVOQEMY.
Esta idea estd en estrecha relacién con la expresada por el verbo tivw,
que suele traducirse por ‘castigar’ o ‘pagar’ (el sujeto puede ser el agen-
te del exceso o quien hace a ése regresar al limite). Si UPoig expresa la
transgresion, tivw y su familia expresan el acto de regresar al limite por
medio de un movimiento opuesto al del exceso. Véase, por ejemplo, Od.
3.205-207, Od. 24.351-352 y Od. 20.169-171. La tiowg es una conse-
cuencia natural de la ¥Pows. La tiowg hace que lo que ocurre V€ potoov
vuelva a ser »ata poigav, como se ve en Od. 1.32 ss. "Ymép poigav,
VITEQUOQOV, T’ aloav, #OTd polpav, aioluog, etcétera, tienen dos valo-
res, que en ultimo término pueden reducirse a uno solo: a) transgresion
de la tradicion épica, b) transgresion de un limite moral. La idea de tioig
se relaciona, a su vez, con la de nuy. Véase Il. 3.284-291, Ii. 3.358-
359, Od. 14.163-164. Luego de una mala distribucion del valor, la tiowg
de Tpn ajusta la valoracidn al valor que corresponde al objeto valora-
do. tipf) designa incluso la compensacion misma en /1. 1.159, Il. 1.454,
1. 1.505, Od. 22.57.

Por el contrario, la evvopin de Od. 17.485-487 parece ser la observan-
cia de dicho limite, es decir, la justa (de ‘justeza’) distribucién del valor.
De vépm se crea también vépeous: a la constatacion de UPoug sigue la vé-



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 67

ueols, una reprobacion del exceso, un juicio, un pensamiento afectivo.
Véase sobre todo Od. 1.228-229 e Il. 6.335-336.

En Od. 17.360 ss. évaiowog parece oponerse a a0¢épuotos. Las 6¢uoteg
son primordialmente propias de los reyes, entendidos éstos como jefes
de los vévn. ®¢s es un cédigo (difuso) de Oéuoteg que el hombre halla
en su conciencia. La mayoria de las veces que ocurre 0¢pug (en singular)
lo hace dentro de alguna de las variantes de la formula 1} 6¢ug €otiv. Es
0¢g, primero, aquello que es conforme a la institucién de la hospita-
lidad, y no lo es aquello que no lo es. La inhospitalidad es también cali-
ficada como no-zata poigav; la de Polifemo es vista como un exceso y,
en palabras de Odiseo, provoca la compensacién divina, la cegacion, que
es tiows. El respeto (= distribucién adecuada) de la tipi) del huésped es
0és. O¢wg prohibe también la superacion del limite de lo humano: no
es 0¢wg luchar contra la espada de Poseidon, ni acoger ni ayudar a partir
a un vardon a quien los dioses odian. Es 0¢uuc el respeto del dgora. Es
0¢wg también la regulacion de los rituales para que éstos sean eficaces:
e. g. un juramento, la libacién y la suplica, no bafarse Aquiles antes de
que Patroclo reciba su pira. Es 0¢uuc la unién entre hombres y mujeres,
etcétera. Varios (Chantraine 1968, por ejemplo) han dicho que 0¢ug no
es un término moral, que expresa conformidad con el uso o la costum-
bre. Por un lado, entiendo como moral su utilizacion en muchos pasajes
que por lo general son leidos otramente; por otro, es evidente que hay
valor en el respeto de la costumbre, tanto mds a partir del momento en
que en el marco de lo sagrado la repeticién es condicion necesaria para
la eficacia de las acciones.

La nocién de 6¢g se personifica en la divinidad ®¢ug. Apolodoro
(1.13.1-5) transmite que de la unién de Zeus y ®¢ug, hija de Urano, na-
cen las "Qoou (Eipfvn, Evvopia y Aixn) y las Moigow (KhoOd, Adyeoig
y “"Atgomog). Esta genealogia tiene un significado, dice qué ideas son
hijas o hermanas de cudles. Se documenta primero en Hesiodo, Th. 901
ss. (Qué significa que las Moipau sean hijas de ©¢ug?

Dentro de la variedad del término 0¢ug cierta continuidad se revela.
Si se lo estudia en detalle, se constata que designa un cuerpo hereda-
do de reglas para la conducta, relacionadas con la salud del yévog y
luego su favorable desempefio en la méig. Su principal manipulacién
pertenece a los reyes pues ellos son, primitivamente, reyes de los yévr,
padres de una familia real que reviste con su realeza a un conjunto mds
o menos grande de individuos y que responde por la salud de éste. Los



68 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

reyes Oepuotomdlol son quienes conocen y publican mds que nadie las
0¢wotes. De esas reglas, a partir del estudio de todas las ocurrencias de
0¢wg y su familia, detecto algunas: la proteccién de la paz interna del
vévog; su reproduccion a través de la union sexual; el ascenso del hijo
como un nuevo pater familias; el justo reconocimiento del valor de yévn
de otras tierras a través de la institucién de la hospitalidad, y al revés;
la perfecta obediencia a una gestualidad de cardcter ritual que asegura la
eficacia de las acciones, que involucra por ejemplo juramentos o liba-
ciones; el cuidado de no perder la benevolencia de los dioses, y el de
no comportarse los hombres como mds que hombres; la proteccion del
dgora como instancia fundamental del gobierno de la wolg y el orden de
los yévn. La nocidn de 6¢ug es una de las nociones més primitivas de la
educacion en Grecia. La historia de la educacion griega debe comenzar
por 6¢wg. No me refiero a la ensefianza que reciben los nifios —pero
también me refiero a ella—, sino a un acto comunicativo del yévog diri-
gido a una figura posterior de si mismo, en vistas a su supervivencia o,
mejor, a su fortalecimiento. Esta es la primera cultura homérica. Aunque
no se manifieste explicitamente por medio del término 0¢ug, dentro de
esa educacion tiene un lugar fundamental la justeza en la distribucion
de los valores, al propio yévog y a los otros yévr, y al propio individuo
y a los otros individuos. A esta educacidon debe haber pertenecido un
savoir faire del juicio, que la distribucién es un juicio y el juicio es una
distribucién (de valor). Como un padre ensefia a un hijo los lindes del
terreno propio de cada quién (relego la hipdtesis espacial de Cornford a
una pobre metéfora), indicando con ello lo que las cosas son'y lo que
las cosas valen, asi la 0¢ug enseia las poipar. Como la 0¢uug enseia
las poigar, ®¢wg engendra para Zeus a las Moigow. Ensefia al mismo
tiempo cierta paz (Eignvn), cierta justicia (Aixr) y cierta administracién
(Etvouin), las hermanas de aquéllas.>*

En Od. 14.83-84 Eumeo dice: “Los bienaventurados dioses no aman
las obras crueles (oyéthwat) sino que honran (tiovou) la justicia (dixn) y las
obras aiowa de los hombres”. La dixn, aqui un reconocimiento adecua-
do del valor de los hombres y las cosas, es ella misma un valor: el valor
de la justa distribucién del valor. El término dixr tiene en Homero tres
sentidos: uno juridico, uno valorativo y un tercero un tanto enigmatico
que suele considerarse descriptivo (‘manera de ser (de algo)’). No pue-

24 Cf. Pironti 2009, p. 26.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 69

do discutir aqui la historia de la palabra ni dar cuenta de la abundante
bibliografia al respecto, que discuto en otro sitio; me limito a observar
algunos pasajes homéricos que los estudios de dixn suelen pasar por
alto. En /1. 19.179-183, Odiseo le dice a Aquiles:

Y que luego [Agamenén] te recompense (Goecdofw) en su tienda con un
suntuoso banquete, para que no tengas en falta nada de dtxn. Y td, Atrida,
sé en el futuro duxoudTEQOg con otros también, pues no hay nada reprensible
(vepeoontog) en que un rey dé una compensacion (Gmmoécoacdar) a un varén
a quien maltraté primero.

En estos versos es claro que d{xn no tiene un significado meramente
judicial, y que no refiere una caracteristica, manera de ser o costumbre.
Puede designar la compensacion, pero tiene al mismo tiempo un signifi-
cado valorativo: implica un valor que consiste en dar u obtener lo que co-
rresponde. Se relaciona, en este pasaje, con Ty, y también con aiowog:
designa lo que Agamendn le quit6 a Aquiles por Ufgig, aquello que ahora
debe compensar (Gpéorw). De igual forma el comparativo dixaidtegog
(comparativo con respecto a un pasado: mds dirawog que antes) tiene un
sentido valorativo de naturaleza distributiva: se debe dar una compensa-
cion a aquel a quien se privo de la parte que le era debida, la parte que
era dixn. Por otro lado, el cardcter valorativo de dixn y su vinculo con
la esfera moral en cuestion se manifiestan en que el adjetivo dixaiog es
vehiculo de determinados valores que ya vimos implicados por los otros
términos morales referidos. Aunque hay que reconocer que esto pasa
sobre todo en la Odisea. El principal de ellos es el de la hospitalidad.
En Od. 20.293-295 Ctesipo quiere molestar al forastero, y se dirige a los
pretendientes: “Hace tiempo que el extranjero tiene, como corresponde,
igual poiga. Pues no es xaldg ni dixawog privar de su parte (dtépufewv)
a los huéspedes de Telémaco que lleguen a estos palacios”. Es irénico,
pues inmediatamente arrojard una pata de vaca a Odiseo, esa es su poiQa.
No es dirarog ni »ahdg privar de su parte al huésped. Esta es, ademds
de una dixn hospitalaria, una dixn distributiva (la hospitalidad se reduce
a una distribucién). Casi idénticos son los versos de Od. 21.312-3, donde
Penélope dice: “Antinoo, no es »alog ni dixouwog privar de su parte a los
huéspedes de Telémaco que lleguen a estos palacios”. Por lo demds, la
contigiiidad con »aA6g no deja dudas sobre el tenor valorativo de dixawoc.
Véase también Od. 18.414-415 = Od. 20.322-323, Od. 13.209-211, y los



70 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

versos de Od. 6.120-121 = Od. 9.175-176 = Od. 13.201-202, con variante
en Od. 8.575-576.

Esquilo hace a Hefesto decir a Prometeo, vv. 29-30: “No inclindndote,
aunque eres dios, a la célera de los dioses, diste a los mortales Tipoi méas
alld de cuanto es dinn (oo dixng)”. La dinn establece aqui un limite
(méoa) de tuph). Se trata de las tipai de los mortales. En otras palabras,
se trata de la poiga de los mortales, prefijada por los dioses. Este sentido
de mum es semejante al que vimos ya en Th. 203-206: Afrodita obtuvo
desde el principio como Tiuf] y como poiga las intimidades con donce-
llas, las sonrisas, los engafios, el dulce placer, el afecto, la mansedumbre.
Mas tarde en el poema (v. 348) oimos que las doncellas de Apolo tienen
por poiga (fijada por Zeus) educar a los nifios. Las nociones de tiuf y
de poipa designan, ambas, el lugar que un elemento de la comunidad
tiene en ella. La myun de alguien, asi como la poiga de alguien, es el
lugar que tiene en la sociedad. Es aquello que la delimita: constituye su
esencia asi como su valor, que son lo mismo. Dicho limite es visto como
un limite practico o normativo: un limite de lo que debe ser. Un limite
tedrico o positivo (lo que es) no podria, por definicién, ser transgredido.
Pero la distincion entre lo normativo y lo positivo, o entre lo tedrico y lo
préctico, es en realidad inaplicable al periodo arcaico y debe dejarse de
lado. Es ajena a esa distincion la deficion odiseica de la dixn de ciertos
conjuntos (el tercer significado antes mencionado): la dixn de los dioses
es hacer que todo resplandezca pero sin mostrarse ellos mismos en su
figura, lo cual el hombre no debe procurar a pesar de ellos; la dixn de los
mortales cuando mueren es que la yuyn sea inasible; la dixn de quienes
pretenden a una mujer es agasajarla con obsequios; la 8ixn de quien erra
largo tiempo alejado de su patria es sufrir; la dixn de los ancianos es
dormir suavemente después de comer y lavarse; la dixn de los esclavos
es hacer donaciones pobres temiendo a los amos jévenes; la dixn de
los reyes es ser volubles y poderosos. A la pregunta de si en estos casos
dtum tiene un significado normativo o un significado positivo debemos
responder: ambas cosas. En estos casos dixn designa el mismo limite
constitutivo de las cosas. Lo hace tal vez orientado hacia un aspecto més
neutro que otros términos como T, poiga, aioa, VRS, UdOS, véueols,
tiowg, etcétera.

Tw) implica el limite en su aspecto de honor, T es el ideal; Ufoig
indica el limite en tanto prictico, representa la superacion de la reali-
dad por parte de la idea. Tiow es el proceso por el cual la idea vuelve a



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 71

corresponderse con la realidad.>> Népeoig es el deshonor que acarrea la
incorrespondencia, es la exigencia del ideal externa; aidwg es el valor
negativo que hay en la incorrespondencia, y por tanto la eficacia negativa
del ideal, interna. En cuanto a poigo y aioa, son dos palabras para una
misma cosa. Prueba de ello es la inmediata decadencia del término aioo
luego de Homero. Quizd poipa es el limite que se recibe, aioa el que
se toma. Moiga y aioa son la relacion misma entre el limite y los otros
limites: la adquisicion del ideal.

En este sentido hay que leer /l. 24.46-54, donde Apolo quiere salvar
el cuerpo de Héctor; se dirige a los dioses; dice que no son évaioipol las
doéves de Aquiles, cuyo vonua es inflexible (no es yvoumtog), que sabe
(olde) cosas salvajes como un ledn, y no tiene #hewg ni aiddg:

Sin dudas alguno debe de haber perdido a otro mds querido, ya a un hermano
del mismo vientre, ya a un hijo. Pero ciertamente luego de llorar y lamen-
tarse éste cesd. Pues las Moioat establecieron (6éoav) para los hombres un
Ovuds capaz de soportar el sufrimiento. Pero este, tras quitarle el corazon,
arrastra al divino Héctor, atado a los caballos, alrededor de la tumba de su
compailero. Es claro que esto no es bello ni lo mejor. Cuide que nos indig-
nemos (vepeoon0émpev) contra él, aunque sea dyadds, pues enfureciéndose
comete indignidad (dewiCer) contra insensible tierra.

Las Moigou (por tnica vez en plural) establecieron para los hombres
un Ovpoc capaz de soportar el sufrimiento. Esta es una forma personi-
ficada de decir que la poiga de los hombres es tener un Ovudg capaz
de soportar el sufrimiento. El adjetivo verbal tAntog es algo engafioso:
no significa una mera capacidad sino también un deber. Dicho de otro
modo, no es meramente positivo sino también normativo: el hombre
puede soportar el sufrimiento; por consiguiente, debe soportar el sufri-
miento. La actualizacion de la capacidad es imperativa. La poipa de los
hombres es, pues, tanto una determinacion tedrica cuanto una determina-
cidn préctica, tanto una esencia cuanto un valor. Aquiles no es évaioipog:
no respeta la poipa de los hombres, actia con una furia excesiva, lo

2 Por ejemplo: Aquiles tiene una idea de su propia poiga de Ty que puede corres-
ponderse o no con su poipa objetiva de wpf. El Pelida debe procurar asemejarse a su
ideal, sin desadecuarse por defecto o por exceso. Agamenén evalia subjetivamente la
medida de npf de Aquiles y la subvalora. A esto me refiero al hablar de la idea y de
la realidad, como si dijera el ideal subjetivo y el ideal objetivo.



72 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

cual puede provocar la véueows de los dioses. Apolo acusa al Pelida de
exceso, transgresion del limite: “hay un limite para los hombres”, parece
decir Apolo.

Hera responde irritada, /. 24.56-61:

Ese discurso tuyo, [Apolo] de arco de plata, seria [correcto] si [vosotros
los dioses] establecierais (6joete) igual mpf para Aquiles y para Héctor.
Pero Héctor es mortal y se amamant6 del pecho de una mujer, mientras que
Aquiles es hijo de una diosa, a la que yo misma crié y cuidé y procuré como
esposa al varén Peleo, el cual se hizo querido al corazon de los inmortales.

Cuando Apolo igualaba a los hombres, Hera responde que hay hu-
manos mas humanos que otros, y no se ha establecido (o no debe esta-
blecerse) igual T para todos. Hay en Aquiles una parte divina, por su
origen; Héctor es todo mortal, asi como Peleo, quien no puede aspirar a
mas que hacerse (yéveto) querido para los inmortales, dentro de los limi-
tes de su completa humanidad. Es claro, pues, que la tip#) de un hombre
depende directamente de su ascendencia, y la calidad de ésta depende
primordialmente de su relacion con lo divino. Hera niega que la T
de Héctor sea igual a la de Aquiles; Zeus quiere oponerse al discurso de
Hera y le dice que no se irrite tanto contra los dioses, vv. 66-67: “Pues
no serd una la Ty [que establezcamos para cada uno], pero también [es
cierto que] Héctor era para los dioses el mds querido de los mortales que
estdn en Ilién [...], porque —continia— nunca olvidaba los presentes
gratos a los dioses y siempre tenia el altar de Zeus su equitativa porcidén”,
etcétera. Es decir, no era nada divino pero, dentro de su completa huma-
nidad, era sumamente respetuoso de lo divino. El Cronida quiere oponer-
se a Hera pero no puede negar que la Ty de ambos héroes es diferente;
la oposicion debe tomar otra via, la diferencia de Ty es incuestionable, la
diferencia es de piedad y no de tui. ‘El limite de Aquiles no puede
tener cualquier precio’, pareceria decir Zeus. ‘Héctor es un precio dema-
siado caro’. Este es justamente el final del poema: la solucién dltima al
cuestionamiento acerca del limite de Aquiles. Primero el poema define
el limite del Pelida por omision: su limite es (debe ser) mayor que el
que los hombres le reconocen. Ahora, el limite de Aquiles se define por
comisidn: el acrecentamiento del Pelida no puede sobrepasar tal medida.
Resta s6lo el mds noble de los finales: la aceptacion del limite por parte
del héroe.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 73

Se desprende de lo anterior que hay dos niveles (superpuestos) en
la consideracion del lugar de los hombres (su tuf, su poiga) en la so-
ciedad. Por un lado hay un limite que diferencia a hombres de dioses:
los hombres tienen su lugar en la sociedad, los dioses el suyo. Por otro,
puesto que la humanidad no tiene un origen claramente separado de lo
divino, hay dentro de la clase de los hombres limites que diferencian a
unos hombres de otros en razén de su procedencia. La tuf de la proce-
dencia se traslada a la descendencia. Para el hombre menos divino, resta
ser piadoso, devenir querido para los inmortales. Por tanto podemos
hablar, por un lado, de la naturaleza del hombre considerado en tanto es-
pecie y, por otro, de la naturaleza del hombre considerado en tanto indi-
viduo. La nocién de poipa es mas general que tal distincion y afecta a
las dos clases. Por una parte, estd la poigo del hombre en tanto especie:
el lugar del ser humano en la sociedad (que incluye a los dioses y en
dltimo término a todas las cosas); lo que hace que el hombre sea hombre
y que su valor sea el que es—. La poipa del hombre en tanto especie,
digo, es fundamentalmente la muerte.?® La poigo del hombre en tanto
individuo es su naturaleza individual, el valor que corresponde a él por
su origen y que define su posicion entre los otros hombres. Este segundo
nivel se reduce al primero desde el momento en que el criterio del juicio
de los hombres es su relacidon con la divinidad, es decir, su inhumanidad.
Se explica asi que las Moigow 0 Moiga, personajes divinos, tengan tal
relacion con el nacimiento y con el matrimonio, y se comprende cierto
aspecto de la idea de destino. Ambas instancias, nacimiento y bodas, son
definitorias de la naturaleza. Como ensefné Fustel, el nacimiento no es
concebido en época arcaica como un hecho bioldégico tanto cuanto como
un hecho moral. El que nace es un nuevo miembro del yévog; es presen-
tado al yévog en circunstancias determinadas, segun rituales determina-
dos, en ceremonias especificas.?’ En el nacimiento se define el valor de
un hombre. El matrimonio, a su vez, es una institucion orientada hacia el
nacimiento:?® perpetia el origen, reproduce los yévn.

Una aclaracion sobre la nocion de naturaleza. Es frecuente la opinion
de que poiga expresa la necesidad de la Naturaleza o las leyes naturales.

26 No solamente. También es poiga para los hombres soportar el dolor; dormir parte
del dia; que las carnes se separen de los huesos y la yuyf| se vuele cuando muere; etc.

27 Cf. Vernant 1963, pp. 40 ss.
28 Cf. ibid., pp. 24 ss.



74 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

Sélo algunos siglos después de Homero tal concepcién puede estable-
cerse, expresada por los fildsofos. Gomperz (1908, p. 30), por ejemplo,
en formulacién circunspecta, al sefialar que los dioses de Homero no
obedecen a la idea de derecho o justicia sino que nada mds se someten a
la voluntad de Zeus y a menudo se resisten, dice:

Une seule limite, mais infranchissable, vient s’opposer aux prétentions et
aux volontés contradictoires des Immortels: c’est celle de la sombre néces-
sité, de la Moira, a laquelle les dieux ne peuvent pas plus se dérober que les
hommes, et dans 1’acceptation de laquelle se manifeste un obscur pressenti-
ment des lois de la nature.

En las péginas de Cornford, se percibe a veces esta concepcion: “She
[Moira] is a representation which states a truth about the disposition
of Nature, and to the statement of that truth adds nothing except that
the disposition is both necessary and just” (1957, p. 20). Licidamente
aprehende Cornford la unién de lo justo y lo necesario en el pensamien-
to arcaico, pero la remite a una nociéon de Naturaleza muy anacrénica.
Explica que la Naturaleza es concebida como social. Eso es, por cierto,
nada ademds de la ensefianza de la sociologia francesa. Pero no es asf,
sino que la naturaleza no existe como tal y todo lo que hay es sociedad.
Se detiene, por ejemplo, en Trabajos y dias 224 ss. (la ciudad justa y la
ciudad injusta, la prosperidad de la primera y la desgracia de la segun-
da), e interpreta: “the course of Nature is anything but careless of right
and wrong. He tells us that when men do justice, and do not go aside
from the straight path of right, their city flourishes and they are free
from war and famine” (Cornford 1957, p. 20). Reconoce asi una “sym-
pathetic relation between human conduct and the behavior of Nature”,
y concluye “Nature is moral, so that her order is disturbed by the sins
of men” (idem). Entiende por ‘Naturaleza’ la tierra que da frutos, las
ovejas que dan lana, los vientres de las mujeres que dan hijos. Eso no es
correcto. No es la Naturaleza, son los dioses quienes dan estos benefi-
cios a los hombres (Zeus es mencionado explicitamente varias veces en
esos versos, él es causa explicita de la peste y del hambre); lo que para
Cornford es ‘Naturaleza’ para Hesiodo no se distingue, en su enumera-
cion, de la paz civil de los hombres, por ejemplo.? En el pensamiento

2 Por lo demds, basta con leer Th. 116-133.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 75

arcaico el hombre no se halla separado del resto del presunto reino de la
Naturaleza. Moiga no tiene nada que ver con ‘lo verde’ ni con verdade-
ras leyes naturales.*® La asociacion de poipa y ¢ploig es muy interesante,
pero por ¢iowg en Homero no podemos, claro, entender sencillamente
‘Naturaleza’. ®Uoig es un hdpax en Homero, es muy dificil tener alguna
certeza sobre su significado. La ‘Naturaleza’ como el reino de las mon-
tafias, los terremotos, las cuevas, los rios, los rayos, las fuentes naturales,
los vientres de las mujeres, etcétera, es una construccion muy posterior.
De hecho, se trata de una delimitaciéon no poco humana de la realidad:
la Naturaleza no tiene realidad mas que como concepto. Ese concepto
no es necesario al hombre. En Homero encontramos los rayos y las
cuevas, pero no el concepto. Asi como no existe la ‘Naturaleza’ homé-
rica, tampoco la ‘ley natural’. Tampoco, por tanto, lo ‘sobrenatural’. El
orden moral es para el pensamiento arcaico mucho mds abarcativo que
para nosotros. Lo que hoy podemos llamar orden natural es visto por los
antiguos como un orden moral. Este rasgo se percibe en el pensamiento
de los primeros filésofos. Algo de un siglo después del de Hesiodo, el
poema de Anaximandro es la primera cosmogonia ‘filoséfica’ de la cual
podemos tener alguna certeza (exceptuando por este motivo a Tales).
En Anaximandro se documenta una concepciéon de una moralidad muy
abarcativa. El nacimiento y la destruccion de los elementos, que surgen
del dmewov y vuelven al dmewpov, son descritos como un proceso judi-
cial: los elementos pagan la multa (3106von dixn) y dan compensacion
(tlowg) unos a otros por sus adwiotr. El devenir de las cosas es imaginado
en el escenario de una corte judicial, como si fuera un juicio sobre las
propiedades de dos partidos en disputa. Estd implicada la transgresion
de los limites de los individuos (o elementos). El juez es el tiempo
(tdEic es también un término juridico), idea que se atestigua también en
Solén, por ejemplo.?! El primer filésofo ‘naturalista’ describe el orden
del mundo sirviéndose de representaciones tradicionales en las cuales la
existencia no se concibe como algo claramente distinto del valor, por lo
tanto es posible pensar que existir es transgredir.

La idea del juicio del tiempo es tradicional, y en realidad muy com-
plementaria de la identidad general que remarco. Si el valor de la cosa se
identifica con el ser de la cosa, y si hay disputas acerca de los valores, y

3 William Chase Greene 1935, p. 3, seguido por Cornford 1957.
3UFr 24, v. 3; cf fr. 3, v. 16; 1, v. 16; 1, vv. 28 y 31; cf. Jacger 1948, pp. 35 s.



76 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

constantes transgresiones, se necesita de la idea del tiempo para que el
propio ser de la cosa no sea a su vez disputado. La transgresion debe ser
temporal. La idea de que a la ¥Poug sigue la tiowg se explica idénticamen-
te. El tiempo es funcional al ideal: éste precisa ser abstracto para poder
distinguirse de lo real, y el tiempo, incluida su paradoja del cambio y la
permanencia, permite, por un lado, conservar el ideal aunque se tenga
ante la vista el pdlido ser y, por otro, exigir a los otros el cumplimien-
to del ideal cuando éste fue menospreciado. Las Erinias son en cierto
modo una representacion de este tiempo. A la pregunta ‘;cémo es posi-
ble la transgresion de la poipa?’ el pensamiento arcaico responde: ‘por
el tiempo’. Soldn (fr. 3, v. 15) declara que la justicia hace pagar a los
culpables con el tiempo, T® xo6vw. Pindaro, en la Pitica octava, ensefia,
con el ejemplo de Porfirion, v. 15: “La orgullosa violencia sucumbe con
el tiempo”. Esta es, de hecho, la gran ensefianza de Esquilo. En época
arcaica, el papel de las Erinias no se reduce a la persecuciéon y venganza
por los crimenes de sangre; consiste en la reparacion de la transgresion
de ciertos limites: su funcion esencial es la compensacion o el castigo de
las violaciones de T, es decir, la tiowc. Tal es la funcién general que
debemos suponerles en Homero, en donde no figuran como vengadoras
del asesinato, ni tampoco como reguladoras de las leyes de la naturaleza.
Gravitan, pues, en torno al mismo centro moral que poiga.*?

Conclusion

En las dltimas décadas algunos han percibido que la nocién homérica de
destino estd muy vinculada a la propia épica. Es poiga para un héroe que
le suceda lo que la tradicion indica; es poiga para Aquiles morir en Tro-
ya, etcétera. Los lectores modernos podemos decir: ‘el destino de Aquiles
es morir en Troya’. Ha sido entonces posible que se afirme: ‘la nocién
de destino es puramente una construccion literaria’. Pero considerando
los hechos que expuse podemos captar una profunda continuidad entre
la nocion ‘poética’ de destino, vinculada a la propia épica, y los princi-
pales fundamentos de la moral homérica. No sélo por el hecho de que la
tradicién épica se presenta al poeta épico como una suerte de predeter-

32 Cf., en este sentido, 1l. 9.454, 11. 9.571, 1. 21.412 ss., Il. 15.204, Od. 2.135, Od.
11.280, Od. 17.454, 11. 19.86-89, Od. 15.234, 11. 19.259, Il. 19.418.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 77

minacion poiga cobra un significado asociado a la idea de destino, sino
también porque en la moral arcaica la nocién de naturaleza ha preparado
ya el terreno al establecer que los limites del valor de un sujeto moral (sea
el hombre como individuo, sea el hombre como especie, sea un dios
determinado, etcétera) son idénticos a los limites de su propia indivi-
dualidad. Es poiga para el hombre morir; es parte de su naturaleza. No
quiere decir esto que la muerte sea considerada una necesidad dictada
por las leyes de la Naturaleza. La muerte es mds que eso: conlleva una
carga afectiva, hay en ella valor: la muerte hace al hombre como especie
un ser lamentable, peor que otros seres. Los dioses (ol pdnoeg) no mue-
ren y en eso consiste gran parte de su felicidad. Es la muerte también un
limite moral. Por lo tanto cuando se dice que la muerte es destino para
todos los hombres no se refiere un evento futuro predeterminado que sea
neutro: en ello va el valor del hombre: en la distribucion de las tpal el
hombre ha recibido la muerte, o, mejor dicho, no ha recibido su nega-
cion, la inmortalidad. En cuanto al hombre considerado como individuo,
si Aquiles, héroe épico, es sus gestas y su valor, definidos antes de que
el poeta los cante, de igual modo para el noble cantado por Homero el
valor se define incluso antes de sus actos —éstos lo confirman, lo actua-
lizan— y sus actos son para €l obligatorios, estan determinados por las
exigencias del ideal.

BIBLIOGRAFIA

ADKINS, A. W. H., Merit and Responsibility. A Study in Greek Values, Oxford,
Oxford University Press, 1960.

ADKINS, A. W. H., “Homeric Values and Homeric Society”, Jus, 91, 1971, pp. 1-14.

ADKINS, A. W. H., “Homeric Gods and the Values of Homeric Society”, Jus, 92,
1972, pp. 1-19.

BAKKER, E. J., “Khronos, Kléos, and Ideology from Herodotus to Homer”, en Epea
Pteroenta. Beitrdge zur Homerforschung. Festschrift fiir Wolfgang Kullmann
zum 75. Geburtstag, M. Reichel & A. Rengakos (eds.), Stuttgart, Franz Steiner
Verlag, 2002, pp. 11-28.

BAKKER, E. J. & A. KAHANE (eds.), Written Voices, Spoken Signs. Tradition, Per-
formance and the Epic Text, Cambridge / Londres, Harvard University Press,
1997.

BENVENISTE, E., Problémes de linguistique générale, vol. 1, Paris, Gallimard, 1966.

BREMMER, Jan N., “Chapter 8. Greek Normative Animal Sacrifice”, en D. Ogden
(ed.), A Companion to Greek Religion, Oxford, Blackwell Publishing, 2007,
pp- 132-144.



78 FLORES GONZALEZ / MOIPA EN HOMERO

BURKERT, W., Religion griega arcaica y cldsica, trad. H. Bernabé, Madrid, Abada
Editores, 2007.

CHANTRAINE, P., Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Paris, Editions
Klincksieck, 1968.

CORNFORD, F. M., From Religion to Philosophy. A Study in the Origin of Western
Speculation, New York, Harper & Brothers Publishers, 1957.

DURKHEM, E., Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le systéme totémique
en Australie, Paris, Librairie Félix Alcan, 1912.

FINKELBERG, M., “Timé and Areté in Homer”, en cQ, New Series, 48/1, 1998, pp.
14-28.

FINKELBERG, M., “Homer as a foundation text”, en M. Finkelberg & G. G. Stroumsa
(eds.), Homer, the Bible and beyond, Leiden, Brill, 2003, pp. 75-96.

FINKELBERG, M., “Late features in the speeches of the lliad”, en @. Andersen & D.
T. T. Haug (eds.), Relative Chronology in Early Greek Epic Poetry, Cambridge,
Cambridge University Press, 2012, pp. 81-95.

FRANKEL, H., Early Greek Poetry and Philosophy, trad. M. Hadas & J. Willis,
Oxford, Blackwell, 1975. Titulo original: Dichtung und Philosophie des friihen
Griechentums.

FusTeEL DE COULANGES, N. D., La cité antique, Paris, Libraire Hachette et Cie.,
1905.

GARCIiA BLANCO, J. y L. M. MAciA APARICIO (eds.), “Introduccién”, en Homero,
lliada, Madrid, csic, 1991, t. I (Cantos I-I1I).

GERNET, L., Recherches sur le développement de la pensée juridique et morale en
Gréce, Paris, Ernest Leroux, 1917.

GOMPERZ, T. R. A., Les penseurs de la Greéce. Histoire de la philosophie antique,
Paris, Félix Alcan Editeur, 1908.

GREENE, W. C., “Fate, Good, and Evil, in Early Greek Poetry”, en Hscp, 46, 1935,
pp- 1-36.

GRIFFIN, J., “Homeric Words and Speakers”, jus, 106, 1986, pp. 36-57.

JAEGER, W., The Theology of the Early Greek Philosophers, Oxford, Clarendon
Press, 1948.

JAEGER, W., Paideia: los ideales de la cultura griega, trad. Joaquin Xirau y Wen-
ceslao Roces, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1992.

KULLMANN, W., “Oral Poetry Theory and Neoanalysis in Homeric Research”, Criti-
cal exchange, 16, 1984, pp. 9-22.

LippELL, H. G., R. ScoTrT & H. S. JONES, A Greek-English Lexicon, Oxford, Cla-
rendon Press, 1940.

MALLORY, J. P. & D. Q. Apawms (eds.), Encyclopedia of Indo-European Culture,
London / Chicago, Fitzroy Dearborn Publishers, 1997.

NAGY, G., The Best of the Achaeans. Concepts of the Hero in Archaic Greek Poetry,
Baltimore, The John Hopkins University Press, 1999.

NIKOLAEV, A., “The Name of Achilles”, Cambridge Classical Journal, Supplementa-
ry, 32, Greek and Latin from an Indo-European Perspective, 2007, pp. 162-173.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 47-79 79

NILSSON, M. P., A History of Greek Religion, trad. del sueco al inglés F. J. Fielden,
Oxford, Clarendon Press, 1949.

OGDEN, D. (ed.), A Companion to Greek Religion, Oxford, Blackwell Publishing,
2007.

Orro, W., Los dioses de Grecia, trad. Rodolfo Berge y Adolfo Murguia Zuriarrain,
Madrid, Ediciones Siruela, 2003.

PIRONTI, G., “Dans I’entourage de Thémis: les Moires et les ‘normes’ panthéoni-
ques”, Kernos, Supl. 21, La norme en matiere religieuse en Greéce ancienne,
Ligge, Centre International d” Etude de la Religion Grecque Antique, 2009, pp.
13-27.

RIEDINGER, J.-C., “La tun chez Homere”, Rev.Et.Gr., 89, fasc. 426-427, julio-di-
ciembre, 1976, pp. 244-264.

TRAIBER, F., Le vocabulaire de I’apparence et de la ressemblance chez Homere.
Etudes sur le verbe owa et les formes apparentées: Homeére, Hésiode, Hym-
nes homériques, tesis doctoral, Aix-Marseille Université, 2009.

UNTERSTEINER, M., La fisiologia del mito. Seconda edizione accresciuta e aggior-
nata, Florencia, “La Nuova Italia” Editrice, 1972.

VERNANT, J.-P., “Hestia-Hermes. Sur 1’expression religieuse de 1’espace et du mou-
vement chez les Grecs”, L’homme, 1963, tomo 3, no. 3, pp. 12-50.

WEST, M. L., Greek Epic Fragments, Cambridge / Londres, Harvard University
Press, 2003 (Loeb Classical Library).



