
“Paraíso”, agricultura y virtud en algunas obras
de Jenofonte1

“Paradise”, agriculture and virtue 
in some works by Xenophon

Carolina Olivares Chávez
Centro de Estudios Clásicos, IIFL, Universidad Nacional Autónoma de México

caro.hiparquia@gmail.com

Resumen: En este artículo deseo demostrar que, a partir de la noción del 
“paraíso” persa, Jenofonte realiza el encomio de la agricultura y promueve 
que los ciudadanos la practiquen, porque es una de las pocas actividades ma-
nuales que contribuyen a la educación del hombre al fomentar la virtud. Lejos 
de quedarse en una mera propuesta teórica, o incluso utópica, el propio histo-
riador la puso en práctica durante su estancia en Escilunte. Para lograr mi ob-
jetivo me baso principalmente en el Económico, la Anábasis y la Ciropedia; 
también tomo en cuenta los estudios de Jesús Lens-Tuero y Jesús Carruesco, 
entre otros especialistas modernos. Divido esta exposición en cuatro partes.

Abstract: In this article I want to show that, from the notion of the Persian 
“paradise”, Xenophon makes the eulogy of agriculture and encourages citi-
zens practice it, because it is one of the few hands-on activities that contribute 
to the education of man to promote virtue. Far from being a mere theoretical 
or even utopian proposal, the historian himself put into practice during their 
stay in Scillus. To achieve my goal I rely mainly on Oeconomicus, Anabasis 
and Cyropaedia; I also take into account the studies of Jesús Lens-Tuero and 
Jesús Carruesco, among other modern scholars. This exposition divided into 
four parts.

Palabras clave: paraíso; agricultura; virtud; Jenofonte; Económico; Anábasis; Ciropedia.
Keywords: Paradise; Agriculture; Virtue; Xenophon; Oeconomicus; Anabasis; Cyropaedia.
Recibido: 23 de julio de 2016 • Aceptado: 26 de septiembre de 2016.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2015.33.2.733

I. Jenofonte y la noción de “paraíso” persa

En el s. iv a. C., Atenas enfrentaba las consecuencias de las Guerras 
Médicas y de la Guerra del Peloponeso. Varias familias de alcurnia se 
vieron en la ruina porque la tierra cultivable tanto de Ática como de las 

1 Una versión abreviada de este escrito fue leída el 20 de agosto de 2015, en las Jorna-
das filológicas. Naturaleza y sociedades. Cuerpos y géneros, Instituto de Investigaciones 
Filológicas, Universidad Nacional Autónoma de México. 

nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 31-45	 31



32	 olivares / “paraíso”, agricultura y virtud en algunas obras de jenofonte

aldeas campesinas fueron devastadas por completo. Paul Salay afirma 
que, durante la Guerra del Peloponeso, muchos atenienses propietarios 
de tierras de cultivo sufrieron importantes pérdidas económicas, debido 
a las incursiones de pillaje.2 Con respecto a lo anterior, Cristóbal Barea 
señala:

 
La agricultura, en efecto, vertebra la relación entre guerra y alimentación y 
hay que tener en cuenta que la economía en Grecia no sólo dependía de la 
calidad y cantidad de los campos, sino que se encontraba a merced de agen
tes externos y coyunturales, entre los que hay que incluir a lo largo de toda 
la Antigüedad, además de los frecuentes imprevistos climáticos, la guerra. La 
estrategia militar, sobre todo en el siglo v a. C., se desarrolla en relación con 
la defensa o el ataque de los recursos agrícolas y la guerra.3

En ese período de postguerra vivió Jenofonte (430-354 a. C.), quien 
contempló a su ciudad natal empobrecida a causa de los continuos en-
frentamientos bélicos y vio campos destruidos. 

Por aquellos días Atenas padecía ya una seria deforestación. En Cri-
tias, 111 b-d, Platón, contemporáneo del historiador, se refiere al suelo 
ático como los huesos de un cuerpo enfermo; lamenta que el paisaje, 
antes fértil, lleno de ríos y fuentes, en su época luzca erosionado y sea 
incapaz de retener el agua pluvial.4 Debido a la tierra estéril y poco pro-
picia, los habitantes tenían problemas para alimentarse.5

Por su parte, Jenofonte sufrió en carne propia situaciones extremas, 
pues, perdido con el contingente de los Diez Mil (401 a. C.), enfrentó 
tanto la carencia de víveres como la dureza del clima.6 Conviene recor-
dar que, para lograr que los mercenarios avanzaran, el general espartano 
Clearco los animaba a pensar cómo conseguirían alimentos, “porque sin 

2 Buch 1988, pp. 176-177, y Salay 2004, p. 25. El pillaje era la forma más común 
de conseguir víveres, “y no sólo como sustento, sino como medio de enriquecimiento. 
Implica, a menudo, la devastación de las cosechas, las propiedades y los demás recursos 
agrícolas y se constituye, así, en elemento clave del modelo bélico del arcaísmo y la épo-
ca clásica” (Barea 2010, pp. 34-35).

3 Barea 2010, p. 36.
4 Marein 2009, p. 55.
5 Rodríguez Neila 1996, p. 14. Cf. también Seguí 2007, pp. 1-2, y Crespo 1996, 

p. 39.
6 Palacios 2007, p. 170.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 31-45	 33

ellos de nada sirve ni un general ni un soldado”.7 También procuraba 
que sus hombres tuvieran víveres y hacía todo lo posible para propor-
cionárselos.8 Con base en su amplia experiencia militar, en varios de sus 
escritos el historiador enfatiza la necesidad de contar con provisiones; 
Sócrates le recomienda esto a un aspirante a general y Cambises le acon-
seja lo mismo a su joven hijo Ciro.9

Al analizar las obras de este socrático, es evidente que, durante su 
accidentada travesía por Asia Menor, puso especial atención en la flora 
y la fauna. Cabe mencionar que, en 539 a. C., Ciro el Viejo conquistó 
Babilonia luego de sitiarla y, tras apoderarse de ella, decidió establecerse 
en el palacio real.10 En la Anábasis, el historiador narra que los merce-
narios al mando de Ciro el Joven atravesaron Babilonia,11 cuyos Jardines 
Colgantes estaban catalogados como una de las Siete Maravillas del 
mundo antiguo; es probable que Jenofonte conociera esa famosa ciudad 
con exuberante vegetación.12

El ateniense relata que los soldados marcharon por sitios desérticos 
(ἐρήμους) y aclara que con frecuencia toda la región carecía de árboles 
(ἀλλὰ ψιλὴ ἦν ἅπασα ἡ χώρα).13 Luego de cruzar varias zonas áridas, 
informa que en Arabia, cerca del río Éufrates, los mercenarios llegaron a 
una llanura cubierta de ajenjo; maravillado explica que, aunque no había 
árboles, todo estaba lleno de plantas aromáticas (ἀρώματα).14 Allí obser-
vó asnos salvajes, muchas avestruces, avutardas y gacelas. 

Ahora bien, ¿qué dice el escritor sobre los paraísos persas? Especialis-
tas como León Rodríguez y Marie-Françoise Marein sostienen que Jeno-

7 An., I, 3, 9.
8 Ibid., II, 6, 8.
9 Para los consejos de Sócrates, cf. Mem., III, 1, 6, y III, 4, 2. Cf. Cyr., I, 6, 7, y I, 6, 

9, sobre Cambises. En Hipparch., VI, 2-3, Jenofonte le advierte al jefe de la caballería 
que ésta es una de sus principales obligaciones.

10 Cf. Cyr., VII, 5, 1, para Babilonia sitiada. En VII, 5, 26-35, se habla del asedio y 
dominio de dicha ciudad. En VII, 5, 57-65, el rey persa se instala oficialmente en Ba
bilonia.

11 Cf. An., I, 7, 1, y II, 4, 12.
12 Cf. Martínez 2008, p. 286, y Barja 2015, quien informa que estos célebres jardines 

desaparecieron a causa de un incendio en 125 a. C., cuando Evemero conquistó dicha 
ciudad.

13 An., I, 5, 5.
14 Ibid., I, 5, 1-3.



34	 olivares / “paraíso”, agricultura y virtud en algunas obras de jenofonte

fonte fue el primer autor griego que usó “la palabra paraíso, [que] viene 
del persa pari (alrededor) y daeza (muro). Dicho vocablo griego pasó al 
latín como paradisus”.15 También se piensa que este término “proviene 
del persa antiguo: pairi-dae-za, que significa parque cercado o jardín de 
recreo del rey. Los babilonios adoptaron el vocablo y lo transformaron 
en paradisu; luego el término griego παράδεισος pasó al latín como 
paradisus”16 y de ahí viene nuestra palabra “paraíso”.

En la Anábasis, el historiador afirma que Belestis, gobernador de 
Siria, poseía un “paraíso” muy grande y hermoso, que tenía todos los 
frutos que producen las estaciones. Ese lugar fue arrasado por Ciro el 
Joven.17 En la Ciropedia, refiere que, en su tiempo libre, Ciro el Viejo 
practicaba la cacería como entrenamiento militar y cuando se quedaba 
en su palacio cazaba a los animales criados en el paraíso.18

En el Económico, Sócrates asevera que en todos sus palacios y en 
todas sus visitas, el soberano persa procura que haya jardines (κῆποι), 
llamados “paraísos” (οἱ παράδεισοι καλούμενοι), dichos lugares están 
llenos de todo lo bello y bueno que da la tierra, y allí permanece la ma-
yor parte del tiempo, excepto si se lo impide la época del año. Sorpren-
dido, el acaudalado Critobulo exclama que sin duda tales paraísos deben 
estar arreglados lo más bellamente posible, con árboles y con todas las 
hermosuras que la tierra genera.19 

Sobre el aspecto idílico de los jardines persas, es pertinente señalar 
que autores como Jesús Lens-Tuero destacan que los escritos de este 
historiador se insertan en una etapa en la tradición utópica griega, para la 
cual es muy importante “la pintura del paisaje perfecto que reencontra-

15 Rodríguez Zahar 1999, p. 365; Marein, op. cit., p. 63, n. 18, y Martínez, op. cit., p. 
285. El término paraíso se aplicaba a los suntuosos jardines principescos de Asia Menor 
y del Próximo Oriente (Elía 2015, p. 17).

16 Cf. Ruiz 2011-2012, p. 3.
17 An., I, 4, 10. Gracias al historiador ateniense se conocen varios ejemplos de jardines 

persas, como los de Ciro y Tisafernes (Martínez, op. cit., p. 314).
18 Cyr., VIII, 1, 38. En esa obra, Astiages le dice al pequeño Ciro que, si se queda con 

él, le regalará cuantas fieras hay en el paraíso, para que en cuanto aprenda a montar las 
persiga y las derribe con lanzas y flechas (I, 3, 14). En otro pasaje, Ciro sale de cacería 
en la frontera armenia con todo su ejército y atrapan jabalíes, ciervos, gacelas y burros 
salvajes (cf. II, 4, 20). Al respecto, “el jardín oriental se contrapone culturalmente al ágora 
griega: el primero es espacio para el recreo privado; el segundo, medio para el intercam-
bio social” (Prieto 2011, p. 168).

19 Oec., IV, 13-14.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 31-45	 35

mos en la obra de Platón, de Jenofonte y de Teopompo”.20 Desde dicha 
perspectiva, este discípulo de Sócrates le da tintes utópicos a su texto al 
describir un sitio perfecto, con abundancia espontánea de la naturaleza, 
apartado de la realidad, ubicado en un tiempo lejano o en lugares remo-
tos, a menudo asociados al mito o al folklore.21 

Jesús Carruesco se une a la postura anterior y entre otras cosas añade 
lo siguiente:

este jardín es la imagen espacial de su propietario, [...]. Esta imagen del jardín 
real tendrá también una larga influencia, sobre todo cuando se le añada, en la 
obra de Jenofonte, la descripción del paradeisos, el jardín del rey persa. [...] 
Pero un detalle de la descripción [...] nos advierte de nuevo de que este es 
un espacio simbólico, una representación mental más que la descripción de 
una realidad: este jardín no conoce el invierno, todo en él florece a la vez, es 
la expresión espacial de una imagen mítica, la de la Edad de Oro, uno de los 
componentes del ambivalente pueblo de los feacios, que por otro lado, como 
veremos, son también el modelo de la polis ideal.22 

II. Paraíso, agricultura y milicia

En el Económico, IV, 20-25, Jenofonte narra el encuentro entre Ciro el 
Joven y el espartano Lisandro; tanto por la temática como por el lugar 
dicho episodio recrea en cierta medida el diálogo entre el austero Solón 
de Atenas y el opulento rey Creso, en su espléndido palacio de Sar-
des.23 De acuerdo con la obra del historiador, cuando el general Lisandro 
acudió para presentarle a Ciro el Joven los obsequios de los aliados, 
el príncipe persa se portó tan amistosamente con él que le enseñó en 

20 Lens-Tuero 1997, p. 76. 
21 García 2009, p. 202. Hay similitudes con la forma de vida de la raza de oro (cf. 

Hes., Op., 106-126). El paraíso representa un microcosmos donde se concentran todos los 
bienes que la tierra ofrece. Se trata, principalmente, de “un ámbito cerrado, aislado (una 
especie de isla)” (Lens-Tuero, op. cit., p. 77).

22 Carruesco 2012, p. 7. Para los feacios, cf. Hom., Od., cantos IV y VII, en particu-
lar VII, 112-132.

23 El episodio donde conversan Solón y Creso se localiza en Hdt., I, 29 a 33. El diá-
logo que sostienen ambos personajes tiene un paralelo con el encuentro de Simónides 
y el tirano Hierón.



36	 olivares / “paraíso”, agricultura y virtud en algunas obras de jenofonte

persona su “paraíso” de Sardes.24 El espartano se quedó embelesado 
ante la hermosura de los árboles, la simetría del plantío, lo recto de las 
hileras, la regularidad de todos los ángulos y la gran variedad de agrada-
bles fragancias que los acompañaba durante su paseo.25 Acerca de esta 
descripción, conviene traer a la memoria un artículo que versa sobre los 
jardines persas, donde Francisco Bueno aporta estos datos: 

Los árboles se plantaban siguiendo un trazado geométrico, [...] Entre los ár-
boles cultivados se encontraban especies exclusivamente ornamentales y fru
tales: álamos blancos, cipreses, pinos, palmeras datileras, almendros, granados 
y cerezos [...], las flores se disponían al azar. Se sembraban rosas, tulipanes, 
lirios, narcisos, jacintos, clavellinas, claveles, amapolas, azucenas, jazmi- 
nes, etc.26

Cuando contempló tan bello lugar, Lisandro exclamó gratamente sor-
prendido que todo lo maravillaba por su hermosura, pero sentía mucho 
más admiración por la persona que había diseñado y distribuido cada 
parte. Al escuchar a su invitado, Ciro contestó alegre que él había di-
señado y distribuido todo, incluso él mismo había plantado algunos ár-
boles. Tras oír eso, el espartano observó con cuidado al príncipe, quien 
portaba ricas vestimentas, usaba perfume, gargantillas, brazaletes y otras 
joyas. Entonces Lisandro preguntó si en verdad Ciro con sus propias 
manos había sembrado árboles, el persa respondió que nunca comía sin 
antes haber sudado al practicar algún ejercicio militar o agrícola.27 Esa 
contestación hizo que el espartano le estrechara la mano y le dijera: “me 

24 El paraíso persa es un sitio privado, por ende el acceso se encuentra restringido y 
únicamente pueden entrar personas especiales, sólo ellas tienen el privilegio de contem-
plar y disfrutar de tan grato lugar (Ruiz, op. cit., p. 3). También en HG, 5, 1, 10, se habla 
del trato tan amable que Ciro el Joven le da a Lisandro.

25 Es así como “en el paraíso la naturaleza es llevada a una perfección absoluta, in-
clusive geométrica” (Lens-Tuero, op. cit., p. 77). 

26 Bueno 2015, p. 7. En la antigua Grecia era de sobra conocido que las rosas, los 
jacintos y los narcisos se distinguían por su embriagador aroma, por eso a menudo apa-
recían en escenas amorosas (cf. Calame 2002, p. 167).

27 Pese a que la suntuosa vestimenta del príncipe persa podría ser señal de disipación 
e incluso afeminamiento, esto queda descartado gracias a su esfuerzo físico al cultivar 
su paraíso (Lens-Tuero, op. cit., p. 88). El sudor de Ciro el Joven, ocasionado por 
practicar la caza o algún ejercicio bélico o agrícola, “es la prueba de su condición de 
hombre bueno y cabal, la expresión consagrada en griego para expresar el resultado 
de la paideia helénica; merece por ello, según Jenofonte, la felicidad” (ibid., p. 83).



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 31-45	 37

parece justo que seas feliz, Ciro, pues porque eres bueno eres un hombre 
feliz”.28 Con este breve relato Sócrates le demuestra a Critobulo, uno de 
los ciudadanos más ricos de Atenas, que ni siquiera los hombres más 
felices y acaudalados pueden prescindir de la agricultura.

A propósito de este pasaje, coincido con Leah Kronenberg en que 
aquí se evoca la entrevista de Solón y Creso en Sardes, y Lisandro ma-
nifiesta que le parece que el joven Ciro es feliz no por su majestuoso 
jardín, sino porque es un buen hombre. Al igual que el sabio Solón, el 
militar espartano no se deja deslumbrar por la bella y refinada apariencia 
del persa,29 sino por la virtud implícita en la plantación de los árboles y 
la alineación similar a la de los soldados. A mi juicio, lo que en realidad 
le asombra al general es que el príncipe utilice la agricultura a modo de 
entrenamiento bélico, pues la forma en que dispone las filas y el cultivo 
demuestra que sabe de táctica y estrategia bélicas. También le causa 
extrañeza que en vez de abandonarse a una vida placentera y afeminada 
en su paraíso, Ciro voluntariamente busque esforzarse. De acuerdo con 
Jesús Lens-Tuero:

Jenofonte presenta algo nuevo, porque es cierto que en la tradición utópi-
ca con gran frecuencia el marco es rural, pero lo común en tales relatos es 
que la tierra produzca sus frutos espontáneamente. Jenofonte aporta a dichas 
construcciones una imagen nueva, la del hombre que de modo voluntario y 
como parte de la vida dichosa en ese mundo de felicidad practica el πόνος de 
la agricultura. Esta original representación utópica jenofontea responde a la 
misma exigencia espiritual que, a partir de la tradición independiente de la re
presentación del locus amoenus, dará lugar al nacimiento de la bucólica. Así 
resulta que el mundo de la pastoral está profundamente emparentado con el 
que diseñó Jenofonte en la Ciropedia y el Económico.30

Haciendo a un lado el enfoque utópico, resulta muy significativo que 
Sócrates inserte la peculiar anécdota exactamente después de afirmar 

28 Oec., IV, 25: δικαίως μοι δοκεῖς, ὦ Κῦρε, εὐδαίμων εἶναι: ἀγαθὸς γὰρ ὢν ἀνὴρ 
εὐδαιμονεῖς. En cuanto a esto: “Los griegos podían admirar la hermosa escena natural, 
pero sólo la riqueza y la regularidad del paisaje cultivado podían merecer alabanzas sin 
límite” (Hughes 1981, p. 99).

29 La estudiosa advierte que, si bien a través de ese pequeño diálogo se destacan las 
aparentes virtudes del persa, en el fondo se manifiesta un vicio oculto, porque siempre 
desea más: más lujo, más riqueza, más poder (Kronenberg 2009, pp. 45-46).

30 Lens-Tuero, op. cit., p. 82.



38	 olivares / “paraíso”, agricultura y virtud en algunas obras de jenofonte

que los oficios manuales son dañinos para el cuerpo y para el alma del 
ciudadano, con base en esto Critobulo le pregunta si hay que imitar al 
soberano persa, quien considera que la agricultura y el arte de la guerra 
son dos de las actividades más nobles y necesarias, razón por la cual él 
mismo practica ambas con gran entusiasmo.31

El filósofo aclara que el rey persa está muy atento al cultivo de la 
tierra,32 ya sea en persona o mediante gente de confianza supervisa esto: 
a quienes se esfuerzan por tener campos bien cultivados les otorga más 
tierras, los llena de regalos y los premia con cargos honoríficos;33 pero 
a quienes descuidan los campos, ya sea por soberbia o por flojera, los 
castiga, los destituye de su puesto y nombra otros gobernantes. Critobulo 
admite que el rey presta la misma atención a las labores agrícolas y a 
las bélicas.34 

Sócrates refuerza su postura al argumentar que Ciro el Viejo, el rey 
más famoso que ha existido, afirmaba que era el mejor en cultivar la 
tierra y en defender los sembradíos; por su parte, Ciro el Joven tam-
bién estaba orgulloso de trabajar la tierra y mejorarla, así como de ser 
un guerrero.35 Al evocar los paraísos persas y sobre todo el de Ciro el 
Joven, coincido con Jesús Lens-Tuero en que “el mundo persa ofrecía 
a la atención de Jenofonte un ámbito privilegiado del оἶκоς del rey, una 
especie de microcosmos donde la naturaleza había sido llevada por el 
esfuerzo personal del rey a la total perfección; nos referimos a los famo-
sos paraísos”.36 

En cuanto a mí concierne, sostengo que, por medio de su maestro, 
Jenofonte alude a lo que él mismo comprobó gracias a su trato directo 
con Ciro el Joven. Conviene agregar que los persas veían a la agricul-

31 Oec., IV, 4. En el Económico, Jenofonte innova al darle a la labor agrícola un valor 
positivo ya que su práctica promueve valores morales, por eso sirve para educar a los 
nobles (Carbonero 2008, p. 73). Cf. Miguel 2013, p. 97, sobre el papel educativo de la 
agricultura.

32 Oec., IV, 8.
33 Ibid., IV, 15.
34 Ibid., IV, 12. Heródoto también sostiene que los nobles persas prefieren sus jardi-

nes o paraísos, porque allí pueden sembrar árboles y cazar (Hdt., I, 152).
35 Oec., IV, 16-17. 
36 Lens-Tuero, op. cit., p. 76. Agrega que es en tales paraísos persas donde se 

observa con mayor claridad que entre el rey y la tierra existe una relación directa 
(ibid., p. 82).



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 31-45	 39

tura como un acto de veneración a la tierra, con eso la tornaban feliz y 
fructífera.37

A mi juicio, a partir de la noción del “paraíso” persa, entendido como 
el hermoso sitio donde se conjugan las labores agrícolas y los ejercicios 
bélicos, Jenofonte va en contra de varios contemporáneos suyos al re-
chazar la oposición entre la milicia y la agricultura, pues para él forman 
un binomio indisoluble que incide favorablemente en la paideia del ser 
humano, por eso hace hincapié en que ambos Ciros sobresalen tanto en 
las batallas como en las faenas del campo. Cabe recordar que el propio 
historiador ateniense fue un excelente general y un buen agricultor, es 
una autoridad en ambos temas.

III. Elogio de la agricultura

A continuación se verá cómo influyó lo que Jenofonte padeció y ob-
servó en Asia Menor a la hora de redactar su obra. En el Económico, 
V, 1-20, se halla lo que denomino elogio de la agricultura, entre los 
principales argumentos que Sócrates esgrime a favor del cultivo de la 
tierra están los siguientes: esta actividad es un motivo de placer, un me-
dio para incrementar el patrimonio y una manera de ejercitar el cuerpo 
para poder realizar cuanto corresponde a un hombre libre.38 En primer 
lugar, la tierra produce el sustento del ser humano, y a quien la trabaja 
le otorga lo necesario para vivir sin preocupaciones. En segundo lugar, 
proporciona todo para adornar los altares, las estatuas y los hombres, 
también ofrece gratísimas fragancias y bellos paisajes. Tercero, produce 
numerosos manjares y víctimas propiciatorias para ganarse el favor de 
las deidades. En lo que toca al aspecto ético, aunque la tierra es muy 
noble, no deja que recojan sus frutos quienes son desidiosos o flojos. 
Las labores agrícolas hacen que los hombres aprendan a esforzarse y les 
inculcan virtudes muy valiosas tanto para época de paz como de guerra: 
los acostumbran a tolerar las inclemencias del tiempo, a despertarse 
temprano, a caminar mucho, a permanecer en vigilia, les aportan vigor 
físico, les enseñan a correr, a disparar y a saltar. Al estar muy unidos a la 
tierra, los labradores están más dispuestos que nadie a defenderla con las 

37 Cf. Hughes 1981, p. 71.
38 Oec., V, 1.



40	 olivares / “paraíso”, agricultura y virtud en algunas obras de jenofonte

armas.39 En consecuencia, la agricultura es lo más placentero y lo más 
provechoso para la vida. 

Según Jenofonte, la tierra enseña la justicia por ser una diosa; subraya 
que quienes se dedican a dicha labor tienen una educación enérgicamen-
te viril y están bien entrenados de cuerpo y alma.40 Si bien el historiador 
no lo dice expresamente, considero que aquí se puede percibir una clara 
alusión a la καλοκἀγαθία, entendida como belleza física e integridad 
moral. Por si fuera poco, la agricultura enseña a mandar a los hombres. 

A partir de lo anterior se puede deducir que Jenofonte promueve un 
tipo de educación que le otorga un lugar privilegiado a la agricultura. 
Intenta fomentar el interés por el cultivo de la tierra, debido a su convic-
ción de que dicha práctica proporciona una educación varonil. Con esto 
se distancia del ideal ateniense, en esencia urbano, para inclinarse hacia 
un paradigma campesino.41 Vale la pena decir que para Jesús Lens-Tuero 
la vida rural le procura al agricultor un entrenamiento físico semejante al 
de la palestra y el gimnasio, porque en el Económico las faenas del cam-
po ayudan a conseguir un cuerpo sano y listo para la guerra;42 desde su 
perspectiva, “lo más original y profundo de Jenofonte es su imagen del 
rey campesino, y su plasmación del πόνος del agricultor como sustituto 
del πόνος gimnástico”.43

IV. Escilunte: el paraíso de Jenofonte

Pese a que Jesús Lens-Tuero y Jesús Carruesco argumentan que Jeno-
fonte alude a una utopía cuando se refiere al “paraíso” persa, en este 
apartado se verá que dicho concepto no sólo repercutió en su modo de 
pensar, sino también en su modo de vivir. Al igual que sus líderes ejem-
plares Ciro el Viejo y Ciro el Joven, este socrático combinó sus facetas 

39 Oec., V, 1-8. Es acertada la observación de Marein, según la cual el historiador ate-
niense realiza una doble propaganda: la del retorno a la tierra y la que invita a defender 
la patria (op. cit., p. 90).

40 Oec., V, 13: οἱ ἐν τῇ γεωργίᾳ ἀναστρεφόμενοι καὶ σφοδρῶς καὶ ἀνδρικῶς παι
δευόμενοι, οὗτοι εὖ παρεσκευασμένοι καὶ τὰς ψυχὰς καὶ τὰ σώματα.

41 Se apoya en que los persas también se educan con la agricultura (Lens-Tuero, op. 
cit., p. 69).

42 Ibid., p. 82.
43 Ibid., p. 91.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 31-45	 41

de soldado y agricultor, además cuando tuvo la oportunidad se esforzó 
por construir en Escilunte su propio paraíso, es decir, llevó su teoría a la 
práctica y entre otras actividades se dedicó al cultivo de la tierra. 

En opinión de Marein, una vez que este mercenario regresó de su 
expedición por Asia Menor y se instaló entre los lacedemonios, redes-
cubrió toda la belleza de la tierra griega, a la que le canta con alma de 
poeta, como un viajero.44 

Diógenes Laercio informa que, luego de dejar al rey Agesilao, Je-
nofonte se dirigió a Escilunte, una región de Elea poco alejada de la 
ciudad. Lo acompañaba una mujercita llamada Filesia y también sus dos 
hijos, Grilo y Diodoro, a quienes les decían los Dióscuros.45

En la Anábasis, V, iii, 7-13, el historiador describe su estancia en 
ese paradisíaco lugar. Señala que, tras ser desterrado de Atenas, los 
lacedemonios le concedieron una propiedad en una población cerca de 
Olimpia. En su finca había fieras para practicar la caza. Cuando el sa-
cerdote del templo de Artemisa en Éfeso asistió a los juegos olímpicos, 
le devolvió a Jenofonte el depósito que le había dado antes de dejar Asia 
Menor. Con ese dinero el historiador compró un campo para la diosa, le 
erigió un altar y un templo, réplica pequeña del de Éfeso; también hizo 
una copia más chica de la estatua de Artemisa que, en lugar de ser de 
oro, era de ciprés: a través del terreno corría el río Selinunte. Alrededor 
del santuario plantó un bosque sagrado de árboles que producían cuan-
tos frutos de temporada existen. Cada año el ex mercenario ofrecía un 
sacrificio y un banquete a la diosa, y todos los ciudadanos y los vecinos 
participaban en la fiesta. Durante la celebración, los hijos de Jenofonte 
y los demás ciudadanos realizaban una cacería. Según el testimonio de 
Diógenes Laercio, desde ese momento el autor ateniense pasaba su vida 
cazando, invitando a comer a sus amigos y escribiendo historias.46

Al estudiar con cuidado la Anábasis, considero que Jenofonte no sólo 
reprodujo el famoso Templo de Artemisa en Éfeso, otra de las Siete 
Maravillas de la antigüedad, sino que también se inspiró en la propiedad 
que tenía Ciro el Joven en la ciudad frigia de Cefalenas, donde junto con 
el palacio poseía un gran paraíso lleno de fieras salvajes, que acostum-

44 Marein, op. cit., p. 61. 
45 D. L., II, 52.
46 Idem.



42	 olivares / “paraíso”, agricultura y virtud en algunas obras de jenofonte

braba cazar a caballo para ejercitarse. Ahí fluía el río Meandro.47 Por 
lo tanto, luego de sus andanzas, el historiador ateniense procuró conver-
tir su terreno de Escilunte en un verdadero paraíso. Al respecto, estudio-
sos modernos como David Morales sostienen que en el Económico Jeno-
fonte deja entrever cómo pasó sus días de sosiego entre los espartanos, 
incluso se piensa que Iscómaco, el caballero agricultor ideal, en realidad 
es su autorretrato.48

Fue así como a causa de su dura y ajetreada vida militar, este autor 
constató que es más agradable pasar el invierno y el verano en el apa-
cible campo. Mediante su querido maestro Sócrates, afirma que la vida 
rural es más grata para los esclavos, para la mujer, para los hijos y los 
amigos.49 Alejado del bullicio y de la guerra, Jenofonte se dio tiempo 
para dedicarse a lo que más le apasionaba: administrar su propiedad, 
cultivar la tierra, venerar a los dioses, ejercitarse bélicamente, practicar 
la equitación y cazar. Aunado a lo anterior, aprovechó al máximo su 
paraíso personal para reflexionar sobre sus vivencias y componer buena 
parte de sus obras, de manera que su permanencia de casi veinte años en 
tan bello lugar fue más que productiva.50 

Conclusiones

Tras analizar varios textos de Jenofonte, es evidente que para él entre 
la noción de “paraíso” persa, la agricultura y la virtud hay un estrecho 
vínculo. En el Económico introduce primero el tema del paraíso y lo re-
laciona con el cultivo de la tierra, para finalmente llegar a lo que en rea-
lidad le interesa: hacer el elogio de la agricultura al destacar su función 

47 An., I, 2, 7.
48 Cf. por ejemplo Danzig 2003, p. 74, y Morales 2001, p. 320, quien afirma que 

Iscómaco es Jenofonte enmascarado. Para más datos de Iscómaco como modelo de 
καλοκἀγαθία, cf. Olivares 2014, pp. 177-215.

49 Oec., V, 9-10. Los jardines y los parques manifiestan una planeación a pequeña 
escala cuya finalidad es “crear un ambiente agradable, un refugio del caliente sol, la 
resequedad y el polvo, un lugar cuidado y arreglado por la gente para mejorar su forma 
de vida” (Hughes, op. cit., p. 130). 

50 Marein, op. cit., p. 15. Hay quienes opinan que Jenofonte se dedicó a actividades 
mundanas y únicamente establecido en Escilunte pensó en escribir (Palacios, op. cit., 
p. 168).



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 31-45	 43

ético-pedagógica. Con eso se aparta de la mayoría del círculo socrático, 
ya que lejos de menospreciar el trabajo del campo, Jenofonte lo ve como 
un aliado en la formación del ciudadano y en el fomento de la virtud. 

Para lograr su cometido, este autor utiliza como modelos a Ciro el 
Viejo y Ciro el Joven, así demuestra que el paraíso no es nada más un 
sitio donde se puede descansar plácidamente. Refuerza su postura al 
comprobar que el cultivo y el cuidado de la tierra no están reñidos con 
el cultivo y el cuidado del alma, porque la agricultura permite aprender y 
practicar cotidianamente la virtud. Sócrates termina su elogio al afirmar 
que esta noble actividad es la madre y la nodriza de las demás artes, 
pues si la agricultura florece también prosperan las otras téchnai; pero 
cuando la tierra se vuelve estéril, se marchita casi todo.51 De esto dio 
amplio testimonio el propio Jenofonte durante su residencia en Escilun-
te, allí valoró la importancia de la vida tranquila dedicado a su familia, 
al cultivo de la tierra, a la caza y al fructífero ocio literario. 

BIBLIOGRAFÍA

Barea Torres, Cristóbal, “Alimentación y estrategia en la historiografía griega de 
época clásica”, Stvdivm. Revista de Humanidades, 16, 2010, pp. 11-37.

Barja, Ma. Ángeles, “Los jardines colgantes de Babilonia”, Historia antigua, 31 
de julio de 2015. Disponible en <http://sobrehistoria.com/los-jardines-colgan-
tes-de-babilonia/>. Consulta: 16 de agosto de 2015.

Bueno, Francisco, El jardín mesopotámico. Los jardines colgantes de Babilonia/El 
jardín persa, pp. 1-8. Disponible en <http://www.jardinesdesevilla.es/hisojardi-
neria/jardinesmesopotamia.pdf>. Consulta: 19 de julio de 2015.

Bugh, Glenn Richard, The Horsemen of Athens, Princeton, Princeton University 
Press, 1988.

Calame, Claude, Eros en la antigua Grecia, Madrid, Ediciones Akal, 2002.
Carbonero Lima, Alessandra, “Xenophonte – Elementos para um Novo Perfil”, 

Notandum Libro 10, 2008, pp. 69-80.
Carruesco, Jesús, “El concepto y las formas del paisaje en la Grecia antigua”, 

2012, pp. 1-16. Disponible en <http://antiqua.gipuzkoakultura.net/el_paisaje_
en_la_antigua_grecia_eu.php>. Consulta: 19 de julio de 2015.

Crespo, Emilio, “Textos sobre el paisaje de Grecia en la Antigüedad”. Estudios 
Clásicos, 110, 1996, pp. 33-56.

Danzig, Gabriel, “Why Socrates was not a farmer: Xenophon’s Oeconomicus as a 
philosophical Dialogue”, Greece and Rome, 50/1, April, 2003, pp. 57-76.

51 Oec., V, 17. 



44	 olivares / “paraíso”, agricultura y virtud en algunas obras de jenofonte

Diogenes Laertius, Lives of eminent philosophers I, english transl. R. D. Hicks, 
Cambridge, Harvard University Press, 1950 (The Loeb Classical Library).

Elía, Ricardo S. H., “Civilización del Islam. Jardines, agronomía y botánica”, en 
Elhame Shargh (ed.), Civilización del islam, Fundación Cultural Oriente, 2015, 
pp. 1-21. Disponible en <www.ilslamoriente.com>. Consulta: 19 de julio de 
2015.

García Soler, María José, “La utopía gastronómica en la comedia griega antigua”, 
morus. Utopia e Renascimento, 6, 2009, pp. 201-209.

Heródoto, Historias, t. I, introd., trad., notas y comentarios Arturo Ramírez Trejo, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1976 (Bibliotheca Scrip-
torum Graecorum et Romanorum Mexicana).

Hesíodo, Los trabajos y los días, introd., versión rítmica y notas Paola Vianello, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2007 (Bibliotheca Scrip-
torum Graecorum et Romanorum Mexicana).

Homero, Odisea, pról., versión rítmica e índice de nombres propios Pedro C. Tapia 
Zúñiga, estudio introductorio Albrecht Dihle, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 2013 (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romano-
rum Mexicana).

Hughes, J. Donald, La ecología en las civilizaciones antiguas, trad. Sara Cordero 
de Quintanilla, México, Fondo de Cultura Económica, 1981.

Miguel Jover, José Luis de, “La voz del silencio o la educación de la mujer en el 
Económico de Jenofonte”, en Losandro Antonio Tedeschi (org.), Leituras de 
gênero e interculturalidade, Dourados, Editora ufgd, 2013, pp. 83-101.

Kronenberg, Leah, Allegories of Farming from Greece and Rome. Philosophical 
Satire in Xenophon, Varro and Virgil, Cambridge, Cambridge University Press, 
2009.

Lens-Tuero, Jesús, “Jenofonte entre la utopía clásica y la helenística”, Cuadernos 
de Literatura Griega y Latina, I, 1997, pp. 55-91.

Marein, Marie-Françoise, L’agriculture dans la Grece du ive siècle avant J.-C. 
Le temoignage de Xenophon, preface Jean Marc Bussard, Paris, L’ Harmattan, 
2009.

Martínez, Marcos, “Descripciones de jardines y paisajes en la literatura griega 
antigua”, cfc (G): Estudios griegos e indoeuropeos, 18, 2008, pp. 279-318.

Morales T., David, “Arte de vida y modelos éticos en la Ciropedia y Memorabilia 
de Jenofonte”, Onomazein, 6, 2001, pp. 309-326.

Olivares Chávez, Carolina, Jenofonte: su propuesta de paideia a partir de tres 
personajes atenienses, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
2014 (Cuadernos del Centro de Estudios Clásicos, 53).

Palacios Roa, Alfredo, “Jenofonte: el hombre, el estratega y su obra”, Limes, 19, 
2007, pp. 161-173.

Prieto, Eduardo, “Capítulo X. Ágora o jardín”, La arquitectura de la ciudad glo-
bal: redes, no-lugares, naturaleza, Madrid, Biblioteca Nueva, 2011, pp. 157-
171.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 31-45	 45

Rodríguez Neila, Juan Francisco, Ecología en la Antigüedad clásica, Madrid, 
Arco Libros, 1996.

Rodríguez Zahar, León, “Imágenes del paraíso en los jardines islámicos”, Estu-
dios de Asia y África, XXXIV/2, 1999, pp. 361-378. Disponible en <http://
codex.colmex.mx:8991/exlibris/aleph/a18_1/apache_media/HHULJFQV9AS-
Y7Y61LYT1A8BKGUR21U.pdf>. Consulta: 19 de julio de 2015.

Ruiz Gómez, Esperanza Macarena, “Paisaje y jardín en las representaciones pic-
tóricas del mundo clásico”, artciencia.com, VII, 14, septiembre 2011-febrero 
2012, pp. 1-12. 

Salay, Paul, Socrates the Whipping Post: Xenophon’s Portrayal of Socrates as a 
Rebuke of Athenian Society, tesis para el Master of Arts, Long Beach, Califor-
nia State University, 2004, UMI 1423240.

Seguí Collar, Virginia, “Jardines de la Antigüedad: Grecia”, Alenar, 2007, pp. 
1-6.

Xenophon, Anabasis, Books IV-VII, english transl. Carleton L. Brownson, Sym-
posium and Apology, O. J. Todd, Cambridge, Harvard University Press, 1947 
(The Loeb Classical Library).

Xenophon, Hellenica, Books VI & VII, Anabasis, Books I-III, english transl. Car-
leton L. Brownson, Cambridge, Harvard University Press, 1950 (The Loeb 
Classical Library).

Xenophon, The Education of Cyrus, transl. and annot. Wayne Ambler, New York, 
Cornell University Press, 2001.

Xenophon, Memorabilia, Oeconomicus, transl. E. C. Marchant, Symposium, Apo
logy, O. J. Todd, Cambridge, Harvard University Press, 2002 (The Loeb Clas-
sical Library).


