
nova tellvs, 33◆1, 2015135

Acercamiento a las tres traducciones castellanas 
del siglo xv de la Ética nicomaquea de Aristóteles

Approach to the Three 15th Century Castilian Translations
of Aristotleʼs Nicomachean Ethics 

Salvador Cuenca Almenar
gremi-uji / Universitat de València

salvador.cuenca@uv.es

Resumen: El objetivo de este artículo es presentar las tres traducciones cas-
tellanas del siglo xv de la Ética nicomaquea de Aristóteles. Mediante la 
contraposición de tres fragmentos significativos de cada una de ellas, contras-
taremos tres aspectos de sus diferentes soluciones traductológicas, a saber: la 
fidelidad a los antropónimos griegos, la precisión en la vulgarización de los 
conceptos filosóficos y la claridad en la exposición de la doctrina aristotélica.

Abstract: The aim of this paper is to present the three known 15th century 
Spanish translations of Aristotle’s Nicomachean Ethics: Through the com-
parison of three significant fragments in each of these, we will contrast three 
aspects of his different translation solutions, namely: loyalty to the Greek 
anthroponyms, precision in the popularization of philosophical concepts and 
clarity of the explanation of Aristotelian doctrine. 

Palabras clave: Aristóteles, Ética, España, siglo xv, traducción.
Key words: Aristotle, Ethics, Spain, 15th Century, Translation
Recibido: 27 de enero de 2015 • Aceptado: 3 de septiembre de 2015.

A lo largo de los siglos xv y xvi, la ética fue la disciplina filosófica 
donde se produjo la intersección entre los curricula de los studia huma-
nitatis y de las universidades escolásticas. En el Quattrocento, como es 
sabido, se reservaba el uso del término “humanista” para referirse a los 
profesores y estudiantes de studia humanitatis, a saber: poesía, gramá-
tica, retórica, historia y moral.1 Por tanto, la ética o filosofía moral era 
una de las cinco materias que conformaban el plan de estudios de los 
humanistas y, paralelamente, una de las asignaturas impartidas en las 
facultades de filosofía dominadas por la escolástica.2

Por ende, la lucha por el control de la filosofía moral concentró los es-
fuerzos de humanistas y escolásticos, es decir, la materia se convirtió en 
un campo de batalla intelectual donde pudieron medir sus fuerzas ambas 
perspectivas sobre el mundo, el lenguaje y la vida. Las traducciones de 

1 Cf. Kristeller 1979. 
2 Cf. Lines 2007, pp. 304-306. 



136	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

los textos griegos fundamentales para la disciplina representaron un as-
pecto más de la pugna por dos motivos: uno de forma y el otro de fondo. 
El primero concernía al tipo de traducción y a la forma de la lengua de 
llegada. El segundo implicaba una elección del contenido filosófico que 
se debía disponer en la versión trasladada.3

El objetivo de este artículo es presentar un detalle de esta pugna li-
brada entre escolásticos y humanistas a través de la presentación de las 
tres traducciones al castellano del siglo xv de la Ética nicomaquea de 
Aristóteles:

1) El compendio escolástico (texid beta 1294).4
2) La traducción del príncipe de Viana (texid beta 1401).5
3) El Ms. 10268, bne, Madrid (texid beta 1902).
 
Antes de presentar los tres textos, confesaremos que el único mérito 

de este trabajo reside en contrastar, por primera vez para la crítica actual, 
algunos de sus fragmentos más conflictivos y sus diversas soluciones 
traductológicas, dado que el Ms. 10268 no ha sido estudiado aún por 
los eruditos modernos. El valor de la primicia, por tanto, envuelve al 
presente artículo. 

Con el fin de fundamentar los tres fragmentos elegidos para realizar 
el contraste y entender su contenido e importancia, expondremos sucin-
tamente el contexto de la recepción de la Ética aristotélica en la España 
tardomedieval. Recordemos que las cortes hispánicas del Cuatrocientos 
fomentaron la realización de traducciones de los clásicos para un público 
laico y culto, cuya formación moral ya no se basaba únicamente en la 
doctrina cristiana, sino también en la sabiduría de los modelos greco-
latinos.6 De este modo se gestaba el enfrentamiento entre los modelos 
de santidad cristiana y aquellos de la civilización clásica, en tanto que 
fundamento textual del humanismo.7 

La Ética nicomaquea ofrecía uno de estos catálogos de modelos de 
humanidad clásica, necesario para reflexionar sobre cómo actuar en una 

3 Cf. Lines 2002.
4 Cf. Cuenca 2012.
5 Cf. Heusch 1993 y Fernández 2002.
6 Cf. Lawrance 1982.
7 Cf. Pagden 1975, pp. 287-313.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 137

Europa que percibía las primeras grietas estructurales en el edificio doc-
trinal eclesiástico, debidas a la dilatación causada por nuevas geografías 
(Colón y Américo Vespuccio), cosmologías (Copérnico) y anatomías 
(Vesalio y Harvey).8 Sin embargo, la Ética nicomaquea no es una obra 
monolítica y sufrió diversos avatares desde su compilación hasta el Cua-
trocientos hispánico. El texto en cuestión es el fruto de la recopilación 
de las notas de trabajo con las que Aristóteles (384-322 a. C.) preparaba 
sus lecciones de ética, cuyo primer editor fue Andrónico de Rodas entre 
el 40 a. C. y el 20 a. C. 

La recepción en el occidente latino medieval de la Ética nicomaquea 
fue posterior a la de los libros de lógica, física y metafísica, aunque 
más duradera. Antes de 1150 Burgundio da Pisa tradujo lo que se co-
noce como Ethica Vetus, Ethica Nova y Ethica Borghesiana, traducción 
fragmentaria o, por lo menos, conservada de manera incompleta hasta 
nuestros días. Entre 1246 y 1247 Grosseteste tradujo la primera versión 
que nos ha llegado completa. Según E. Franceschini, entre 1259 y 1266 
Moerbecke realizó una revisión del texto de Grosseteste;9 sin embargo, 
R. Gauthier refuta que sea una verdadera revisión.10 Adentrándonos ya 
en el siglo xv, debe destacarse que en 1417 el canciller florentino Leo-
nardo Bruni dedicó al Papa Martín V su traducción, mientras que entre 
1455 y 1459 Gianozzo Manetti realizó su traslación durante su estancia 
en la corte napolitana de Alfonso el Magnánimo. Por último, en 1478 
Giovanni Argyropoulos dedicó su traducción al Papa Pío IV.11 

Sintetizados así los avatares de la Ética nicomaquea, pasemos ya a la 
comparación de los rasgos esenciales de algunos fragmentos de las tres 
traducciones castellanas del siglo xv. El procedimiento será el siguiente: 
presentaremos las características fundamentales de cada traslación, para 
comparar después cómo se vierten en cada una tres fragmentos distintos 
de la Ética nicomaquea, antes de finalizar con unas conclusiones provi-
sorias, que podrán servir de futuras líneas de investigación.

El primer fragmento nos mostrará cómo se enfrentan cada una de las 
tres traducciones al problema de trasladar los antropónimos griegos, en 
concreto, el nombre de Pericles (1140b); el segundo, a la cuestión de 

8 Cf. Ronzón 2012, pp. 217-235.
9 Cf. Franceschini 1976.
10 Cf. Gauthier 1974, p. CX.
11 Cf. Lines 2002, pp. 49-51.



138	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

verter el esquema aristotélico de que la virtud es un punto medio entre 
dos vicios, en particular, la virtud de la indignación entre la envidia y 
la malignidad (1108b); y el tercero, al modo de traducir las definiciones 
halladas por el Estagirita mediante la caracterización de sus propiedades 
esenciales, como la inutilidad esencial de la sabiduría (1141a). Dado que 
el objetivo del presente artículo es presentar los tres textos en contraste, 
no desarrollaremos en profundidad sus implicaciones filosóficas y nos 
limitaremos a apuntar meras apreciaciones formales.

  

1. El Compendio escolástico 

Empecemos, pues, con el Compendio escolástico, que hemos datado 
alrededor de 1463 y 1464, en la publicación de la edición crítica de la 
versión catalana (biteca 1405).12 Se conoce a través de un manuscrito 
catalán y de los siguientes códices castellanos y aragoneses: A: Arxiu 
de la Corona d’Aragó, Ripoll 161; Ca: Biblioteca de la Universidad de 
Cambridge add. 8275; Co: Biblioteca de la Universidad Complutense, 
Valdecilla 152; E: Biblioteca del Monasterio del Escorial K. II. 13; M1: 
Biblioteca Nacional, Madrid, 4514; M2: Biblioteca Nacional, Madrid, 
6710; M3: Biblioteca Nacional, Madrid, 7076; M4: Biblioteca Nacional, 
Madrid, 1204; O: Bodleian Library, Oxford, Span. d. 1; Vat: Biblioteca 
Vaticana, Ottoboniano Latino 2054.13 El estudio de sus diferentes tipos 
de errores nos ha permitido dividirlos de la siguiente manera: la subfa-
milia [αi] incluye a los códices E, M1 y M3, mientras que la subfamilia 
[αii] a Ca, M4 y Vat. El manuscrito Co estaría emparentado también con 
la familia [α], compartiendo errores con sus dos subfamilias. Por otro 
lado, la familia [β] integraría a A, M2 y O.14 Hay que añadir que, aunque 
no posean valor ecdótico, las lecciones equipolentes han servido para 
corroborrar estos parentescos.

Por lo que respecta al aspecto lingüístico, los rasgos aragoneses del 
compendio se aprecian, sobre todo, en los manuscritos de la familia 

12 Cf. Cuenca 2012.
13 Para la descripción de las características materiales de los códices, cf. Cuenca 

2012, pp. 25-35.
14 Para un estudio de las relaciones y de las familias de los manuscritos castellano-

aragoneses, cf. Cuenca (en prensa).



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 139

[αi], en especial E y M3, que presentan características de la lengua de 
la Zaragoza del siglo xv: la -y- antihiática de “seyer” o “veyer”, la con-
servación del grupo consonántico inicial cl- de “clamar” y del pl- de 
“pluvias”, los adverbios “ensemble” o “encara”, el pronombre “sende” o 
las formas verbales impersonales construidas a partir del tema de pasado 
“hubiendo”, “quisiendo” o “tovido”. Estos aragonesismos se encuentran 
también en A, un manuscrito de la familia [β].

Dejaremos las cuestiones sobre las variedades lingüísticas del com-
pendio para un trabajo futuro y subrayaremos que el texto muestra las 
características de la translatio medieval, como son los latinismos léxicos 
y trasliteraciones del griego, como “eutrapulos” o “bomoloco”, diversos 
sinónimos empleados para traducir al vulgar un único concepto clásico, 
como “agrestes e duros” para trasladar ἄγροικοι, y un palpable descono-
cimiento de los nombres propios griegos: “Palomides” por Polidamas o 
“Peridea” por Pericles.

Analicemos ahora el primero de los tres fragmentos que contrastamos, 
donde podemos percibir que el Compendio no traduce de manera de-
masiado inteligible el contenido de las reflexiones aristotélicas sobre la 
virtud de la prudencia, cuyo paradigma político, según la Ética nicoma-
quea (1140b) fue Pericles. Dada la dificultad de lectura, transcribiremos 
el fragmento concreto que nos interesa comentar: 

Los prudentes son dichos propriamente aquellos por excelencia que acon-
sejan a sí mismos e a los otros, e aquestos en griego son dichos Peridea. E 
tales son los buenos regidores de la policía e governadores de las çibdades. 

En este fragmento, perteneciente al capítulo cuarto del sexto libro del 
Compendio (Ms. Oxford, Bodl. D. 1, f. 74r, l. 22), podemos apreciar 
cómo se resume toscamente la doctrina aristotélica sobre la prudencia 
hasta el punto de condensarla en una sucesión de frases de difícil com-
prensión. Nótese que una característica esencial de la prudencia es saber 
deliberar —“consejar” en castellano medieval procedente del conciliare 
de Grosseteste— y elegir conforme a lo deliberado, no sólo a nivel indi-
vidual, sino también colectivo. El Compendio deforma, probablemente 
debido al desconocimiento, el nombre propio de Pericles, paradigma del 
prudente que sabe gobernarse a sí mismo y a los demás y lo convierte en 
un sustantivo abstracto que, supuestamente, designaría a los que poseen 
la cualidad de gobernar y gobernarse bien.  



140	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

Ms. Oxford, Bodl. D. 1, ff. 73v-74r. 

Ms. Oxford, Bodl. D. 1, ff. 35v-36r. 
Todas las ilustraciones fueron proporcionadas por el autor.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 141

En cuanto al segundo fragmento (Ms. Oxford, Bodl. D. 1, f. 35v), 
debemos subrayar otra característica fundamental de la traducción com-
pendiada, a saber, la transliteración de los términos filosóficos griegos, 
práctica que indica la inopia vocabularum de los traductores y la insu-
ficiencia del latín escolástico para verter los conceptos filosóficos aris-
totélicos. Un indicador inequívoco de dicha inopia es la deturpación de 
algún concepto griego, repetido y copiado automáticamente de traduc-
ción en traducción, sin reproducir de manera fiel la conceptualización 
del Estagirita. Un ejemplo sangrante es el término aberrante “atartalea”, 
hipotética traducción hispana del concepto griego epichairekakía, utili-
zado por Aristóteles para designar el vicio de alegrarse de que los malos 
prosperen. El término “atartalea” atraviesa lenguas y dialectos, ya que es 
utilizado tanto en catalán, como en aragonés y en castellano 

Nótese también la consideración de la “nemesia”, deformación de né-
mesis (justa indignación), como pasión laudable, situada entre la envidia 
—caracterizada por dirigirse a la prosperidad solo de los buenos— y la 
aberrante “atartalea”, que supuestamente se referiría a la indiferencia, sin 
completar que se acercaría al gozo sentido por el éxito de los malos, tal 
como añaden el resto de versiones.

Ms. Oxford, Bodl. D. 1, fragmentos de los ff. 75v y 76v-77r.



142	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

Ms. Oxford, Bodl. D. 1, fragmentos de los ff. 75v y 76v-77r.

Por lo que respecta al tercer fragmento (Ms. Oxford, Bodl. D. 1, frag-
mentos de los ff. 75v y 76v-77r) subrayamos que el Compendio opta 
por traducir la “sofía” aristotélica por sabieza, definida como hábito que 
englobaría tanto la capacidad del entendimiento para intuir principios, 
como la virtud de la “sciencia” para extraer conclusiones a partir de 
ellos. Notamos que esta definición es esquemática y que tan sólo ex-
plicita que la “sabieza es dicha entendimiento e sciencia”, después de 
afirmar que no es sabio “según la parte, mas según el todo”, “no cerca 
de los principios ni cerca de las conclusiones solamente, mas cerca de 
los dos en uno”. Hay que explicar que la expresión “en uno” castellaniza 
el adverbio aragonés “ensemble”.

En relación a este tercer paso, conviene resaltar que la sabieza es 
superior a la prudencia por su inutilidad, característica esencial de la 
sabiduría. Dicha inutilidad constituiría una diferencia de algunos especí-
menes humanos, como “Anaxágoras, Pitágoras, Tales Milesio et Empé-
docles”, que les permitiría elevarse sobre la condición humana y las pe-
rentorias necesidades animales, para integrarse dentro de la subespecie 
de los sabios. Del listado de sabios anterior, subrayemos que el autor del 



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 143

Compendio añade los nombres de Pitágoras y Empédocles y que dicha 
adición no se encuentra ni en la traducción del príncipe de Viana ni en el 
Ms. bne 10268. En cuanto al significado filosófico, podemos constatar 
las dificultades del Compendio para explicar que la inutilidad sea una 
característica esencial de la sabiduría y el criterio de demarcación entre 
lo valioso en sí y lo utilizable para otro fin. Recordemos brevemente, ya 
que dejaremos el análisis filosófico para un futuro ensayo, que el fin de 
los fines humanos (lo valioso en sí) es la felicidad (eudaimonía) y que 
su relación conceptual con la sabiduría es problemática y que varía a lo 
largo de la evolución intelectual del Estagirita. El problema surge de la 
consideración humana del fin de los fines, por la que dejaría de ser un 
“valor en sí” y se convertiría en un “valor para la humanidad” o “para 
alguien” –o mejor: para el sabio o studiosus (σπουδαῖος) como actuali-
zación perfecta de las potencialidades de la especie humana. 

Ms. Oxford, Bodl. D. 1, fragmentos de los ff. 75v y 76v-77r.



144	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

2. La traducción del príncipe de Viana 

El príncipe de Viana trasladó la Ética nicomaquea del latín al castellano, 
durante su estancia en Nápoles, entre enero de 1457 y agosto de 1458, 
poco después de la muerte de su tío Alfonso el Magnánimo. El príncipe 
Carlos de Aragón reconoció que la finalidad esencial del trabajo fue la de 
congraciarse con el rey Alfonso, en cuya corte había encontrado cobijo y 
reposo en la huida desesperada de sus territorios navarros, tras la derrota 
en la batalla de Aibar infligida por las huestes de su padre enemigo en 
1451. El remanso napolitano permitió a Carlos concentrar sus esfuerzos 
en unas labores intelectuales que podían recibir recompensas materiales 
por parte de su tío, en forma de territorios o de toma de partido en la 
lucha contra su padre, el futuro Juan II de Aragón, hermano de Alfonso. 

Una de las labores intelectuales más ambiciosas fue la traducción al 
castellano de la Ética nicomaquea, a partir de la versión latina de Leo-
nardo Bruni de 1417. El contexto intelectual de la corte que acogió al 
príncipe Carlos favorecía que los intelectuales a sueldo del Magnánimo 
contribuyeran a la legitimación de la conquista de Nápoles con obras li-
terarias, como ejemplifica paradigmáticamente el De rebus ab Alphonso 
primo gestis del Facio. Asimismo, proliferaban los debates literarios y 
filosóficos, por ejemplo el de Beccadelli y Facio contra Valla acerca del 
códice de las Décadas de Tito Livio.15 El príncipe de Viana participó 
de este ambiente intelectual, en el que el regalo de una traducción de 
la Ética nicomaquea era muy útil para granjearse la admiración de los 
compañeros y el beneplácito del Rey.16 

Conocemos cuatro códices del trabajo del príncipe de Viana: Lisboa, 
Biblioteca Nacional de Portugal IL 213; Londres, The British Library 
Add. 21.120; Madrid, Real Biblioteca II/2990 y Madrid, bne, 6984. 
Además, hay que subrayar la importancia de la edición princeps impresa 
en Zaragoza en el año 1509 en el taller de Jorge Coci Alemán. Para la 
realización de este artículo, hemos utilizado el Ms. bne 6984, cuyas lec-
ciones reportamos a continuación. 

En el folio 4 recto, podemos observar cómo se reformula el tópico 
medieval de la utilidad de las traducciones subrayando que la Ética sirve 

15 Para la utilidad de los trabajos desarrollados por los humanistas, recompensados 
económicamente por el rey, cf. Bentley 1987, pp. 59-62.

16 Cf. Cabré 2000, p. 417.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 145

como modelo de acción: “todos los morales se studiaron en esclarecer 
sus señaladas doctrinas por el común provecho que se sigue dellas”. 
De nuevo conviene resaltar la importancia del valor de la utilidad en el 
Cuatrocientos, como un indicio del cambio de factores de preferibilidad 
introducidos por los humanistas, en detrimento de la vieja escala aristo-
télica y escolástica que situaba lo inutilizable, en tanto que fin de fines, 
en la cúspide de la escala del valor, como hemos explicado anteriormen-
te en relación al tercer de los pasos en contraste. 

Ms. Madrid, bne, 6984, f. 179rb l. 2.

Transcribimos seguidamente el primero de los fragmentos a comparar 
(f. 179rb), con el fin de poderlos enfrentar a los textos del Compendio 
escolástico y del Ms. 10268 de la bne: 

E por esto a Periclem e a otros semejantes dezimos prudentes, porque aque-
llas cosas que para sí e para los otros fueron útiles pueden mirar. Por ende, 
ser desta manera cuydamos aquellos que a las públicas e privadas cosas son 
aptos para aministrar. 



146	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

Notamos en primer lugar que no deforma el nombre de Pericles, tal 
como observamos en el paso correspondiente del Compendio y como 
veremos en el del Ms. bne 10268. Advertimos que el príncipe de Viana 
conserva la desinencia del caso latino “Periclem”, cosa que nos puede 
guiar en una próxima investigación de las relaciones entre la traducción 
latina de Bruni y la vulgarización de Carlos de Aragón. En segundo lu-
gar, percibimos que la traducción del príncipe es fiel al sentido aristotéli-
co al utilizar la figura de Pericles de paradigma del prudente; por contra, 
el Compendio no acierta a verter correctamente el ejemplo paradigmáti-
co y transforma su nombre propio en peridea, un sustantivo común que 
se referiría aberrantemente al conjunto de los buenos gobernantes.

En el segundo de los textos en contraste, observamos que la traduc-
ción de Carlos de Aragón vierte al vulgar los nombres de los vicios y 
virtudes griegas, como hará el Ms. bne. 10268 y no como el Compendio, 
que conserva el término griego transliterado en múltiples ocasiones. Car-
los de Aragón traduce “indignación” y el Ms. bne. 10268 “turbación”, 
mientras que el Compendio mantiene nemesia, como una transliteración 
deturpada de la némesis griega. 

Ms. Madrid, bne, 6984, 65va-l. 14.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 147

Consignamos seguidamente la transcripción del fragmento que nos 
interesa subrayar del folio 65va: 

La indignación es media entre la invidia e perverso gozo, pero acata acerca 
el plazer y el dolor pervenientes de aquellas cosas que a sus próximos acon-
tecen; ca el indignante enojosamente compuerta quoando a alguno viene 
indignamente la prosperidat, el invidioso a este excediente en todas las cosas 
se turba y enojosamente las compuerta, pero el que perversamente se gosa 
non se ya duele mas alegra.

Indicamos el uso del sintagma perverso “gozo” para trasladar el tér-
mino epichairekakía, de modo que vierte correctamente al vulgar la 
compleja carga semántica de esta pasión viciosa según el Estagirita. 
Además es coherente en la aplicación del sintagma al designar con la 
subordinada “el que perversamente se gosa” al que padece esta pasión 
viciosa. Recordemos que el Compendio reportaba la lección “atartalea” 
para referirse al “perverso gozo” según el príncipe de Viana y lo defi-
nía equivocadamente como un sentimiento de indiferencia respecto a la 
prosperidad de los demás. Adelantamos que la traducción del Ms. bne 
10268 de este complejo término también es errónea, al utilizar el sin-
tagma “placer del mal ageno”, que no se corresponde con la definición 
aristotélica de epichairekakía. Remarcamos otro detalle del folio con-
signado anteriormente: Carlos de Viana hace uso de la palabra “plazer”, 
en oposición al “deleyte” del Ms. bne 10268. Este detalle no tendría la 
más mínima importancia, de no ser que ambos términos se blandieron 
como estandartes de los contendientes de la controversia alphonsiana, a 
saber, “placer” fue la opción de Leonardo Bruni y “deleite” de Alfonso 
de Cartagena.  

Por lo que respecta a la traducción de Carlos de Aragón del ter-
cer fragmento de la definición de la virtud intelectual de la sabiduría 
(1141a-b), acentuamos la vacilación al momento de traducir uno de sus 
componentes esenciales, a saber, la ciencia, para el que usa el término 
“estimación” en el folio 181v y “sciencia” en el folio 182v. Como es 
sabido, la sabiduría es la virtud suprema al combinar el hábito de inteli-
gir los principios (nous<intellectus) con el hábito de extraer a partir de 
ellos conclusiones mediante la demostración (epistéme<scientia). Las 
tres traducciones concuerdan en traducir el nous aristotélico por “enten-
dimiento”, pero divergen respecto a la epistéme, el Compendio opta por 



148	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

“sciencia”, el príncipe vacila entre “estimación” y “sciencia” y el Ms. 
bne 10268 prefiere “saber”, la sustantivación del infinitivo.   

En el folio siguiente, a saber el f. 182v, se encuentra el listado de 
hombres que han encarnado la sabiduría; Carlos de Viana es fiel a los 
ejemplos aristotélicos y solo cita a Anaxágoras y a Tales, por lo tanto 
no reporta la adición de Empédocles ni de Pitágoras del Compendio. 
Además, lee mejor los nombres propios y no los afea como el Ms. bne 
10268, que los deforma en “Amangoras e Cahalis”. En la traslación 
principesca de la caracterización de estos sabios podemos leer que son 
“sapientes, mas no prudentes, porque veen a ellos los propios provechos 
ignorar”. Por lo tanto, según este pasaje, la sabiduría es una virtud su-
perior a la prudencia por su inutilidad, tal como se nos confirma en la 
frase sucesiva: “Aquellas cosas que son grandes e meravellosas e muy 
difíciles e divinas dizen ellos saber, e las inútiles, porque non buscan 
los bienes humanos”. En este tercer pasaje en contraste, la traducción 
del príncipe de Viana se vuelve a mostrar como superior a las otras dos, 
tanto en la fidelidad a la letra como en la precisión del sentido.      

Ms. Madrid, bne, 6984, 181r.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 149

3. El Ms. 10268 de la bne, Madrid

El Ms. 10268 de la bne, olim Ii-19, contiene una traducción anónima 
de las Éticas de Aristóteles, tal como se lee en el tejuelo. Se trata de 
un trabajo del siglo xv, cuya copia fue encomendada a un escribano 
desconocido de nombre Morillo. El códice comprende 240 folios, es-
tructurados por Schiff de la siguiente manera: 5+230+5 ff. La dimensión 
de los folios es de 390×218 mm. Podemos observar en los fragmentos 
consignados a continuación que el espacio para las iniciales se dejó en 
blanco, para que fuera completado por un iluminador posteriormente. 

Ms. Madrid, bne, 10268, f. 107, l. 4.

En cuanto al paso dedicado a la explicación de la virtud de la pruden-
cia, podemos comprobar que tampoco lee correctamente el antropónimo 
“Pericles” (f. 107r): 

[...] E por aquesto Precales e tales filósofos contarlos hemos por prudentes, 
por quanto pueden contar sus bienes e considerarlos e los agenos bienes. E por 
seer tales contámoslos corregidores de las cosas e regidores de las cibdades. 



150	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

Una vez consignados los tres textos del primer fragmento en compa-
ración, podemos concluir que la única traducción que reporta fielmente 
el nombre de Pericles es la del príncipe de Viana. En cuanto al sentido 
del pasaje, atestiguamos que el paso del Compendio es ininteligible al 
desconocer que el nombre de Pericles es el ejemplo vivo de la pruden-
cia. En relación con el paso en la traslación del príncipe de Viana, obser-
vamos que se opta por traducir tá agathá por “aquellas cosas que fueron 
útiles”, una solución moderna que desvirtúa la letra aristotélica. En este 
punto concreto, es más fiel el Ms. bne 10268, al traducir por “bienes”, 
como se aprecia en el párrafo que acabamos de transcribir.    

Ms. Madrid, bne, 10268, f. 30r, l. 13.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 151

En relación con el segundo fragmento, el Ms. bne 10268 utiliza la 
palabra “turbación” para referirse a la virtud aristotélica de la némesis, 
la “indignación” —traducida correctamente por Carlos de Aragón— sen-
tida cuando prosperan aquellos que no se lo merecen. El Compendio 
deformaba la transliteración del concepto griego convirtiéndola en “ne-
mesia”, una caricatura lingüística. En cuanto a los vicios que se alejan 
del punto medio de la justa indignación, el Ms. bne 10268 coincide con 
las otras dos versiones al emplear el término “envidia” para referirse al 
vicio de entristecerse de la prosperidad ajena, sea cual sea, merecida o 
inmerecida; mientras que diverge en la traducción de la epichairekakía 
de marras. He aquí la transcripción de este pasaje: 

Turbación es medianera entre la tristeza e plazer del mal ageno, las quales 
son cerca del dolor o deleyte que viene a los próximos, mas el turbado con-
trístasse del que syn dignidad prospera bien. El enbidioso sobra en esto, por-
que se contrista de toda cosa. El que se alegra con el mal ageno deffallesce 
en la tristeza, mas antes se alegra. 

El Ms. bne 10268 opta por el sintagma “plazer del mal ageno” para 
traducir el concepto epichairekakía, explicado equivocadamente como la 
alegría del mal ajeno, en vez de cómo el gozo de la prosperidad de los 
malos. En este paso, se revela la superioridad de la traducción del prín-
cipe de Viana sobre las otras dos, ya que el Compendio pervierte el sig-
nificado al tratar de simplificar la complejidad del análisis aristotélico y 
el Ms. bne 10268 no acierta a explicar adecuadamente el vicio de la epi-
chairekakía. No obstante, en su vocación simplificadora el Compendio 
nos proporciona una posible crítica al Estagirita lanzada desde el sentido 
común, ya que es la apátheia y no la epichairekakía la que parece ser 
el extremo por defecto de la némesis. Por lo tanto, la “no-curança” del 
Compendio, entendida como indiferencia, pervertiría la letra aristotélica, 
pero introduciría una interesante crítica a la autoridad del Philosophus, 
que se resquebrajaba en otros ámbitos por las dudas introducidas desde la 
física de Buridán, la anatomía de Vesalio o la astronomía de Copérnico. 

Antes de acometer el estudio del último de los tres fragmentos, volve-
mos sobre el detalle de que el uso de la palabra “deleite” en detrimento 
del “placer”, acercaría el Ms. bne 10268 a la tradición escolástica de Al-
fonso de Cartagena, mientras que la traducción principesca a la corriente 
humanista encabezada por Leonardo Bruni.



152	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

Ms. Madrid, bne, 10268, f. 108v

En el tercer fragmento, el Ms. bne 10268 opta por sustantivar los 
infinitivos “saber” y “entender” para combinarlos en la definición de la 
sabiduría. La sustantivación de “saber” para trasladar epistéme es pro-
blemática en el contexto de la “sabiduría”, que es como traducen sophía 
Carlos de Viana y del Ms. bne 10268; el Compendio, por el contrario, 
opta por el arcaísmo “sabieza”.

En los folios siguientes al arriba consignado, el 109 recto y verso, 
se acumulan una serie de datos importantes para acercarnos, quinientos 
años después, a las características del Ms. bne 10268. El primer detalle 
nos devuelve a la dificultad de leer los antropónimos griegos, ya que nos 
reporta los nombres de “Amángoras e Cahalis” en lugar de Anaxágoras 
y Tales, cosa que nos reafirma en la conclusión de que la traducción de 
Carlos de Viana es la óptima en este aspecto. El segundo nos sumerge 
nuevamente en el Leitmotiv del artículo: la irrupción de la utilidad como 
valor supremo del pensamiento europeo a partir del Quattrocento. El 
Ms. bne 10268 había sido fiel al significado de tá agathá al traducirlo 
por “bienes” y no por “cosas útiles”, como hace el moderno príncipe de 



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 153

Viana. En el f. 109v, el Ms. bne 10268 reitera su compromiso con la su-
perioridad de la sabiduría inútil al traducir que los sabios se diferencia-
ban del resto de la especie porque “non sabían las cosas que eran útiles a 
ellos”; no obstante, “sabían grandes cosas, terribles, fuertes, divinas, mas 
non aprovechables a otros, ca non demandavan los bienes humanos”. 
Conviene resaltar el conflicto de valores inherente a este párrafo y que 
atraviesa, tal vez, toda la evolución de la ética aristotélica: “el bien en 
sí” contra “el bien para los hombres”. Los sabios buscarían un bien inútil 
y sin provecho y, por ello, divino. Los prudentes se dirigirían hacia el 
bien para los hombres, no según lo que le parece a cada cual, sino según 
la experiencia y la seriedad del studiosus (σπουδαῖος).      

4. Conclusiones provisorias

a) El Compendio escolástico simplifica de tal manera el contenido de 
la Ética nicomaquea que hace difícil su comprensión, hasta el punto 
de condensar en una sola oración diversas frases aristotélicas o de su-
primirlas en aras de la brevedad; por ello, ejemplificaría negativamente 
la hipertrofia de la traducción sententia ad sententiam. Su pertenencia 
a la tradición escolástica se puede demostrar por su estructura, propia 
del género escolar de las conclusiones, y por el uso y abuso de térmi-
nos griegos transliterados, tal como se repetía desde las traducciones de 
Grosseteste. 

b) El trabajo del príncipe de Viana muestra las características de una 
traducción humanista verbum e verbo, como, por ejemplo, la dignifi-
cación de la lengua de llegada. Al emplear el romance para verter con 
precisión los conceptos aristotélicos, se enmarcaría en un humanismo 
vernáculo alejado del paradigma florentino y de las directrices de utili-
zar exclusivamente el latín ciceroniano. Al huir de la transliteración de 
los conceptos griegos y cuidar la fidelidad de los antropónimos helenos, 
seguiría la estela de los trabajos de Bruni. Al ensalzar el valor de la uti-
lidad, se inscribiría en la nómina de intelectuales modernos, inaugurada, 
entre otros, por Coluccio Salutati con su carta a fra Giovanni degli An-
geli. Sin embargo, la inclusión de un aparato de conclusiones y de glosas 
extraídas de los Sententia de santo Tomás de Aquino, lo emparentaría 
con la tradición escolástica. Por tanto, el proceder de Carlos de Viana se 



154	 cuenca almenar / acercamiento a las tres traducciones  

podría describir con rasgos tanto de la traducción humanista, como de 
la tradición escolástica, evitándonos caer en la tentación de establecer 
rupturas totales entre etiquetas historiográficas.  

c) La translación contenida en el Ms. bne 10268 también se incluiría 
en la categoría de verbum e verbo; no obstante, la presencia de concep-
tos griegos transliterados, como “entrapella” o “bomolotos”, de defor-
maciones de antropónimos helenos, como “Precales” o “Amángoras”, y 
el utilizar de un vasto sistema de notas marginales, aún por estudiar, la 
introducirían dentro el conjunto de las traducciones escolásticas. 

BIBLIOGRAFÍA

Alvar, Carlos, Traducciones y traductores. Materiales para una historia de la 
traducción en Castilla durante la Edad Media, Alcalá de Henares, Centro de 
Estudios Cervantinos, 2010 (Historia y Literatura, 2).

Aquino, Tomás de, Sententia Libri Ethicorum, ed. René-Antoine Gauthier, Roma, 
Comissio Leonina, 1969.

Bentley, J. H., Politics and Culture in Renaissance Naples, Princeton, Princeton 
University Press, 1987. 

beta (Bibliografía Española de Textos Antiguos), Ch. B. Faulhaber, A. Gómez, 
Ó. Perea, et al. (comps.), en PhiloBiblon <http://bancroft.berkeley.edu/philobi-
blon/beta_es.html/>.

biteca (Bibliografia de Textos Antics Catalans, Valencians i Balears), Vicenç Bel-
tran, Gemma Avenoza y Lourdes Soriano (comps.), en PhiloBiblon <http://
bancroft.berkeley.edu/philobiblon/beta_es.html/>.

Cabré, Míriam, “ ‘Como por los márgines del libro verá vuestra alteza’: la presencia 
del entorno alfonsí en la traducción de la Ética de Carlos de Viana”, en Actas del 
VII Congreso de la ahlm, Santander, Gobierno de Cantabria, 2000, pp. 411-426. 

Cuenca, Salvador, “L’Ètica Nicomaquea d’Aristòtil en un compendi català del se-
gle xv”, Anuari de la Societat Catalana de Filosofia, XXIII, 2012, pp. 7-120.

—,	  “Aproximación a la relación entre los manuscritos castellanos del siglo xv 
del compendio de la Ética Nicomaquea”, en En vulgar lengua traduzido, San 
Millán de la Cogolla, Cilengua (en prensa).

Faulhaber, Charles B., “Sobre la cultura ibérica medieval: las lenguas vernáculas 
y la traducción”, en J. M. Lucía Megías (ed.), Actas del VI Congreso Interna-
cional de la ahlm, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá de Henares, 1997, 
pp. 587-597.

Fernandez, Jorge, “Carlos de Aragón, príncipe de Viana y su traducción de la Ética 
nicomaquea”, Alazet, 14, 2002, pp. 223-232.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 135-155	 155

Franceschini, Ezio, Scritti di Filologia Latina Medievale II, Padua, Antenore, 1976.
Gauthier, R. A., “Praefatio”, en Ethica Nicomachea I, Leiden-Bruselas, Brill, 

1974 (Aristoteles Latinus XXVI).
Heusch, Carlos, “La Morale du Prince Charles de Viana”, Atalaya, 4, 1993, pp. 

93-226.
Kristeller, Paul Oskar, Renaissance Thought and its Sources, Nueva York, Co-

lumbia University Press, 1979.
Lawrance, Jeremy N. H., “Nuño de Guzmán and Early Spanish Humanism: Some 

Reconsiderations”, Medium aevum, 51, 1982, pp. 55-85.
—,	 Un episodio del protohumanismo español: Tres opúsculos de Nuño de Guzmán 

y Gianozzo Manetti, Salamanca, Diputación de Salamanca, 1989.
Lines, David A., Aristotle’s Ethics in the Italian Renaissance (ca. 1300-1650), 

Leiden-Boston-Köln, Brill, 2002.
—,	 “Humanistic and scholastic ethics”, en The Cambridge companion to Renais-

sance philosophy, Cambridge, Cambridge University Press, 2007, pp. 304-318.
Martínez Romero, Tomàs, Tòpics literaris, traducció literària i tradició romànica, 

Barcelona, Institut d’Estudis Catalans, 2007.
Pagden, Anthony R. D., “The diffusion of Aristotle’s Moral Philosophy in Spain, 

ca. 1400-ca. 1600”, Traditio, XXXI, 1975, pp. 287-313.
Ronzón, Elena, “El descubrimiento del hombre. Una interpretación desde la historia 

de la antropología filosófica”, Thémata, Revista de Filosofía, 46 (Segundo se-
mestre), 2012, pp. 217-235.

Russell, Peter y Anthony Pagden, “Nueva luz sobre una versión española cuatro-
centista de la Ética a Nicómaco: Bodleian Library, Ms. Span. d. 1”, en Home-
naje a Guillermo Guastavino, Madrid, Asociación Nacional de Bibliotecarios, 
Archiveros y Arqueólogos, 1974, pp. 125-46. 


