Las figuras del justo y del injusto en Repiiblica 11
como antecedentes del sofista

y del fil6sofo en Sofista de Platon
The Figures of the Just and the Unjust Men in Republic 11 as
Precedents of the Philosopher and the Sophist in Plato’s Sophist

Lucas Manuel ALVAREZ
Universidad de Buenos Aires
lucasmalvarez@yahoo.com.ar

RESUMEN: Teniendo en cuenta la construccion de personajes o figuras realiza-
da por los interlocutores de los didlogos platonicos, aqui nos ocuparemos de
estudiar la de los sujetos justo e injusto (efectuada por Glaucén y Adimanto
en Repiiblica 1I) y la del sofista (consumada por el Extranjero de Elea y
Teeteto en el didlogo Sofista), sin perder de vista la singular presentacién que
se hace del filésofo en este tltimo didlogo. Establecidas esas cuatro figuras,
buscaremos explicitar las relaciones que hacen de las primeras antecedentes
de las dltimas. Finalmente, destacaremos las consecuencias que se derivan de
dichas relaciones para la comprension de la interpretacién platénica del filo-
sofo y de su principal adversario, el sofista.

ABSTRACT: Taking into account the construction of characters and figures
made by the interlocutors of Platonic dialogues, we will study that of the just
and the unjust men (made by Glaucon and Adeimantus in Republic 1I) and
that of the sophist (shaped by the Eleatic Stranger and Theaetetus in Sophist),
without ignoring the peculiar presentation of the philosopher in this last dia-
logue. Once introduced those four characters, we will try to make clear the
relations that turn the just and the unjust men into the precedents of the philo-
sopher and the sophist. Finally, we will stress the consequences deriving from
this hypothesis, in order to achieve a deeper comprehension of the Platonic in-
terpretation of these two characters, the philosopher and his rival, the sophist.
PALABRAS CLAVE: Platon, sofista, filésofo, justo, injusto.

KEY wORrDS: Plato, sophist, philosopher, just, unjust.
RECIBIDO: 23 de enero de 2014 ¢ ACEPTADO: 13 de junio de 2014.

Introduccion

En sus didlogos, Platén se ocupa de representar una serie de conversa-
ciones de cardcter ficticio que mantiene un grupo de interlocutores, pero
la composicion de esos didlogos se caracteriza por un estricto realismo,
por una recreacion absolutamente verosimil de una época, de un lugar
y de ciertos personajes.! En particular, la incorporacién e interrelacion

LAl respecto, véase Kahn (1996, pp. 32 y 62), quien propone superar la “ilusién
optica de los didlogos” que suprime los limites entre realidad y ficcion por medio de la
exitosa recreacion de una atmdsfera dramdtica.

9 NOVA TELLVS, 32-1, 2014



10 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

de estos ultimos le otorgan a la obra platénica una dimension dramdtica y
estos personajes, devenidos interlocutores, no s6lo aparecen delineados
como poseedores de una determinada personalidad, sino también —y
sobre todo— como portadores de cualidades morales y/o puntos de vista
filos6ficos.> Asimismo, en una especie de mise en abyme, los didlogos
ofrecen numerosos y variados episodios donde los mismos interlocutores
construyen, a su vez, otros personajes o figuras (reales o imaginarios)
que no intervienen de manera directa en la conversacion, aunque, al
igual que aquellos, representan valores morales y/o enfoques filoséficos.
En este sentido, pueden citarse como ejemplos la personificacion de la
Ley en Criton (50a-54d), la delineacién de los prisioneros de la Caverna
en Republica (VII, 514a-517a), la construccion de Protagoras en Teeteto
(170a y ss.) o la presentacion de personajes miticos como Giges y Leon-
cio en Repiiblica (359d y ss.y 439c y ss.).

En este trabajo, teniendo en cuenta esa construccion de personajes o
figuras realizada por los propios interlocutores de un didlogo, nos ocu-
paremos de estudiar particularmente aquellas que efectian Glaucon y
Adimanto en Republica y el Extranjero y Teeteto en Sofista. En efecto,
mientras que los primeros delinean las figuras de un sujeto justo y de
otro injusto, los interlocutores de Sofista se encargan de componer la
figura homénima, al tiempo que, uno de ellos, el Extranjero, parece en-
carnar al filésofo. En este sentido, el objeto del presente trabajo supone
explicitar las vinculaciones entre las cuatro figuras seialadas, que hacen
del sujeto justo y del injusto antecedentes del fil6sofo y del sofista, res-
pectivamente. Ahora bien, dado que las figuras perfiladas por Glaucén y
Adimanto s6lo cobran sentido luego de la exposicion que realizan estos
hermanos en el libro II, en primer lugar, nos ocuparemos de ella, des-
tacando el conjunto de referencias e interpretaciones de tesis sofisticas
brindadas por los personajes platénicos. En segundo lugar, intentaremos
explicitar los lazos entre la insoslayable presencia sofistica en esas expo-
siciones y la figura del sujeto injusto que las corona. En tercer lugar, nos
encargaremos de conectar los rasgos de ese sujeto injusto de Repiiblica
II con la figura del sofista tal cual es presentada en el didlogo homoni-
mo Yy, reforzando esa conexion, procuraremos probar que, en paralelo, la

2 Sobre las caracteristicas que hacen del didlogo platonico un texto dramético, véase
Blondell 2002, pp. 14-7. Ademads, puede consultarse Nussbaum (1986, pp. 183-6) y
Arieti (1991), quien —de forma extrema— se encarga de leer los didlogos estrictamente
como “dramas”.



NOVA TELLVS, 32-1, 2014, pp. 9-43 11

figura del sujeto justo confeccionada por Glaucén redne las cualidades
que Platon suele adjudicarle al filésofo. Finalmente, en el marco del
didlogo Sofista y dados los antecedentes de Repuiblica, buscaremos echar
luz sobre los modos a través de los cuales el propio Platén presenta la
figura del filésofo y la del sofista, encarnado el primero y definido el
segundo por el personaje Extranjero.

Las figuras del justo y el injusto en Republica 11
La exposicion de Glaucén y Adimanto

En la estructura general de Repiiblica, el libro II representa un hito in-
soslayable. Establecido el marco dramatico y temdtico de la obra en el
libro I y antes de la presentacion de los grandes bloques tedricos de las
unidades subsiguientes, el libro II plantea la problemadtica central que
termina condicionando el desarrollo completo del argumento.® Tanto es
asi que esa problemdtica —que gira alrededor de la justicia y su efecto
sobre el alma de los hombres— es retomada en las lineas finales del
didlogo donde Sdécrates afirma que ya se han alejado las dificultades
suscitadas en la argumentacién y que ademds ya se ha descubierto que
“la justicia es en s{ misma lo mejor para el alma en si misma, y que ésta
debe hacer lo justo cuente o no con el anillo de Giges” (612b).* Aho-
ra bien, quienes, en el libro II, presentan esas dificultades, plantean la
problemadtica central sobre la justicia y relatan la historia de Giges son
Glaucén y Adimanto. Estos hermanos, de origenes nobles y linaje divi-
no debido a la herencia de su padre Aristén,’ gozan de una educacién y
condicién aristocraticas que los convierte en potenciales guardianes de

3 Sobre la importancia del libro II, véase Annas 1981, p. 59; Vegetti 1998, pp. 13-15,
y Shields 2006, p. 65.

4 Salvo indicacién contraria, la traduccién aqui y en citas siguientes le pertenece a
Eggers Lan (1986). En un sugestivo analisis, Laird (2001) aboga por una interpretacion
filosdfica (y no meramente literaria) de las vinculaciones entre el mito de Er, con el que
Sécrates cierra el didlogo, y el relato de Giges propuesto por Glaucén en el segundo
libro. Segtn el autor, Sécrates le responde al desafio planteado por Glaucén no con un
argumento filos6fico, sino con otra historia mitica, lo que demostraria la interdependen-
cia entre ficcién y filosoffa.

5 Véase R., 368c.



12 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

la nueva ciudad y, por ello, en adecuados interlocutores de un Sécrates
que pretenderd reeducarlos.®

La exposicién de Glaucon y Adimanto se desarrolla en un largo pasaje
que se extiende desde 357al hasta 367e5, y el encargado de iniciar la
discusion es el primero de ellos, quien desafia a Socrates al preguntarle:
“;Quieres que parezca (doxeiv) que hemos quedado convencidos o que
verdaderamente (dAnO@dc) nos convenzamos de que lo justo es mejor
que lo injusto en todo sentido?” (357a-b). Con esa pregunta, y mediante
un giro proléptico, Glaucén anticipa el par de cuestiones clave de la
exposicion; a saber: el problema de las apariencias y la discusion sobre
la justicia. Respecto a esta tltima, el mismo Glaucén le exige a Sécrates
que la ubique en una de las tres clases de bienes que presenta: a) los que
se desean por si mismos, b) los que se desean tanto por si mismos como
por lo que ellos generan y c¢) los que se anhelan sélo por los beneficios
que generan (357b-d). Socrates asegura que la justicia pertenece a la
segunda clase de bienes,” pero Glaucén le advierte que la mayoria no
opina asi, sino que la consideran un bien penoso sélo deseable por lo
que genera. A partir de este punto, Glaucon se dedicard a defender,
como una especie de abogado del diablo, esa supuesta tesis de la mayoria
en la que él mismo admite no creer, pero que no sabe como enfrentarla
cuando la escucha de boca de Trasimaco y de tantos otros. Entonces,
procurando que Sdécrates demuestre qué es la justicia y qué cosas produce
en el alma de quien la posee, Glaucon defenderd dicha tesis apelando a i)
una exposicion del origen de la justicia que deviene en una teoria del pacto
social; ii) un relato sobre el pastor Giges, y iii) una caracterizacién de los
modos de vida de un hombre justo y de otro injusto.

En primer lugar, evocando los pasos bdsicos de una teoria del pacto
social,® Glaucén afirma que aquellos que no son capaces de obtener las

® En relacion con la figura de los hermanos Glaucén y Adimanto, consiltese Craig
1994, pp. 112-4 y Vegetti 1998, pp. 151-2.

7 Al respecto, véase Vegetti (1998, p. 157), quien advierte que ni en la tradicién
cultural a la que pertenecia Platon ni en su propio horizonte de pensamiento era posible
pensar en una supresion de la conexion entre el deseo auténomo de justicia y la condi-
cién de felicidad que acompaiia a esa justicia.

8 Con respecto a la formulacion bdsica de la teorfa del contrato social, puede consul-
tarse Kahn (1981, p. 93), quien sostiene que esa formulacién supone tres momentos im-
prescindibles: la descripcion de un estado de naturaleza, la existencia de una situacién
de peligro que amenaza al hombre y la aparicion del estado de civilizacion como fruto de
un pacto entre esos hombres.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 13

ventajas de un accionar injusto (algo que resulta bueno por naturaleza
[repunévar, 358e3]) deciden, mediante acuerdos mutuos (ouvBéoBau,
359al), no cometer ni padecer injusticias.” Por ello, implantan leyes
(vopoug tibecbon, 359a3) y celebran pactos que establecen lo legal y
justo (358e-359a). La justicia consiste entonces, segln la tesis expuesta,
en un punto intermedio entre lo mejor (cometer injusticia impunemente)
y lo peor (no poder vengarse de las injusticias recibidas). Asimismo, el
origen de esa justicia demuestra que ella no es deseada como un bien,
sino estimada por los que carecen de fuerza tanto para cometer injusticias
como para protegerse de la injustica ajena (359a-359b). Siguiendo esa
linea, Glaucon apela a un relato sobre Giges, un pastor al servicio del
rey de Lidia, quien encuentra por casualidad un anillo de oro que le
permite tornarse invisible. Entonces, usufructuando esa capacidad, se
dirige al palacio, seduce a la reina, asesina al rey y se apodera del trono
(359d-360b).!1% A partir de este relato, Glaucon supone que si a dos
hombres —considerados uno justo y el otro injusto— se les entregara un
anillo similar, ninguno resistiria la tentacion de apoderarse de los bienes
ajenos. En ese sentido, afirma que todo hombre cree que la injusticia es
mds ventajosa que la justica y lo cree correctamente, de acuerdo con el
que sostiene la teoria que se ha expuesto (360d).!"

9 Glaucén afirma que, por naturaleza, es bueno cometer injusticias, malo el padecer-
las y que lo malo de padecerlas supera a lo buno de cometerlas (R., 358¢). Adam (1902,
p- 69, n. 31) sugiere que, en esas lineas, Platén ofrece una descripcion de la relacion
natural entre los hombres similar a la expuesta en Lg., 626a.

10 Adam (1902, pp. 70 y 126-7) sugiere que no hay razones para vincular al personaje
que introduce Glaucén con el Giges histdrico que aparece en la obra de Herédoto (I, 7),
pues en el relato del historiador nada se dice sobre el anillo, y si tal leyenda hubiera
sido referida a Giges, es dificil pensar que Herdédoto no la hubiera mencionado. En
todo caso, aflade Adam, es posible que Platén se estuviera refiriendo a un ancestro del
Giges histdrico, quizds al fundador de la familia (Glaucén, de hecho, inicia su historia
afirmando que se trata de un “antepasado del lidio”, 359d). Calabi (1998) piensa que la
hipétesis mds plausible es que, como ocurre de manera frecuente en los didlogos, Pla-
tén esté reutilizando y modificando un mito con fines especificos. Laird (2001), por su
parte, afirma que es poco probable que el Giges de Glaucén se refiera a un antepasado
del Giges histdrico y, por el contrario, sugiere que es la propia historia de Herddoto la
que funciona como un modelo para el relato platénico. Sin embargo, aunque ambos
relatos estén vinculados por la temadtica (la usurpacién del trono), cierto simbolismo (la
visibilidad y la invisibilidad) y las consideraciones éticas sobre la justicia, el de Glaucén
se presenta abierta y explicitamente ficcional.

" Glaucén cierra este segundo punto sosteniendo que cualquier hombre que, con el
poder del anillo, no quisiera apoderarse de lo ajeno, serfa mirado por quienes comparten



14 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

Por ultimo, Glaucén se encarga de exponer los modos de vida de un
hombre completamente injusto y de otro completamente justo. El primero
de ellos es presentado como un “artesano experto” (dewvog dnwoveyoe,
360e6) que busca cometer delitos sin ser descubierto, pues la mayor
injusticia consiste en “parece justo sin serlo” (doxeiv dixawov elvar py
Ovia, 361a5). Glaucon se asegura de que a este sujeto se le confiera la
mds perfecta injusticia, pero que, en simultdneo, se le conceda “la mayor
reputacion justa que se le pueda procurar” (tnv peytotnv 06Eav avT® mMoL-
oeoxevoréval eig duwawoovvny, 361a-b). Ademds, si llegara a dar un paso
en falso, este sujeto podria apelar o a las armas de la elocuencia, o a la
violencia, o a sus amistades o bien a su fortuna para convencer a otros
de su inocencia (361b). Frente a este hombre injusto, Glaucén modela a
un sujeto justo, “simple y noble” (amhotv xal yevvaiov, 361b6), que no
quiere parecer justo sino serlo,'” pero que incluso siéndolo adquiere una
reputacién de injusto que permanece inalterable hasta su muerte (361c-d).

Una vez concluida la intervencidon de Glaucon, Adimanto manifiesta su
preocupacion por los jovenes que, de boca de sus padres o de los sabios
o de los poetas, escuchan discursos que alaban la justicia y censuran
la injusticia s6lo por las recompensas y los castigos que otorgan los
dioses (363a-e) o consideran la justicia algo bello, pero penoso, y a
la injusticia algo agradable y fécil de adquirir (364a-365a). En efecto,
advierte Adimanto, cualquiera de esos jovenes podria suponer que ser
justo y no parecerlo engendra penas y castigos, mientras que ser injusto
y proveerse (rtoQeonevaopévos, 365b7) de una reputacion justa garantiza
una vida maravillosa. Por lo tanto, ese mismo joven podria concluir que
es necesario consagrarse a trazar a su derredor “una fachada (oyfjua)
exterior que forje una ilusién de virtud (owayoadiov detic)” (365¢) y
que para ocultar la injusticia puede valerse de amistades y maestros que
le ensefien el arte de imponerse en la tribuna popular y judicial. Ademas,
frente a quien le advirtiera que no es posible engaiiar a los dioses, podria
alegar que los dioses no existen o que si existen, que no se ocupan de
los asuntos humanos o bien que, si se ocupan, es posible aplacar su

el secreto como el mds desgraciado, aunque todos lo elogiarfan en publico, engafidndose
unos a otros, por miedo a ser victimas de alguna injusticia (R., 360d).

12 En ese pasaje, Platén podria estar aludiendo a las palabras del mensajero de la
tragedia esquilea Siete contra Tebas, quien describe al adivino Anfirao diciendo: “...No
existe blason en su escudo, pues no quiere parecer el mejor sino serlo” (vv. 591-2). La
traduccion le corresponde a Perea Morales 1996.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 15

cOlera por medio de sacrificios (365¢). Finalmente, en consonancia con
su hermano, Adimanto solicita a Scrates que demuestre que la justicia
es superior a la injusticia, que ademds especifique qué produce cada una
de ellas en el alma de quien las posee y que, en su explicacion, suprima
la reputacién de ambas, pues, de lo contrario, se creerd que elogia lo que
parece justo y no lo que lo es realmente (367b-c).

La operacién de Glaucon

Un fantasma recorre la exposicion de Glaucén y Adimanto: el de la sofis-
tica. En primera instancia, podria pensarse que las tesis que reproducen
los hijos de Ariston constituyen una serie de explicaciones y aclaracio-
nes de lo expuesto en el libro I por Trasimaco —un personaje incluido
tradicionalmente entre los sofistas—.'*> En ese libro, Trasimaco defiende
la tesis segtin la cual la injusticia supone una rentabilidad mayor que la
justicia (354b), y esta idea parece desatar las preocupaciones de Glaucén
en el libro II. Sin embargo, Glaucén y su hermano terminan ofreciendo, en
realidad, un conjunto de variaciones de las tesis de Trasimaco,'* en las
cuales es posible identificar numerosas huellas sofisticas. En este sentido,
el mismo Glaucén se encarga de explicitar que las teorias que él expone
representan tanto la opinion de la mayoria como la de Trasimaco y la de
“tantos otros” (pveiwv dMwv, 358c8). Por lo tanto, segliin creemos, la
presencia del movimiento sofistico en el libro II excede por completo
al personaje de Trasimaco y atraviesa de tal manera el discurso de los

13 En relacién con la figura de Trasimaco, Guthrie (1969, pp. 286-90) supone que es
un sofista en sentido pleno, ya que cobraba por sus enseflanzas y era reconocido por sus
intereses retéricos. Por su parte, Kerferd (1981, pp. 51-2) también sefiala su popularidad
como maestro de retdrica, pero aclara que es poco lo que se sabe de €1, en la medida en
que sélo lo conocemos por su intervencion en el libro I de Repiiblica.

14 Al respecto, véase Weiss (2007, p. 100), quien sostiene que entre las tesis defendi-
das por Trasimaco y las reproducidas por Glaucon existen tres diferencias fundamenta-
les: i) en las primeras tesis, la justicia proviene del mds fuerte y en las dltimas del débil;
ii) en las primeras no se reconoce ninguna participacion del gobernado en la creacioén de
las leyes, mientras que en las tltimas los origenes de la justicia se remontan a un cédlculo
que ejecuta la mayoria y iii) mientras que en las primeras la justicia aparece como una
fuente de miseria absoluta para los justos, en las tltimas esa justicia es descrita como un
punto medio entre lo mejor (cometer injusticia sin sufrirla) y lo peor (sufrir injusticia sin
poder tomar venganza).



16 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

hermanos que su consideracion se vuelve insoslayable. Por esta razén, a
continuacién intentaremos precisar los distintos modos que, a lo largo de
ambas exposiciones, adquiere esa presencia espectral.

Ante todo, quisiéramos sefialar una particularidad de las exposiciones
de los hijos de Ariston que, a lo largo de nuestro trabajo, resultard
clave. Hablamos de las referencias al acto de oir que atraviesan dichas
exposiciones: Glaucon advierte que no comparte las tesis que expondrd,
pero que, al escucharlas, sus oidos le aturden (358c¢); luego exige a Sdcrates
que lo escuche para saber si estd de acuerdo con él (358); al mismo
tiempo confiesa que desea escucharlo hablar sobre la justicia (358b) y
afiade que de nadie ha escuchado el argumento que quisiera oir sobre ella
(358c-d). Por su parte, Adimanto replica las palabras de Socrates —quien
ha confesado sentirse abatido por lo expuesto por Glaucén— sosteniendo
que atn debe oir més (362¢) y, finalmente, se preocupa por las almas de
los jovenes que escuchan las leyendas de los poetas e infieren de ellas
el modo de ser y comportarse (365a-b). La primera y la dltima de las
referencias consignadas presentan el punto capital de esta insistencia en la
cuestion de la escucha, a saber: el poder (y, en algunos casos, el peligro)
de los discursos que, en este caso particular, se refieren a la justicia.
Glaucén y Adimanto se muestran dispuestos a escuchar a Sécrates —de
hecho, le exigen que la discusién no se detenga luego de la intervencion
de Trasimaco—, pero, en simultineo, advierten acerca del peligro que
pesa sobre los jovenes que escuchan las palabras de ciertos sabios y
poetas. La cuestion radica en saber a quién escuchar. Evidentemente,
las advertencias de los hermanos se dirigen, en principio, al discurso
de Trasimaco —un reconocido experto y maestro de retérica—," pero
podrian representar un tiro por elevacién dirigido a todos los sofistas,
maestros —a los ojos de Platén— de una palabra aduladora y persuasiva.!®
En este sentido, esas advertencias parecen evocar la conversacion que, al
comienzo del Protdgoras, mantienen Sécrates e Hipdcrates. Antes de oir
al sofista de Abdera, Sécrates exhorta al joven Hipdcrates a examinar el
peligro de comprar ensefianzas, pues éstas, a diferencia de los alimentos,
no pueden ser transportadas en otras vasijas mds que en el alma para “una
vez aprendidas, retirarse dafiado o beneficiado” (314b).!” Del mismo

15 Al respecto, véase DK85A1-6 y 12a.

16 En relacién con la critica platénica a la retdrica sofistica, véase especialmente
Grg., 447a-461b.

17 La traduccioén le corresponde a Garcia Gual 1981.



NOVA TELLVS, 32-1, 2014, pp. 9-43 17

modo, en Repiiblica, los interlocutores parecen aludir al dafo que pueden
provocar las tesis sofisticas, y éstas emergen en cada uno de los puntos
de la exposicién de Glaucén. Aunque, en rigor de verdad, si en los dos
primeros pueden hallarse huellas de posiciones sofisticas, en el ultimo
punto se produce un singular deslizamiento que nos encargaremos de
estudiar con atencion.

En el primer punto, i. e. en la exposicion del origen de la justicia
que deviene en una teoria del pacto social, las huellas del movimiento
sofistico son evidentes. En efecto, el vocabulario técnico de esa teoria
(referido por Glaucén cuando utiliza los verbos cuvtiOnw y tibnw) fue
popularizado en el siglo v por algunos de sus representantes. Asi, por
ejemplo, Aristételes cita al sofista Licofron como aquel que sostuvo que
la ley es un pacto (ocuvOfxn) garante de los derechos (Pol., 1280b 8-12),
mientras que Jenofonte le hace decir a Hipias que las leyes de la ciudad
son aquellas “normas que los ciudadanos, en virtud de un pacto (cuvOéue-
vot), han puesto por escrito, sobre lo que debe uno hacer o abstenerse de
hacer” (Recuerdos de Socrates, IV 4, 13).!8 Critias, por su parte, parece
haber afirmado que, luego de un tiempo en el que la vida no tenia orden,
“los hombres establecieron (6¢00aw) leyes punitivas, de modo que fuese
justicia un soberano imparcial para todos” (DK87B25, 20-23)." Asimismo,
en su tratado Sobre la verdad, Antifonte sostiene que “las exigencias de las
leyes son impuestas (¢nibeta); las de la naturaleza, en cambio, necesarias.
Los preceptos legales son fruto de la convencion (opohoyn0évtq), no nacen
por si mismos; si lo hacen, por el contrario, los de la naturaleza, ya que
no resultan de una convencion” (DK88 B44A Col. I).?° Por tiltimo, vale
mencionar la larga intervencion de Protdgoras en el didlogo platonico
homénimo donde el sofista de Abdera, aun sin apelar a términos técnicos,
brinda una descripcion del pacto similar a la del hijo de Aristén en
Repiiblica (Prot., 320c-322d).2! Parece claro que Glaucon, en el primer

18 La traduccion le corresponde a Melero Bellido 1996.

19 La autorfa del drama Sisifo atin hoy es discutida. Sexto Empirico, de quien deri-
va el fragmento, considera a Critias su autor, pero los estudiosos modernos se dividen
entre el sofista y Euripides. Para un resumen del problema, véase Guthrie 1969, p. 294, n.
81, y Melero Bellido 1996, p. 428, n. 52.

20 La traduccién le corresponde a Melero Bellido (1996), aunque modificada leve-
mente cuando lo considero necesario siguiendo la edicién de Pendrick (2002).

2l Véase Adam (1902, p. 69, n. 31), quien se encarga de vincular la teoria expuesta
por Glaucén con el mito de Prometeo relatado por Protdgoras.



18 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

punto de su exposicion, retoma el planteo y el vocabulario especifico de
una teorfa difundida por los sofistas en el siglo v, pero cabria preguntarse
si los sentidos que le adscribe a dicha teoria también representan (y en qué
grado) posiciones sofisticas.

El personaje platénico inicia la exposicion de las tesis que busca
momentdneamente defender revelando uno de sus asertos fundamentales
—lo bueno por naturaleza es cometer injusticias y lo malo es padecerlas
(358e)—, y luego parece vincular ese aserto con una teoria del pacto
social. En efecto, esa teorfa prueba que la justicia s6lo es el producto de
los débiles, de aquellos incapaces de alcanzar lo bueno por naturaleza.
Por lo tanto, de la exposicion puede desprenderse una estrecha conexion
entre la teoria del pacto, una cierta defensa de la naturaleza (garante de
lo mejor para el hombre) y una critica contra la justicia (obstidculo que
impide obtener lo mejor para el hombre). En el didlogo Leyes, el personaje
Ateniense —exponiendo, al igual que Glaucon, la doctrina de unos sabios
y su difusion entre los jovenes —afirma explicitamente que los sabios le
hacen creer a los jovenes que lo justo sélo es el producto que impone un
vencedor y que, por esta razon, hay que vivir de acuerdo a la naturaleza,
i. e. vivir dominando a los demds y no ser esclavizado por ellos al seguir
las convenciones sociales (X, 890a). En Repuiblica, la propuesta resefiada
resulta menos explicita, aunque podria pensarse que la exposicion de
Glaucén supone que los autores de las tesis reproducidas comparten
no solo la teorfa del pacto, sino también la critica contra la justicia, la
defensa de la naturaleza e incluso una deliberada difusion de sus doctrinas
destinada a convencer a los jovenes de seguir la vida segtin la ¢pvolc.

No obstante, Kahn se ha ocupado de sefalar que la teoria del contrato
social resulta neutral (o al menos flexible) y que, por esa razon, debe
ser apartada de los cuestionamientos dirigidos contra la justicia y el
vopoc.?? En lo que hace a los sofistas, si bien es poco lo que sabemos
acerca de las intenciones de un pensador como Licofrén, si podemos
asegurar, con cierta certeza, que Protdgoras, mediante su intervencion en
el didlogo platénico homénimo, busca justificar el sistema democratico
y la participacion de todos los ciudadanos en la vida politica, y lejos estd
tanto de cuestionar el valor del vopog como de defender una vida guiada
por la naturaleza.?® Por el contrario, las tesis presentadas por Glaucon

22 Kahn 1981, p. 93.

23 Al respecto, véase Rodriguez Adrados (1975, pp. 172-80), quien ha considerado
que, por medio del relato mitico incluido en su intervencion, Protdgoras justifica su



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 19

parecen cercanas a las defendidas por Antifonte en el mismo tratado
en el que han aparecido los términos técnicos de una teoria del pacto
social. Ciertos fragmentos de ese tratado han sido interpretados como
una prueba para considerar a su autor un defensor de la ¢pvoig. Asi, por
ejemplo, Guthrie entiende que Antifonte propone un curso de accién de
acuerdo con la naturaleza y en detrimento de la ley.?* En este sentido,
pueden citarse las lineas donde el sofista precisa que “la mayor parte de
los derechos que emanan de la ley son hostiles (moAéocg) a la natura-
leza” (DK86 B44A Col. I)® o aquellas en las que sostiene que alguien
puede obrar de forma justa y de acuerdo con sus intereses si respeta
las disposiciones en presencia de testigos, pero si se encuentra solo su
interés reside en obedecer los dictados de la naturaleza (ta tiig pvoewc)
(DK86 B44A Col. I).

Evidentemente, en esos fragmentos, Antifonte se refiere a cierta re-
lacion hostil o conflictiva entre la ley y la naturaleza, pero de ello no
puede colegirse ni la idea de que existe una oposicion stricto sensu entre
las regulaciones de ambas instancias, ni la idea de que el sofista estd
de acuerdo con la naturaleza y contra la ley, ni tampoco la idea de que
el propio Antifonte se encuentra sugiriendo un determinado curso de
accion. En relacién con la primera cuestion, cabe sefialar que el texto
antifonteo no especifica en qué consiste particularmente esa “hostili-
dad” anunciada por medio del adjetivo moléog, que comporta sentidos
vinculados a la guerra (mohepog). Dada esa falta de precision, Gagarin
sugiere, por un lado, que no existe una clara antitesis, en la medida en

posicidn respecto de la participacién de todos los ciudadanos en la politica de la ciu-
dad. Segtn el sofista, cada uno de los hombres estd dotado de la virtud necesaria, que
no debe entenderse como una donacion divina, sino como el resultado de la necesidad
humana (promotora de todas las invenciones). Por otro lado, Solana Dueso (2000,
pp. 104-5) afirma que el mito se inserta en una tradicién racionalista que pretende ex-
plicar la historia de la humanidad y el origen del hombre, a la que Protdgoras le afiade
una preocupacion por la fundamentacién del sistema democrético, por la participacion
en la vida politica de todos los ciudadanos y por el origen del Estado.

24 Guthrie 1969, pp. 118-119.

25 A continuacién de esa afirmacién, Antifonte enumera los dominios codificados por
ley —segin Vegetti (1998, p. 165), en una especie de “microfisica del poder”— afir-
mando que: “Las leyes han establecido, para los ojos, lo que deben y no deben ver; a
propdsito de los oidos, lo que éstos deben y no deben de oir, de la lengua, lo que debe y
no debe decir; de las manos, lo que deben y no deben de hacer; de los pies, los lugares
a donde deben y no deben dirigirse; del espiritu, los objetos que debe y los que no debe
desear” (DK86B44 Col. III).



20 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

que so6lo “la mayor parte” de las cosas relativas al vopog se encuentran
en conflicto con la ¢pioic.?® Respecto a la segunda cuestién, Barnes y
Gagarin han afirmado que la posicién de Antifonte en el tratado es mas
bien ambivalente y que su discusién no se propone condenar la justicia
o establecer su propia doctrina positiva, sino analizar tanto lo que ocurre
de hecho con el accionar humano como las concepciones populares sobre
esa justicia.?” Asimismo, Pendrick (2002, 60) asegura que no es posible
aseverar que Antifonte fuera un defensor de la doctrina de una “justicia
natural” contra una “justicia convencional”. Finalmente, en relacién con la
dltima cuestion, y teniendo en cuenta lo que acabamos de sefialar, es posi-
ble concluir que Antifonte —Ilejos de sugerir un curso de acciébn —busca
ofrecer un andlisis de lo que sucede en las ciudades. De hecho, hacia el fi-
nal de la segunda columna del mismo fragmento que estamos estudiando,
y con el objeto de referirse a lo hecho lineas atrés, el propio sofista utiliza
el término oxé g, que comporta los sentidos de “examen”, “andlisis” o
“especulacion” y cuyo uso pudo haber sido un leitmotiv de los escritos
sofisticos.?®

Volviendo a la exposicion de Glaucén, recordemos que, en el segundo
punto, el personaje platénico apela a una historia sobre el pastor Giges
para demostrar que quienes practican la justicia no lo hacen de manera
voluntaria, sino por la imposibilidad de cometer injusticias impunemente.
Como hemos apreciado, la clave de esa historia se encuentra en el poder
del anillo de oro que le permite al pastor ser invisible y perpetrar todo
tipo de injusticias sin ser advertido. La cuestion de las acciones realizadas
en secreto representa un topico extendido en la literatura del siglo v, tal
como lo demuestran los casos de Sofocles, Euripides o Demdcrito.?’

26 Gagarin 2001, p. 182.
27 Barnes 1982, p. 407 y Gagarin 2002, pp. 73-4.

8 Antifonte afirma especificamente que “Un analisis (oxéyuc) tal estd justificado por
el hecho de que la mayor parte de los derechos que emanan de la ley estdn en oposicién
a la naturaleza” (DK86 B44A Col II). Sobre los sentidos de oxéyug, véase LSJ (1996):
1608. Moulton (1972, p. 336) sostiene que este uso de oxéyig con el sentido de “exa-
men” representa el primer caso atestiguado en prosa y ademads, siguiendo unas lineas de
Las ranas (vv. 973-4) de Aristéfanes, sugiere que tal nocién pudo haber sido un recurso
tipico de los sofistas.

2 En la tragedia Traquinias de Séfocles, Deyanira sostiene: “Si las acciones ver-
gonzosas las realizas a escondidas, no caerds en vergiienza” (vv. 596-597); por otro
lado, en Hipdlito de Euripides, el personaje Fedra reflexiona, en numerosas oportuni-
dades, sobre las formas de ocultar las cosas pudorosas y sobre la figura de los testigos



NOVA TELLVS, 32-1, 2014, pp. 9-43 21

Sin embargo, entre los ejemplos mds resonantes y explicitos, aparecen
nuevamente aquellos propuestos por los sofistas.

Por un lado, nos reencontramos con el drama satirico de Critias en
donde el personaje Sisifo sostiene que, en principio, las leyes establecidas
impedian crimenes manifiestos, mientras que a ocultas los hombres
seguian cometiéndolos. Razén por la cual, afiade Sisifo, un individuo as-
tuto infundié el miedo a los dioses “para que los malvados temieran,
si cometian, a escondidas (AGBpaw), alguna maldad de obra, palabra o
pensamiento” (DK 87 B25, 27-29). Por otro lado, también reaparece
Antifonte, quien en su tratado Sobre la verdad afirma que:

La justicia (dixawoovn) consiste en no transgredir las disposiciones legales
(voupar) vigentes en la ciudad de la que se forma parte (Gv mohtebntal Tig).
En consecuencia un individuo puede obrar justamente en total acuerdo con
sus intereses (pditota éovtd Euudendviwg), si observa las grandes leyes en
presencia de testigos (paotiQv); pero si se encuentra solo (uovoiuevog) y
sin testigos, su interés reside en obedecer los dictados de la naturaleza (ta
g pvoewg) (B44A Col. I, 1-23).

En estas lineas, Antifonte parece estar delimitando dos espacios regu-
latorios de la accién de un individuo: i. la ciudad de la que forma parte
como ciudadano (espacio que excluye a otras ciudades o, en todo caso, a
lo que no es una palis) y ii. el &mbito propio de td vopa (que excluye
una contraparte donde reina la ¢vowg). A la hora de actuar de manera
justa y en acuerdo con sus propios intereses, los ciudadanos se atienen a
dos conjuntos de convenciones: el que regula lo que debe hacerse en tal
o cual ciudad y el que, ya en el marco de una determinada ciudad, regula
lo que debe hacerse en el espacio gobernado por ta voupa. Antifonte no
se detiene en las particularidades del primer espacio (lo que supondria
un estudio de diferentes pdleis), pero si en las del segundo, y en el centro
de este marco regulatorio atravesado por los vouua ubica la figura de
los testigos. El término pdotuvgog suele utilizarse especialmente en

(vv. 240-250, 320-325, 330-334, 401-406). Respecto a Demdcrito, véase el fragmento
264, donde el pensador de Abdera afirma que: “No sentir vergiienza ante los hombres
mds que ante uno mismo, ni realizar mas algo malo si no lo va a saber nadie que (si lo
fueran a saber) todos los hombres; sino mds bien sentir vergiienza sobre todo ante uno
mismo y establecer en el alma esta ley: no hacer nada inadecuado” (la traduccién le
corresponde a Cornavaca 2009). Sobre esta serie de testimonios, véase especialmente
Cairns 1993, pp. 360-70.



22 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

contextos juridicos,® y aunque el propio sofista pueda estar pensando
aqui en un eventual testigo de un juicio (juicio contra aquel que hubiera
violado alguna de las normas de la ciudad), no debe soslayarse el hecho
de que el término se refiere, ante todo, a una persona que “ha visto” ! La
comunidad regulada por ta voupo se funda en los ojos de sus miembros,
en la medida en que su mirada busca garantizar el respeto por esas
normas. No obstante, el testigo instala en ese marco no sélo su mirada
controladora, sino ademads, y al mismo tiempo, la imagen que se enfrenta
a esa mirada. El ciudadano se muestra en el espacio publico teniendo en
cuenta la mirada del pdptvgog, produce su apariencia (la de respetar ta
vouua) teniendo en cuenta la mirada civica de sus pares.

Por su parte, Glaucén decide incorporar en el seno de su exposicion la
historia sobre Giges porque ella presenta, de forma sindptica, la cuestion
alrededor de la cual giran las tesis sofisticas que él busca reproducir; a
saber: la apariencia de justicia que los ciudadanos proyectan en el &mbito
publico. Y dicha cuestion reaparece claramente en el fragmento antifonteo
que acabamos de estudiar. De hecho, criticos como Kahn y Vegetti han
coincidido en considerar esos fragmentos como claros antecedentes de las
exposiciones de los hijos de Ariston en Repuiblica, e incluso han sugerido
que, detrds de esos interlocutores, se encuentran Antifonte y Critias.*> Es
evidente que, a la hora de intervenir en Repiiblica 11, Glaucén tiene en
mente tesis sofisticas, pero lo cierto es que su exposicion implica una
amalgama de tesis que no parece ajustarse exactamente (mds alld de la
cercania con Antifonte) a ningun sofista en particular.

30 Tanto en los discursos forenses reales como en las Tetralogias de Antifonte son
numerosos los usos y la reflexion sobre la figura de los testigos. En Sobre el Coreuta
(§§ 30-1), por ejemplo, al mencionar cudles deberian ser los fundamentos de una argu-
mentacion que alcance la verdad, sostiene que los discursos deben ser verosimiles, que
deben estar apoyados por testigos, que se deben presentar hechos que concuerden con
el testimonio de esos testigos y, por tltimo, que los hechos deben dar lugar a presuncio-
nes que estén de acuerdo con esos mismos testimonios. Evidentemente, el papel de los
testigos cumple un rol fundamental como medio de prueba en la retérica de Antifonte.
Por esta razén, en el mismo discurso citado sostiene que si una de las partes se niega
a admitir la declaracion de testigos, la otra parte tiene inmediatamente la presuncion
mds fuerte (§27). Sin embargo, Contra la madrastra por envenenamiento, el propio
Antifonte presenta algunos reparos al afirmar que el testimonio ofrecido por un esclavo
torturado por su duefio no es digno de fe (§10). Al respecto, véase Ramirez Vidal 2000,
pp- 43-48.

31 ' Véase Chantraine 1968, pp. 368-369.
32 Kahn 1981, p. 95, y Vegetti 1998, pp. 13 y 163-169.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 23

Entonces, hasta el momento, los sofistas han aparecido en la interven-
cién de Glaucon de manera implicita y a través de una serie de referen-
cias a tesis divulgadas por ellos en el siglo v, que podrian incluir algin
grado de tergiversacion por parte del personaje platénico. Considerando
su incorporacién en el libro II y la forma por medio de la cual Sécrates
las retoma en el libro X (612a-b), podriamos pensar que el proyecto de
Repiiblica gravita sobre dichas tesis. Glaucén y Adimanto las reprodu-
cen con el objeto de que Sdcrates las rebata y este busca rebatirlas con
la intencion de que los hijos de Aristén —jévenes cultos y aristocratas —
no se dejen aturdir ni persuadir por ellas, busca, como sostiene Vegetti,
librarlos de las malas influencias y dotarlos de una cultura que comple-
mente su noble predisposicion natural ** Ahora bien, frente a este modelo
de joven culto y aristécrata (que representa tanto €1, como su hermano),
el propio Glaucén parece esbozar, en el punto tres de su exposicion, el
tipo de sujeto que ya ha caido preso de los discursos sofisticos. Las ca-
racteristicas distintivas de ese sujeto son su habilidad en la concrecién
de acciones injustas, su perfecta reputacion de hombre justo y su destre-
za en apelar a la elocuencia, en el caso de dar un paso en falso, mientras
que Adimanto afiade su propensién a “proveerse” (mQEOREVAOUEVOG,
365b7) de una reputacion justa y a trazar una “fachada exterior” (oyfpo.)
que forje una “ilusion de virtud” (owaygadiav detic, 365¢). Estas
caracteristicas se distinguen en toda su especificidad cuando se las con-
fronta con las del sujeto justo que no quiere parecer sino ser, pero que,
paraddjicamente, siendo justo tiene la apariencia de un hombre injusto,
e incluso su mala reputacién (y todo lo que de ella deriva) permanece in-
alterable hasta su muerte. Entonces, mientras que el primer sujeto podria
ser descrito como un profesional sagaz atento a la gestion del plano de
las apariencias e interesado en la méxima productividad social de ellas, el
segundo resulta simple y desinteresado.**

Sin embargo, como intentaremos demostrar, el sujeto injusto delinea-
do por los hijos de Ariston no sélo estaria representando a un supuesto
oyente y discipulo de los sofistas (particularmente a uno que ha quedado
aturdido por sus discursos), sino también al sofista mismo, tal como él
es perfilado en el didlogo que lleva su nombre. En este sentido, la pre-
sencia sofistica en el discurso de Glaucon parece sufrir, hacia el final,

3 Véase Vegetti 1998, pp. 151-153.

3 Sobre las caracteristicas de ambos sujetos, puede consultarse De Luise y Farinetti
1998, p. 192.



24 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

una metamorfosis. En el pasaje del segundo al tercer punto de ese dis-
curso, se opera un deslizamiento desde una reproduccion (ya sea mas o
menos fiel) de tesis sofisticas hacia una especie de configuracion de la
propia imagen del sofista cifrada en la figura del injusto y opuesta a la del
justo (quien, a su vez, se emparenta, como veremos, con el filésofo). El
esclarecimiento de los pares injusto-sofista y justo-filésofo s6lo puede
alcanzarse a la luz de las descripciones que Platon ofrece en el didlogo
Sofista, pero antes de ocuparnos de ellas, quisiéramos detenernos en las
reflexiones socrdticas sobre las divinidades. A partir de dichas reflexio-
nes, planteadas en las ultimas lineas del libro II de Repiiblica, podremos
tender otros lazos entre ambos didlogos y vincular de manera atin mds
estrecha aquellas cuatro figuras.

Una vez que Sdcrates interviene en el libro II para responder los
requerimientos de Glaucén y Adimanto, traslada la discusién sobre la
justica desde el plano individual del alma al plano social del Estado
(368d). Entonces, se detiene en la educacion de los guardianes (de entre
los cuales surgen los gobernantes), considerando que debe tenerse muy
en cuenta la clase de narraciones que escuchardn, sobre todo en lo que
respecta a la representacion de los dioses. Suponiendo que cada uno de
ellos es bello y bueno, Sécrates sostiene que permanecen inmutables en
la forma que les es propia (381c) y que, por lo tanto, ningtin poeta puede
decir, como Homero, que “dioses, semejantes a extranjeros de todas las
partes, tomando toda clase de apariencias, visitan las ciudades” (381d).%
En el contexto original de Odisea, esas palabras son pronunciadas por
uno de los pretendientes de Penélope, quien exhorta a Antinoo a com-
portarse de manera justa con el mendigo que se encuentra entre ellos
(mendigo que, en realidad, solo es el disfraz con el que se estd ocultando
Odiseo). En efecto, el pretendiente le advierte que, a menudo, los dioses
recorren las ciudades bajo la forma de extranjeros y con otros aspectos
para vigilar la soberbia de los hombres o su rectitud (Od., XVII, 485-487).
En el mundo homérico, los dioses tienen el privilegio de modificar vo-
luntariamente su propia apariencia reveldndose a los ojos de los hombres
de las mds variadas formas y suelen apelar a esa naturaleza polimoérfica de
manera frecuente.*® Por el contrario, desde la Gptica socrdtica, los dioses

35 Sobre el uso platénico de las citas y alusiones a los poemas homéricos en Repuibli-
ca véase, especialmente, Lake 2011.

3% Las metamorfosis de las divinidades homéricas podrian dividirse en dos tipos: la
de los dioses marinos como Proteo y Tetis que, por su propia naturaleza acudtica, son



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 25

no son magos (yonteg, 380d1) capaces de mostrarse, por medio de arti-
ficios, con aspectos distintos, sino que son los seres que menos pueden
abandonar su forma debido a su simpleza (amh6og, 380dS). Segun piensa
Socrates, cuando un ser cambia, dicho cambio proviene o de si mismo o
de otros, pero los dioses no cambian ni por si mismos (ya que si algo
cambia por si mismo lo hace para perfeccionarse y los dioses ya son
perfectos) ni a causa de otros (pues las cosas mds perfectas son las menos
expuestas a que una causa externa las transforme) (380e-381d).

Al finalizar el libro II, Socrates retoma la cuestion de las apariencias
que, evidentemente, atraviesa por completo esa unidad del didlogo y lo
hace en clave religiosa. Del mismo modo en el que Glauc6n y Adimanto
se preocupaban por los discursos que escuchan los jovenes de parte de los
sabios, Sdcrates se inquieta por los discursos sobre los dioses que, de parte
de los poetas, escuchan esos mismos jovenes, y ambos discursos giran
en torno a las apariencias. En efecto, los primeros sugieren que el sujeto
injusto obtiene los mayores réditos apareciendo como justo frente a sus
pares, mientras que los discursos de los poetas sugieren que los dioses
se presentan de las mds variadas formas frente a los hombres. En este
sentido, podrian vincularse los rasgos de los dioses homéricos con los
de los sujetos injustos —ya que ambos engafian pareciendo aquello que
no son— Yy los rasgos de los dioses que venera Socrates con los de los
sujetos justos debido a la simpleza que los caracteriza. Sin embargo, ese
cuadro de relaciones puede complejizarse con la incorporacion del sofis-
ta y el filosofo (a quienes creemos ver detrds de las figuras del hombre
injusto y del justo) y, para ello, debemos estudiar el didlogo Sofista, en
cuyo prologo Platén retoma la mencionada cita de la Odisea.

La configuracion del sofista y la performance
del filosofo en el didlogo Sofista
El prélogo del didlogo: entre dioses, fildsofos y sofistas

En las primeras lineas del didlogo Sofista, Teodoro anuncia que lo acom-
pafia un extranjero originario de Elea y aclara que “aunque diferente

espontaneamente polimdrficos (téngase en cuenta que Sdcrates alude a ellos en R., 381d5,
inmediatamente después de la cita que estamos estudiando) y la de los dioses olimpicos
que recurren a la metamorfosis de manera esporddica. Al respecto, puede consultarse
Atienza 20009.



26 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

(¢étepov) de los compafieros de Parménides y de Zendn; este hombre, no
obstante, es todo un filésofo (udha 8¢ dvdoa Pprhdcodov)” (216a3-4).37
Sécrates duda de esa condicion y le pregunta si acaso “;no traerds un dios,
seglin decia Homero? Pues éste sostenia que a los hombres respetuosos
de la justicia los acompafian los dioses...” (216a5-bl). Frente a esta
intervencion, Teodoro sostiene que esa no es la indole del Extranjero y
que, en su opinién (doxelv, 216b9), “no es en absoluto un dios, si bien
es un ser divino (0¢log), pues éste es el calificativo que yo otorgo a
todos los filésofos” (216b8-c1). Inmediatamente, Sécrates afirma que
la clase de los fil6sofos no es mas fécil de discernir que la divina, pues
si bien

toda esta clase de hombres tiene el aspecto (pavtalouevor) de “merodear
por las ciudades” en medio de la ignorancia (éyvowa) de la gente, aquellos
que son realmente (évtwg) —y no aparentemente (doxodowv)— filésofos
observan desde lo alto la vida de acd abajo, y asi, para unos, no valen nada,
mientras que para otros son dignos de todo. Algunas veces tienen el aspecto
(pavtatovron) de politicos, otras de sofistas, y otras veces parecen estar
completamente locos (216c4-d2).

En esas lineas inaugurales, Teodoro comienza presentando a su acom-
pafante por medio de tres caracteristicas: su tierra de origen, su diferencia
con sus compatriotas Parménides y Zenén y su condicién filosofica.?®
Esta presentacion es cuestionada por un Sdcrates que duda de la condicién

37 La traduccion aqui y en citas siguientes, salvo indicacién contraria, le correspon-
de a Cordero 1988. Respecto del término &tegov, urge indicar que, en su traduccidn,
Cordero (1988, p. 332, n. 5) se inclina por €l (aunque algunos manuscritos propongan
étaigog) y justifica su eleccion aludiendo a un probable error en el autodictado de los
copistas (ambos términos se pronuncian igual), aduciendo cuestiones de contenido,
pues el concepto de “diferente” anticiparia las diferencias entre el personaje extranjero
y Parménides y, por dltimo, mencionado los problemas que se evitan al eliminar la
reduplicacién del término étoigos. Una actualizacion de esa cuestion se encuentra en
Cordero 2012.

3% Blondell (2002, pp. 314-320) afirma que la ausencia de cualquier otro tipo de
caracterizacion del extranjero (quien carece de las caracteristicas que definen a cual-
quier personaje de los didlogos platénicos, incluso a aquellos no-atenienses de los que
usualmente se menciona su estatus social, su identidad civica y su métier) sugiere: un
interés en lo genérico a costa de lo individual y, teniendo en cuenta que ese interlocutor
termina reemplazando a Sdcrates como portavoz de Platon, un camino hacia la ausencia
de individuacion en la presentacién del filésofo.



NOVA TELLVS, 32-1, 2014, pp. 9-43 27

que se le adscribe y, apelando a la idea del Zeus hospitalario presente en
los poemas homéricos, conjetura irdnicamente que ese extranjero podria
ser un dios.*® En realidad, dicho extranjero bien podria ser un filésofo
(como opina Teodoro), un dios (como conjetura Sécrates) e incluso,
seglin creemos, un sofista (teniendo en cuenta que los de su especie
eran reconocidos en Atenas justamente por su condicién de fordneos).
En uno u otro caso, el planteo socrdtico es claro: poco puede decirse
de ese sujeto sobre la base de la presentacion que se ha hecho de él.
Sin embargo, cuando Teodoro considera que todo filésofo es un ser
divino, Sécrates avanza con su conjetura acudiendo, esta vez, al mismo
pasaje de Odisea XVII aludido en Repiiblica 11. A través de ese pasaje,
los filésofos resultan equiparados con los dioses, en la medida en que
ambos son dificiles de discernir debido a la cuestion de sus variadas
apariencias. Ahora bien, si nos detenemos en esa equiparacioén socratica
veremos que, nuevamente, funciona en clave irénica. En efecto, si, por
un lado, esconde diferencias insalvables entre ambas figuras, por el otro,
termina anticipando, en realidad, un contraste entre sofistas y filésofos.

Las divergencias entre los dioses homéricos y el fildsofo platonico
pueden apreciarse si retomamos, ante todo, las criticas que Sdcrates
dirige contra los primeros en Repuiblica I1. Alli, frente a dioses hechiceros
que aparecen, por medio de artificios, de las mds variadas formas,
Sdcrates presenta a unos dioses que, debido a su perfeccioén y simpleza,
no pueden abandonar ni modificar su aspecto. Mientras que los primeros
gestionan voluntariamente sus apariencias con el objeto de engafiar a sus
receptores, los otros resultan los mds incapaces y los menos necesitados
de hacerlo. Considerando estos rasgos, podriamos pensar que el filésofo
platénico, al tiempo que se aleja de los dioses homéricos, se emparenta
con los dioses que Socrates venera. De hecho, en Teeteto, el mismo
Socrates le advierte a Teodoro que los fildsofos no se preocupan por
los asuntos de la ciudad ni buscan obtener buena reputacion (eV0oxi-
unots, 173e), sino que, muy por el contrario, consideran que todo lo
de aqui abajo tiene poco o ninguna importancia. Ante la sorpresa de

% Como indica Cordero (1988, p. 334, n. 8), en ese pasaje de Sofista, Sdcrates podria
estar refiriéndose tanto a Od., IX, 270-271 como a XVII, 484-487. Sobre el uso de la
ironfa, véase Vlastos (1991, pp. 21-44), para quien ese recurso resulta, en boca de
Sécrates, benigno y desprovisto de todo tipo de engafo. A diferencia de, por ejemplo,
Nehamas (1998, p. 62), Vlastos sostiene que Sdcrates expone su verdad diciendo lo
contrario de lo que quiere decir, sin apelar a ningtin otro tipo de engafio u ocultamiento.



28 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

Teodoro, Sécrates apela a una anécdota de Tales en la que el pensador
de Mileto, absorto en sus investigaciones astrondmicas, cae en un pozo,
provocando las burlas de una sirvienta tracia (174a). Asi, dice Sdcrates,
ocurre con todos los fildsofos, pues “a una persona de esta indole el
que estd cerca y el vecino le pasan inadvertidos” (174a-b).** Desde
la Optica socrética, los filésofos se desinteresan de los asuntos de la
ciudad y de su propia reputacion y, por ello, la apariencia de loco
o necio (apéitegog, 174c) que Tales podria adquirir a los ojos de la
sirvienta tracia nace de la ignorancia de ésta y no de la voluntad de aquél.
Asimismo, en el prélogo de Sofista que hemos comentado, Sdcrates
relativiza las diversas apariencias que los filésofos adquieren en la
ciudad incorporando la nocién de dyvoiwa. Los posibles aspectos de
los filosofos (los de loco, sofista o politico) deben comprenderse como
efectos de la “ignorancia” reinante entre la mayoria que puebla la pdlis
y, por ende, involuntarios.*! En suma, los filésofos se caracterizan por
una simpleza extrema que los aparta de todos aquellos que buscan
proyectar determinadas apariencias en el espacio de aqui abajo, i. e.
en la ciudad, y los acerca a los dioses venerados por Sdcrates que se
mantienen en la forma que les es propia.*? De esta manera, el mismo
filosofo se emparenta ademds con el sujeto justo perfilado por Glaucén y
Adimanto en Repuiblica 11. Ambos resultan sujetos simples que buscan ser
y no parecer, pero que, en el marco de la ciudad, terminan pareciendo (a su
pesar y debido a la ignorancia de la multitud) aquello que no son. Por otra
parte, esa reputacion involuntaria los acompafa hasta el final: el justo serd
injusto hasta su muerte (R., 361c-d), y el fil6sofo, si tomamos el ejemplo de
Sdcrates en Apologia, muere como un sabio sin serlo (Ap., 38c).
Habiamos afirmado que la irénica equiparacion entre los dioses po-
limérficos y los filosofos escondia no sélo diferencias insalvables entre

40 La traduccién le corresponde a Boeri 2006.

41 En este punto la traduccién de Diés (1925) es clara: “...cette sorte d’humains prend
d’apparences différentes dans le jugement ignorant de la foule...” (216c¢). Sobre los
diversos aspectos de los fildsofos como consecuencia de la ignorancia de la multitud,
véase Dixsaut 2000, p. 216.

4 La vinculacién entre los filésofos y los dioses es un tépico extendido en el cor-
pus platonicum. Al respecto, véase, por ejemplo, Phdr., 249c-d (donde ademds de esta
vinculacién se repite tanto la cuestion de la mirada desde lo alto hacia las cosas de
aqui abajo, como la advertencia sobre la visién que la mayoria [ohig, 249d3] tiene del
fil6sofo, en este caso al entenderlo como un “perturbado” en vez de como un “entusias-
mado”), 266b y 273e o Phlb., 16c-e.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 29

ellos, sino también un elemento proléptico. En este sentido, urge sefialar
que si los amantes de la sabiduria se emparentan con la especie divina
entendida en términos socrdticos, quienes se acercan a la especie de
dioses homéricos son los sofistas, en la medida en que, a lo largo del
didlogo, se distinguirdn justamente por su gestion voluntaria y engafiadora
de apariencias. Por lo tanto, seglin creemos, la comparacién socratica
intenta advertir —de forma solapada— no sobre una posible confusion
entre dioses y fil6sofos, sino més bien entre sofistas y filésofos. Aquellos
que, en el marco de la ciudad, pueden confundirse con los amantes de
la sabiduria son, en realidad, los sofistas, y esto por dos razones. En
primer lugar, debido a su intencién de reproducir la apariencia de un
dhooopogs y, en segundo, a causa de la ignorancia de la mayoria que es
incapaz, justamente, de distinguir al verdadero filésofo. Sin embargo,
como veremos en el siguiente apartado, siendo los sofistas, presas de la
misma dyvolo que reina entre la multitud (lo que no les permite discernir
el verdadero modelo que pretenden emular) su pretensién de aparecer
como filésofos permanece truncada.

La definicion del sofista y la performance del fil6sofo

Con términos similares a los utilizados por Glaucén en la apertura de
su discusion,” el problema central que se plantea en las lineas inau-
gurales del didlogo Sofista, suscitado por la aparicién del Extranjero,
radica en la posibilidad de distinguir entre alguien que es “realmente”
(6vtog, 216¢6) filosofo, de alguien que sélo “aparenta” (doxeiv, 216¢7)
serlo. Frente a esta problematica, Teodoro y Sdécrates proceden de modos
disimiles, pues mientras que el primero expresa su posicion en términos
de d06Eau, Socrates ensaya algunas conjeturas irdnicas, evita expresar
opiniones Yy, finalmente, en un gesto trascendental del didlogo, decide
dilucidar el estatus del Extranjero interrogandolo. Sdcrates le pregunta
entonces como conciben y como llaman los de su “regién” (tdmog,
217al) al sofista, al politico y al filésofo; en particular, desea saber si
los conciben a todos ellos como uno, como dos o, puesto que hay tres

43 Recordemos que en Repuiblica 11, Glaucén comenzaba la discusion preguntando a
Sécrates si su intencidn era que “parezca” (doxeiv) que estaban convencidos o si bus-
caba convencerlos “verdaderamente” (dAn0dg) (357a-b).



30 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

nombres, como tres especies distintas (216e-217a).** Algunos intérpretes
han advertido que, en ese contexto, el término témog se encuentra
cargado de ambigiiedad porque puede o hacer referencia a la tierra de
origen de ese personaje o bien al lugar de los de su especie, i. e. al lugar
de los filésofos (si respetamos la condicién que le adscribe Teodoro).*
No obstante, mds alld de esa controversia, si tenemos en cuenta que
lineas antes el propio Sdcrates habia hecho referencia al lugar de los
fil6sofos (al sostener que los amantes de la sabiduria observan desde lo
alto la vida de aca abajo [216¢-d]) y si, ademas, coincidimos en que lo que
estd en duda en este prélogo —y lo que los interlocutores discuten— es
justamente el estatus filos6fico del Extranjero, deberiamos inclinarnos
por la segunda alternativa.

En ese sentido, dejando de lado las conjeturas y evitando las opiniones,
Socrates estaria invitando al Extranjero a intervenir como miembro
representativo de la region de los filésofos no sélo para demostrar su
discutido estatus, sino ademads para referirse a las figuras que aqui abajo,
en la ciudad, se confunden con €l (en tanto filésofo). Por esta razon, la
respuesta del Extranjero, que constituye el entero desarrollo del didlogo,
a la pregunta de Socrates parece funcionar en dos niveles: en uno, como
una demostraciéon directa de su condicion filoséfica por medio del
ejercicio dialéctico y, en otro, como una definicion indirecta de la figura
del filésofo a través de la caracterizacién de aquellos que ofician de
principales adversario: los sofistas.

En el marco de esa caracterizacion, el Extranjero le advierte a Teeteto
(quien ha sido elegido como interlocutor a partir de 218b) que la tarea
de definir al sofista no es sencilla y le propone ocuparse, en primer
lugar, de un objeto simple que funcione como modelo (mapdderypa,
218d9) de algo méas grande (218c-d). Este modelo es el del pescador
con cafia que no s6lo propicia la inclusién de la nocién de “técnica”,
sino también la prictica de la caza, cuestiones que determinardn los

“ En esas lineas, se plantea la relacién entre los “nombres” y las “cosas”. La inten-
cién de Sdcrates, como sugiere Palumbo (1994, p. 29, n. 14), es superar la particula-
ridad de un punto de vista basado en la subjetividad de la opinién para alcanzar una
perspectiva que pueda captar la objetividad de la verdad. Casertano (1996, pp. 92-93)
afirma que, siendo conscientes de que lo Unico que se tiene en comtn es un mero nom-
bre, los interlocutores comienzan a buscar un /6gos que le permita hacer manifiesto
sobre el plano del ser aquello a lo que se refiere el nombre en cuestion.

45 Véase Benardette 1984, pp. 72-73 y Scodel 1987, p. 22, n. 4.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 31

primeros acercamientos al sofista. Estudiando ese mopd&derypa, los inter-
locutores emprenden la consabida definicion y dividen las técnicas entre
una productiva (mowmtxf)) —cuya capacidad consiste en llevar a ser
todo aquello que antes no era (219a-b)— y una adquisitiva (ztnuixi)
—cuya capacidad consiste en capturar o impedir capturar todo lo que
ya existe (219¢)—. Al ubicar al sofista en los terrenos de la téyvn »n-
T, este aparece como i) un cazador de jévenes adinerados (223b);
ii) un mercader de cosas del alma (224c-d); iii) un comerciante al por
menor o iv) un productor y vendedor (224e); v) un contradictor (226a) y,
partiendo de una técnica vecina como la separativa, vi) un purificador de
las opiniones que impiden el conocimiento (231e).*6 Ante la confusion
de Teeteto, el Extranjero retoma la quinta definicion, afiadiendo que la
figura en cuestion es un “contradictor” (avtihoyods, 232b6) que busca
contradecir todas las cosas. No obstante, como no es posible saber todas
esas cosas con el fin de contradecirlas, supone que los sofistas “son
capaces de dar a los jovenes la impresion (d6Eav magaoxevdlewv) de
que son los mds sabios respecto de todo” (233b). Poco después, en los
primeros esbozos de la séptima definicién, el mismo Extranjero ubica
al sofista en la téyvn momuxn y lo define como aquel que, formando
parte del juego de la imitacién (uipnoig),*” es un productor de “imégenes

46 Esta sexta definicion es controversial porque el Extranjero describe el método de
ciertos sofistas (aquellos que €l llama de noble estirpe) de la misma forma en que se
describe el método socrdtico en otros didlogos (Ap., 21d y Euthphr., 6d). Cornford (1935)
entiende las seis definiciones iniciales como una suerte de reunién preliminar en la que
Platon estaria recogiendo las distintas opiniones acerca del sofista, incluyendo aquella que
ve como tal a Socrates. Kerferd (1954) niega esta asimilacion suponiendo que el méto-
do descrito sélo tiene ciertas semejanzas con el socratico, pero que en realidad alude a
procedimientos practicados por ciertos sofistas histdricos. Por su parte, Trevaskis (1955)
piensa que este sexto intento se incluye en el didlogo debido a que el método de Sécrates
solfa confundirse con el de la sofistica y Platén toma en consideracion las pruebas que
existian en la literatura contemporanea (entre la que se destaca Nubes de Aristofanes).
Aun teniendo en cuenta que la parodia que asimila a Sécrates con la sofistica se nutre de
exageraciones y caricaturas, Konstan (2011) advierte que toda parodia, si pretende
ser eficaz, debe tener alguna base en la realidad, y por ello supone que esa hostilidad
hacia Sdcrates representa la forma en la que Aristéfanes capté cierto sentimiento po-
pular despertado por todo el movimiento intelectual compuesto por presocriticos, pero
también por Sdcrates y por los sofistas, que los griegos de la época vefan casi como un
grupo homogéneo.

47 La nocién de pipnois es clave en el pensamiento platénico. Philip (1961, pp. 453
y 465) sostiene que Platén la utiliza en un sentido general que implica la imitacién
de existentes eternos a través de sensibles particulares y en un sentido especifico que



32 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

habladas™® (eidwha heyopeva, 234c6) que hechiza a los jévenes que atin
estdn lejos de la realidad de los hechos (234c-d). Por tltimo, pregunta
si ha quedado en claro que el sofista es un mago e imitador de las cosas
que son (uuntg Tdv dviwv, 235al).

Esa dltima caracterizacion del sofista genera una serie de problemas
en relacion con el estatuto de la imagen, y por ello el Extranjero divide
rdpidamente la técnica de produccion de eidwhia en dos especies: la de
copias o semejanzas (eixOveg) y la de apariencias o simulacros (¢povtdo-
uota) (235b-236e). A su vez, estas nociones de imagen y la ubicacion
del sofista en el género de los productores de falsedades (241b6) generan
nuevos problemas (“muchos y dificiles” [241b]), pues ambas cuestiones
implican que el decir y el pensar falsos son reales y que, por ende, lo
que no es es. A partir de este punto, los interlocutores se abocan a probar
esta problemdtica hipdtesis que pone en cuestion la ontologia del padre
Parménides y, a través de un andlisis dialéctico, terminan instaurando una
ontologia innovadora en la que se demuestra la realidad del no ser como
una parte del género de la diferencia extendida al conjunto de los seres.*’
Las soluciones y los alcances de esta nueva ontologia —presentada en el
pasaje que va desde 237a a 264b (en el que se trata el problema del ser
y del no ser, la combinacién de los géneros mayores y la cuestion del
juicio y el pensamiento falsos)— exceden ampliamente los objetivos
de nuestro trabajo. Sin embargo, quisiéramos sefalar que es por medio
de la performance de ese ejercicio dialéctico que el Extranjero demuestra
su condicidn filosdfica, respondiendo asi a la pregunta inicial de Sdcrates
sobre su discutido estatus. De hecho, luego de ofrecer una breve descripcion
de la técnica dialéctica y de afirmar que sélo la puede practicar el que
filosofa de manera pura y justa, el propio Extranjero sostiene que ‘“‘es en
este lugar (¢v toloUte Tvi Tomw) donde, tanto ahora como més adelante,
encontraremos al fildsofo —si lo buscamos—" (253¢).° Segiin creemos,

recupera el uso comtn que se daba en el contexto de las representaciones dramdticas y
artisticas para referirse al actor que imita o al musico que representa las pasiones.

48 Seguimos aqui la traduccion propuesta por Marcos de Pinotti 1997, p. 66.

49 Respecto al no ser como parte del género de la diferencia véase Palumbo 1994.

30 Seguimos aqui la traduccion propuesta por Dixsaut (2000, p. 215), para quien la
cldusula final indica una ausencia de necesidad. En este sentido, segtin este autor, todo
indica que la bisqueda del filésofo no se presenta como algo por venir, en un momento
determinado, sino que, entendiendo que su lugar es la dialéctica, toda vez que se emplea
esa técnica aparece el filésofo.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 33

el personaje platonico retoma adrede el término toémog —que, en el
prologo, habia sido utilizado por Sécrates para hacer referencia al lugar
desde donde observan los filésofos— con el objeto de sefialar la tUnica
region en la que puede desplegarse un alma filoséfica, region que,
evidentemente, aquél ocupa en el transcurso del didlogo.

Superada esa seccidn, y ya en el tramo final de la obra, el Extranjero
retoma la produccion de ¢avrdopata y la divide en dos especies: la
que utiliza instrumentos en la confeccion de su producto y aquella en
la que el agente se vale de si mismo como instrumento, adjudicdndole
a esta ultima alternativa el sentido especifico del término pipnowg. Dice
el Extranjero: “cuando alguien se vale de su cuerpo para asemejarse
a tu aspecto (oyfua), o hace que su voz se parezca a tu voz, la
parte correspondiente de la técnica simulativa se llama principalmente
imitacion” (267a).’! Ahora bien, aquello que el sofista imita (y siempre
sin conocerlo [267b-e]; de manera irénica [268a] y en el ambito
privado [268c]) es al sabio. El sofista no estd entre los que saben, sino
entre los que imitan (267e): el sofista es un “imitador del sabio” (-
untg To0 copod, 268cl).

Recapitulando el proceso de definicion de la figura del sofista, podria-
mos afirmar que se encuentra dividido en dos secciones principales: una
en la que los interlocutores, partiendo de la técnica adquisitiva, proponen
las primeras cinco definiciones (221c-226a) y otra en la que estos, a
partir de la técnica productiva, brindan la definicién final (232b-235b y
264c¢-268d). A su vez, existe una seccion secundaria (aquella signada por
la técnica separativa) que es la que permite el trdnsito entre la primera
y la segunda (226b-231b). Respecto de la vinculacion entre las dos
secciones principales, se han propuesto dos alternativas de lectura. Por
un lado, algunos intérpretes como Rickless suponen que entre una y otra
subsiste una distancia insalvable puesto que el método de la division
—aquel mediante el cual la adquisicién y la produccidén se manifiestan
como partes de la técnica— implica exhaustividad y exclusividad entre
las subclases divididas y, por ello, ninglin elemento de una subclase

51 Aunque Philip (1961) no lo especifica, es claro que aqui el término pipnoig recu-
pera una nocién propia de las performances teatrales, y asf el sofista es visto como una
especie de actor que hace las veces de sabio, un sujeto que en la ciudad transforma sus
apariencias para mejorar su estatus, pues, en definitiva, para los interlocutores, el sofista
no sabe aquello que imita.



34 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

puede pertenecer a la otra.’> No obstante, intérpretes como Sayre han
intentado demostrar que las definiciones de la primera seccion, aun
siendo insuficientes (en la medida en que cada una de ellas ilumina
rasgos no compartidos por todos los sofistas), permiten el desarrollo de la
definicién decisiva, pues los interlocutores, mediante un procedimiento
de reunion, extraen de ellas un rasgo comtn que se convierte en funcién
esencial de la sofistica; a saber: la produccion.”

En relacion con esas lecturas, aqui creemos que, incluso reconociendo
las particularidades del método de la divisiéon dicotomica (sobre todo
aquella de la exclusividad y exhaustividad de las subclases), no puede
negarse que, de alguna manera, las primeras definiciones de la figura del
sofista preparan el terreno para el desarrollo de la caracterizacion final.
En la primera seccion, los interlocutores introducen varios términos
relativos al campo Iéxico de la ¢pavracia (como ratadpaive [221d13],
dbvraopa [223c3] o dvadaivo [224d2]) para remarcar el hecho de
que el sofista aparece de diversos modos y es indudable que esta
cuestion (no necesariamente en un plano metodoldgico estricto) permite
comenzar a plantear la labor del sofista como una de cardcter productivo.
Si se ha demostrado que el sofista aparece de diversos modos, no es
dificil colegir de ello que su préctica consiste en producir apariencias
y si, en primera instancia, aparece como un adquisidor sin serlo, es
sencillo concluir que también puede aparecer como un sabio sin serlo.
Evidentemente, la cuestion de las apariencias atraviesa las secciones que
hemos sefialado, y si bien se manifiesta de manera directa en la primera,
lo hace de forma indirecta en la otra. En efecto, en la segunda seccién,
esa cuestion es retomada a través de las nociones de pipnols y de eidw-
Mov, que permiten comprender al sofista como un imitador, i. €. como
un productor de imdgenes o apariencias de las cosas. El sofista genera
“disefios, imitaciones y homoénimos de las cosas” (234b) a través de
razonamientos por medio de los cuales les hace creer a los jévenes que
lo dicho es real (234c) y, por ello, es un punng TOv dvtov. Y luego, en
la version final de la séptima definicidn, las apariencias ya no son de las
cosas, sino que, al modificar la férmula, el Extranjero define al sofista
como un pupntng tod copod. Ahora, y de forma definitiva, el sofista es
en si mismo una apariencia, una apariencia de sabio.

32 Rickless 2010.
33 Sayre 2006, pp. 39 y 43-46.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 35

Habiendo esclarecido la caracterizacion final del sofista, ahora po-
demos apreciar la razén por la cual éste se asemeja a los dioses homéricos
que Sdcrates, irénicamente, emparentaba con el filésofo. Los dioses
polimoérficos y los sofistas comparten una determinada emision de apa-
riencias que encubre el estatus del propio agente que las proyecta: Atenea,
por ejemplo, puede tomar la forma de un heraldo de Alcinoo (Od.,
VIII, 8) o de Iftima (Od., 1V, 797-838), mientras que el sofista toma la
apariencia de sabio. Ahora bien, ese punto de contacto entre el sofista y los
dioses homéricos nos permite pensar dos cuestiones: en primer lugar, la
vinculacion —planteada al comienzo de nuestro trabajo— entre el mismo
sofista y el sujeto injusto presentando en Republica 11 y, en segundo
lugar, el giro proléptico incluido en aquella equiparacion socrética que
anticipaba las posibles confusiones entre el sofista y el filésofo.

Respecto a la primera cuestién, podriamos afirmar que tanto el
sujeto injusto delineado por Glaucén como el sofista configurado
por el Extranjero y Teeteto resultan ser: i) gestores expertos de las
relaciones entre los planos de la apariencia y de lo real, que modifican
voluntariamente sus apariencias para obtener réditos pareciendo aquello
que no son, y ii) usuarios de discursos persuasivos a través de los cuales
intentan demostrar su aparente inocencia, i. €. su justicia o su sabiduria.
Asimismo, esta conexion entre ambas figuras se consolida gracias al
uso, por parte de los interlocutores de Repiiblica y de Sofista, de una
misma serie de términos. Al momento de referirse a los jovenes que
escuchan las tesis de los sabios, Adimanto sugiere que aquellos pensaran
que proveerse de una reputacion justa (d0Eav dwooolVNG TOQECREVA-
opévep, 365b7) garantiza una vida maravillosa y que, por ende, deben
dedicarse por completo a trazar a su derredor “una fachada (oyfpo)
exterior que forje una ilusion de virtud (oxwaypadiov dgetic)” (365c).
Y este vocabulario es afin al utilizado por los personajes de Sofista
cuando se proponen definir los contornos de la figura homoénima: el
Extranjero sostiene que los sofistas “son capaces de dar a los jovenes la
impresion (06Eav mapaorevdlewv) de que son los mds sabios respecto
de todo” (233b), luego afirma que la imitaciébn que practican consis-
te en valerse de sus cuerpos para asemejar algin “aspecto” (oyfuct,
267a6) y, finalmente, al explayarse sobre el tipo particular de imitacion
sofistica (aquella propia de los ignorantes), sostiene que muchos intentan
producir las semejanzas de la “justicia” (dwawoctvn, 267¢2) y de toda
“perfeccion” (deti), 267¢3) en ellos mismos. Como podemos apreciar,



36 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

en ambos didlogos se insiste sobre la provision (mopaoxevdCm) de una
determinada reputacion o impresion (06Ea), sobre la imitacién de un deter-
minado aspecto (oyfuc) y, en la dltima consideracién del Extranjero,
los vinculos se hacen maés estrechos, en la medida en que el personaje
platénico incorpora la cuestion de la imitacion de la justicia, clave en
los planteos de Repuiblica 11. Con el objeto de ejemplificar el tipo de
“imitacion conjetural” (doEouuntinf, 267el) —Ia imitacién propia
del sofista—, el Extranjero decide apelar a una dpety) como la justicia,
afirmando que muchos buscan producir sus semejanzas “esforzdndose
en mostrar que estdn presentes en su interior, imitadas especialmente
por hechos y por palabras” (267c). De esa forma, la vinculacion entre
el sujeto injusto delineado por Glaucén y el sofista configurado por el
Extranjero alcanza su maxima expresion: ambos se definen por el intento
de modificar su aspecto exterior con el fin de proyectar una determinada
apariencia que dé la impresién de que lo aparentado (la justicia o la
sabiduria) se encuentra en su interior.

En relacién con la segunda cuestion que se desprendia de aquella equi-
paracion irénica entre los dioses polimérficos y los filosofos —hablamos
del giro proléptico que anticipaba la oposicion clave del didlogo—, es
necesario retomar las lineas donde Sdcrates solicita al Extranjero que
esclarezca las diferencias entre el sofista, el politico y el filésofo, con
el fin de evitar confusiones entre ellos. El Extranjero, como miembro
de la region de los filésofos, decide ocuparse del sofista y, por ende, la
oposicion fundamental que atraviesa la discusion del didlogo es aquella
que se da entre el sofista y el filésofo. De hecho, la confusién entre
ellos alcanza tal grado que el propio Extranjero advierte que, buscando
a uno, se corre el riesgo de encontrar al otro (253c). Ahora bien, dada
la importancia de esa oposicion, cabe preguntarse la razén por la cual el
sofista termina caracterizado como un imitador del sabio y no como uno
del fil6sofo. En ese sentido, y siguiendo a Dixsaut, podriamos afirmar
que el sofista, en tanto imitador ignorante, intenta emular al filésofo, pero
termina proyectando la apariencia de sabio, pues es incapaz de imitar de
manera fiel aquello que no conoce.>* El sofista s6lo puede reproducir la
opinién que posee acerca del modelo y, en este caso, su opinioén acerca
del filésofo le sugiere que es un sabio. Sin embargo, esa caracteristica
no parece privativa del sofista. En realidad, teniendo en cuenta que la

> Dixsaut 2000, pp. 218-220.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 37

variedad de aspectos que el filésofo adquiere (aquellos de sofista, politico,
loco) podria deberse a que este merodea por la ciudad en medio de la
ignorancia de la gente (216c-d), es posible pensar que la multitud —al
igual que el sofista— es incapaz de detectar al filosofo. Incluso podria
afirmarse que un filésofo s6lo puede ser reconocido por un par suyo y
que ese reconocimiento jamds se darfa en el plano de las apariencias
ni en el de las opiniones, sino, muy por el contrario, en el del ejercicio
dialéctico, donde un fildsofo como Sdécrates puede reconocer a otro como
el Extranjero.

Conclusiones

En nuestro recorrido por el segundo libro de Repiiblica y por el didlogo
Sofista, nos hemos concentrado especialmente en la delineacién que
ofrecen sus interlocutores de las figuras de un sujeto justo y de otro in-
justo (en el caso de Repuiblica) y de la figura del sofista (en el didlogo
homoénimo). Asimismo, nos detuvimos en la singular presentaciéon que
se hace del filésofo en ese ultimo didlogo, en la medida en que este
sujeto parece demostrar su condicidon de “verdadero fil6sofo” mediante
la performance del ejercicio dialéctico. A continuacién y a modo de
conclusién, intentaremos esbozar algunas consecuencias de las vincula-
ciones establecidas, en primer lugar, entre el sujeto injusto y el sofista y,
en segundo, entre ese sofista y el filosofo.

Segin hemos observado, el sujeto injusto perfilado por Glaucén y
Adimanto representa un eventual discipulo del sofista que, aturdido por
sus tesis, decide forjarse una determinada apariencia que le otorgue ré-
ditos en el marco de la pdlis. No obstante, el vocabulario especifico
utilizado por los hijos de Ariston a la hora de retratarlo nos ha permitido
pensar que, mds alld de su rol como alumno, el sujeto injusto representa,
en simultdneo, una especie de antecedente de la figura del sofista con-
figurada por el Extranjero y Teeteto. De hecho, ambas figuras se carac-
terizan por gestionar su aspecto (oyfjua), procurdndose (toQaoxrevVAlm)
una determinada reputacion (86Ea) que le reditie las recompensas co-
rrespondientes: las del justo y las del sabio. Entonces, en una especie
de circulo vicioso, si en Republica advertimos que las tesis sofisticas
producen sujetos que modifican sus apariencias, en Sofista descubrimos
que el método mediante el cual la figura del mismo nombre atrae a sus



38 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

discipulos consiste, de igual modo, en una transformacion voluntaria de
su apariencia. El sofista no s6lo se comporta como un promotor de la
gestion de apareceres, sino que, al mismo tiempo, resulta ser un agente
que depende de la proyeccién de determinadas apariencias. De esta for-
ma, a los ojos de Platén, los contornos de esa figura parecen difuminarse
en el marco de una ciudad cuya norma es la del sujeto injusto. El sofista
termina perdido en medio de ¢avtéopoata, en medio de una multitud
ignorante que, al igual que él, aparenta lo que no es y emula lo que no
conoce. Esta singular situacién del adversario del filosofo que se des-
prende de los didlogos Reptiblica y Sofista podria clarificarse si tenemos
en cuenta un pasaje de Politico. Alli, el mismo Extranjero, refiriéndose
a los sofistas como pseudo-politicos, sostiene que al presidir “las maés
grandes fantasmagorias (eldwiwv peyiotwv), son ellos mismos fantas-
mas y, por ser los mds grandes imitadores y embaucadores, son los mas
grandes sofistas de entre los sofistas” (303c).>> Se entiende que aquellos
que llevan adelante unas €idwhlo peyiota se transforman a si mismos en
imdgenes y, entonces, la distancia que podria existir entre el productor y
su producto se disipa y el tltimo acaba por absorber al primero. Por lo
tanto, en ambos casos, el sofista termina confundido con sus productos:
los sujetos injustos y las imdgenes.

Ahora bien, frente a ese sofista que parece mimetizarse con el cuerpo
ciudadano que aparenta lo que no es, Platon perfila de tal modo la figura
del filésofo que este se separa notablemente de la multitud. Indiferente
a ciertas problematicas de la ciudad, el filésofo no se involucra de ma-
nera voluntaria en el juego de las apariencias. Al igual que ocurria con
el sujeto justo de Repiiblica 11, el fil6sofo, muy a su pesar y debido a la
ignorancia de la multitud, parece lo que no es: sofista, loco o politico,
pero su condicidn filosofica no se manifiesta en el plano de las aparien-
cias. En el didlogo Sofista, la figura homénima es definida por medio
del método de la division, poniendo de relieve su dependencia respecto
de las apariencias (que buscan emular al filésofo, pero s6lo consiguen
reproducir la opinion ignorante de su figura), mientras que el filosofo
unicamente se exhibe a través de la performance del método dialéctico.
Platén se abstiene de ofrecer alguna caracteristica de la apariencia del
Extranjero, y este no solo afirma claramente que es en el tomog de la
dialéctica donde puede encontrarse al fildsofo, sino que ademds ejecuta

35 La traduccion le corresponde a Santa Cruz 1988.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 39

esa misma dialéctica con el fin de demostrarle a Socrates que es “todo
un filésofo”.

Finalmente, quisiéramos abrir dos interrogantes que involucran los
paralelos entre las cuatro figuras que han ocupado nuestra atencion, aun-
que exceden los limites de este trabajo. Admitiendo que el proyecto del
didlogo Repuiblica gira alrededor del sujeto justo o, en todo caso, de la
polis justa,’® podriamos pensar que, de un modo similar, el didlogo So-
fista gravita —paraddjicamente— sobre la figura del filésofo. Glaucén
y Adimanto perfilan al sujeto injusto con la intencién de que Sdcrates
rebata su figura y demuestre que ser justo es, en todos los casos, prefe-
rible a ser injusto, mientras que el Extranjero parece definir la figura del
sofista con el objeto de oponerse a ella en tanto filésofo, pero también
con la clara intencion de ejercitar, con ella, el método dialéctico. Si el
pescador con cafia habia oficiado de mapdderypa al momento de ocupar-
se del sofista, éste parece cumplir una funcién andloga, preparando el
terreno para el tratamiento del no-ser, verdadero objeto de la dialéctica
filosofica del Extranjero. Entonces, cabria preguntarse dos cuestiones.
Por un lado, si la interpretacion platonica de la sofistica se encuentra, en
este caso, al servicio de la definicion del filésofo y si, por ende, habria
que complementarla con aquella que se brinda en otros didlogos donde
Platén le da la palabra a los propios sofistas en sus contiendas verbales
con Sdcrates. Por otro, si a pesar de las expectativas despertadas res-
pecto de la escritura de un didlogo titulado Fildsofo,”’ esta figura no se
manifiesta ya, de forma cabal, a través de la performance del Extranjero
y si, en este sentido, el didlogo Filosofo no es ya el didlogo Sofista.

36 Recordemos que el libro X del didlogo cierra la discusién abierta en el segundo
y, por medio del mito de Er, Socrates termina de presentar las recompensas ofrecidas al
hombre justo, en este caso, en su vida después de muerto. Al respecto, véase Halliwell
2007.

37 Véase Sph., 253e y Plt., 257al-c2, 258b2-3.



40 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

BIBLIOGRAFIA

Ediciones, traducciones y comentarios

ANTIFONTE, Antiphon the Athenian. Oratory, Law, and Justice in the Age of the So-
phists, edicién de M. Gagarin, Austin, University of Texas Press, 2002.

— ., Antiphon the Sophist: The Fragments, edicion de G. J. Pendrick, Cambridge,
cup, 2002.

ARISTOTELES, Politica, introduccién, traduccion y notas de M. I. Santa Cruz y M. 1.
Crespo, Buenos Aires, Losada, 2005.

EsQuiLo, Los siete contra Tebas, traduccion y notas de B. Perea Morales, Madrid,
Gredos, 1996.

HerODOTO, Historia, traduccién y notas de C. Schrader, Madrid, Gredos, volumen I:
Libros I-II, 1992.

HoMERO, Odisea, edicion de J. L. Calvo, Madrid, Catedra, 1987.

JENOFONTE, Recuerdos de Socrates, traduccion y notas de J. Zaragoza, Madrid,
Gredos, 1993.

PLATON, La Repubblica, traduzione e commento a cura di M. Vegetti, Napoli, Bi-
bliopolis, vol. II, libri II e III, 1998.

—., Le Sophiste en Platon: Oeuvres Completes, édité et traduit par A. Dies, Paris,
Les Belles Lettres, t. VIII, 3, 1925.

—, Opera, recognovit brevique adnotatione critica instruxit Ioannes Burnet, Ox-
ford, Clarendon Press, 5 vols., 1900-1907, y Duke, E. A. et alia, vol. I, 1995.

—, Politico, introduccién, traduccién y notas de M. Santa Cruz, Madrid, Gredos,
vol. V, 1988.

—, Plato’s Theory of Knowledge, edited by F. M. Conford, London, Routledge &
Kegan Paul, 1935.

—, Rempublicam, edited by S. Slings, Oxford, Oxford University Press, 2003.

—, Repiiblica, introduccion, traduccion y notas de C. Eggers Lan, Madrid, Gredos,
vol. IV, 1986.

—, Repiiblica, traduccién directa del griego de A. Camarero, Buenos Aires, Eude-
ba, 1998.

—, Sofista, introduccién, traduccién y notas de N. L. Cordero, Madrid, Gredos,
vol. V, 1988.

—, Teeteto, introduccion, traduccién y notas de M. Boeri, Buenos Aires, Losada,
2006.

—, The Being of the Beautiful. Plato’s Theaetetus, Sophist, And Statesman, trans-
lated and with commentary by Seth Benardete, Chicago, The University of
Chicago Press, 1984.

—, The Republic, translated by T. Griffith, Cambridge, cup, 2000.

—, The Republic of Plato, edited by J. Adam, Cambridge, cup, 1902.

PRESOCRATICOS, Fragmentos II, introduccion, traduccién y notas de R. Cornavaca,
Buenos Aires, Losada, 2009.



NOVA TELLVS, 32+1, 2014, pp. 9-43 41

SOFISTAS, Testimonios y fragmentos, introduccion, traduccién y notas de A. Melero
Bellido, Madrid, Gredos, 1996.

—, Testimonios y fragmentos, traduccién, introduccién y notas de A. Piqué Angor-
dans, Barcelona, Brugera, 1985.

Instrumenta Studiorum

CHANTRAINE, P., Dictionnaire Etymologique de la langue grecque, Paris, Klinck-
sieck, 1968.

LippELL, H. & J. Scott, Greek English Lexicon, 9* ed., Oxford, Clarendon Press,
1996.

Estudios

ANNAS, J., An Introduction to Plato’s Republic, Oxford, oupr, 1981.

ARIETIL, J. A., Interpreting Plato: The Dialogues as Drama, Savage, Md., Rowman
and Littlefield Publishers, 1991.

ATIENZA, A., “Las apariencias engafan: cambio y metamorfosis en la Odisea”,
Circe, 13,2009, pp. 51-64.

BARNES, J., The Presocratic Philosophers, New York, Routledge & Kegan Paul
Ltd, 1982.

BLONDELL, R., The Play of Character in Plato’s Dialogues, Cambridge, cup, 2002.

CAIRNS, D., Aidos. The Psychology and Ethics of Honour and Shame in Ancient
Greek Literature, Oxford, Clarendon Press, 1993.

CaLaBl, F., “Gige”, en M. Vegetti (ed.), Platone. La Repubblica, vol. II, Napoli,
Bibliopolis, 1998, pp. 173-188.

CASERTANO, G., Il nome della cosa. Linguaggio e realta negli ultimi dialoghi di
Platone, Napoli, Loffredo Editore, 1996.

CORDERO, N., “El Extranjero de Elea, ‘compaifiero’ de los parmenideos... desde
15617, en G. Cornelli (ed.), Plato’s Styles and Characters, Brasilia, Archai
UNESCO Chair, 2012, pp. 125-138.

CRAIG, L., The War Lover. A Study of Plato’s Republic, Toronto, University of To-
ronto Press, 1994.

DE Luisk, F. y G. FARINETTI, “L’infelicita del guisto e la crisi del socratismo plato-
nico”, en M. Vegetti (ed.), Platone. La Repubblica, vol. II, Napoli, Bibliopolis,
1998, pp. 189-220.

Dixsaut, M., “Images du Philosophe”, Kleos, 4, 2000, pp. 191-248.

GAGARIN, M., “The Truth of Antiphon’s Truth”, en A. Preus (ed.), Essays in Ancient
Greek Philosophy VI. Before Plato, New York, State University of New York
Press, 2001, pp. 171-186.

GUTHRIE, W., A History of Greek Philosophy, volume III: The Fifth Century Enlighten-
ment, Cambridge, cup, 1969 (citamos segin la trad. esp. de J. Rodriguez Feo,
Historia de la filosofia griega IlI. Siglo v. Ilustracion, Madrid, Gredos, 1994).



42 ALVAREZ / LAS FIGURAS DEL JUSTO Y DEL INJUSTO EN REPUBLICA 1l

HAaLLIWELL, S., “The Life-and-Death Journey of the Soul: Interpreting the Myth of
Er”, en G. Ferrari (ed.), The Cambridge Companion to Plato’s Republic, New
York, cup, 2007, pp. 445-473.

KanN, C., “The Origins of Social Contract Theory”, en G. Kerferd (ed.), The So-
phists and Their Legacy, Hermes, Wiesbaden, 1981, pp. 92-108.

—, Plato and the Socratic Dialogue: The Philosophical Use of a Literary Form,
Cambridge, cup, 1996 (citamos segtn la trad. esp. de A. Garcia Mayo, Platon
y el didlogo socrdtico. El uso filosdfico de una forma literaria, Madrid, Escolar y
Mayo, 2010).

KERFERD, G., “Plato’s Noble Art of Sophistry (Sophist, 226a-231b)”, The Classical
Quarterly, New Series, 4, 1/2, 1954, pp. 84-90.

—, The Sophistic Movement, Cambridge, cup, 1981.

KONSTAN, D., “Socrates in Aristophanes’ Clouds”, en D. Morrison (ed.), The Cam-
bridge Companion to Socrates, New York, cup, 2011, pp. 75-90.

LAIRD, A., “Ringing the Changes on Gyges: Philosophy and the Formation of
Fiction in Plato’s Republic”, The Journal of Hellenic Studies, 121, 2001,
pp. 12-29.

LAKE, P., Plato’s Homeric Dialogue: Homeric Quotation, Paraphrase, and Allusion
in the Republic, New York, umi, 2011.

Li CarriLLO, V., “Las definiciones del Sofista”, Episteme, 1261, 1959-1960,
pp. 83-184.

MAIATSKY, M., Platon, penseur du visuel, Paris, L’Harmattan, 2005.

MARCOS DE PINOTTI, G., “Discurso y no ser en Platén (Sofista, 260a-263d)”, Synthe-
sis, 4, 1997, pp. 61-83.

MouLroNn, C., “Antiphon the Sophist, On Truth”, 7.A.P.A., 103, 1972, pp. 329-366.

NEHAMAS, A., The Art of Living: Socratic Reflections from Plato to Foucault,
Berkeley, University of California Press, 1998.

NusSBAUM, M., The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in Greek Tragedy and
Philosophy, Cambridge, cup, 1986.

PALuMBO, L., Il non essere e ’aparenza. Sul Sofista di Platone, Napoli, Loffredo
Editore, 1994.

PHiLIP, J., “Mimesis in the Sophistés of Plato”, 1.4.p.A., 92, 1961, pp. 435-468.

RickLESS, S. “Plato’s Definition(s) of Sophistry”, Ancient Philosophy, 30, 2, 2010,
289-298.

RODRIGUEZ ADRADOS, F., La democracia ateniense, Madrid, Alianza Editorial, 1975.

SAYRE, K. M., Metaphysics and Method in Plato’s Statesman, Cambridge, cup,
2006.

ScopEL, H., Diaeresis and Myth in Plato’s Statesman, Gottingen, Vandenhoeck und
Ruprecht, 1987.

SHIELDS, C., “Plato’s Challenge: the Case against Justice in Republic 11, en G.
Santas (ed.), The Blackwell Guide to Plato’s Republic, Blackwell Publishing,
2006, pp. 63-83.

SOLANA DUESO, J., El camino del dgora: filosofia politica de Protdgoras de Abde-
ra, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000.



NOVA TELLVS, 32-1, 2014, pp. 9-43 43

TARRANT, D., “Plato as Dramatist”, The Journal of Hellenic Studies, 75, 1955, pp.
82-89.

TREVASKIS, J., “The Sophistry of Noble Linage”, Phronesis, 1, 1955, pp. 36-49.

—, “Division and its Relation to Dialectic and Ontology in Plato”, Phronesis, 12,
1967, pp. 118-129.

VEGETTI, M., “Glaucone”, en M. Vegetti (ed.), Platone. La Repubblica, vol. II, Na-
poli, Bibliopolis, 1998, pp. 151-172.

Vwiastos, G., Socrates: Ironist and Moral Philosopher, Tthaca, Cornell University
Press, 1991.

WEIsS, R., “Wise Guys and Smart Alecks in Republic 1 and 2”, en G. R. F. Ferrari,
The Cambridge Companion to Plato’s Republic, Cambridge, cup, 2007, pp.
90-115.





