
9 nova tellvs, 32 ◆1, 2014

Las figuras del justo y del injusto en República II
como antecedentes del sofista 

y del filósofo en Sofista de Platón
The Figures of the Just and the Unjust Men in Republic II as

Precedents of the Philosopher and the Sophist in Plato̓s Sophist

Lucas Manuel Álvarez
Universidad de Buenos Aires
lucasmalvarez@yahoo.com.ar

Resumen: Teniendo en cuenta la construcción de personajes o figuras realiza-
da por los interlocutores de los diálogos platónicos, aquí nos ocuparemos de 
estudiar la de los sujetos justo e injusto (efectuada por Glaucón y Adimanto 
en República II) y la del sofista (consumada por el Extranjero de Elea y 
Teeteto en el diálogo Sofista), sin perder de vista la singular presentación que 
se hace del filósofo en este último diálogo. Establecidas esas cuatro figuras, 
buscaremos explicitar las relaciones que hacen de las primeras antecedentes 
de las últimas. Finalmente, destacaremos las consecuencias que se derivan de 
dichas relaciones para la comprensión de la interpretación platónica del filó-
sofo y de su principal adversario, el sofista. 

Abstract: Taking into account the construction of characters and figures 
made by the interlocutors of Platonic dialogues, we will study that of the just 
and the unjust men (made by Glaucon and Adeimantus in Republic II) and 
that of the sophist (shaped by the Eleatic Stranger and Theaetetus in Sophist), 
without ignoring the peculiar presentation of the philosopher in this last dia-
logue. Once introduced those four characters, we will try to make clear the 
relations that turn the just and the unjust men into the precedents of the philo-
sopher and the sophist. Finally, we will stress the consequences deriving from 
this hypothesis, in order to achieve a deeper comprehension of the Platonic in-
terpretation of these two characters, the philosopher and his rival, the sophist.

Palabras clave: Platón, sofista, filósofo, justo, injusto.
Key words: Plato, sophist, philosopher, just, unjust. 
Recibido: 23 de enero de 2014 • Aceptado: 13 de junio de 2014.

Introducción

En sus diálogos, Platón se ocupa de representar una serie de conversa-
ciones de carácter ficticio que mantiene un grupo de interlocutores, pero 
la composición de esos diálogos se caracteriza por un estricto realismo, 
por una recreación absolutamente verosímil de una época, de un lugar 
y de ciertos personajes.1 En particular, la incorporación e interrelación 

1 Al respecto, véase Kahn (1996, pp. 32 y 62), quien propone superar la “ilusión 
óptica de los diálogos” que suprime los límites entre realidad y ficción por medio de la 
exitosa recreación de una atmósfera dramática.



10	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

de estos últimos le otorgan a la obra platónica una dimensión dramática y 
estos personajes, devenidos interlocutores, no sólo aparecen delineados 
como poseedores de una determinada personalidad, sino también —y 
sobre todo— como portadores de cualidades morales y/o puntos de vista 
filosóficos.2 Asimismo, en una especie de mise en abyme, los diálogos 
ofrecen numerosos y variados episodios donde los mismos interlocutores 
construyen, a su vez, otros personajes o figuras (reales o imaginarios) 
que no intervienen de manera directa en la conversación, aunque, al 
igual que aquellos, representan valores morales y/o enfoques filosóficos. 
En este sentido, pueden citarse como ejemplos la personificación de la 
Ley en Critón (50a-54d), la delineación de los prisioneros de la Caverna 
en República (VII, 514a-517a), la construcción de Protágoras en Teeteto 
(170a y ss.) o la presentación de personajes míticos como Giges y Leon-
cio en República (359d y ss. y 439c y ss.).

En este trabajo, teniendo en cuenta esa construcción de personajes o 
figuras realizada por los propios interlocutores de un diálogo, nos ocu-
paremos de estudiar particularmente aquellas que efectúan Glaucón y 
Adimanto en República y el Extranjero y Teeteto en Sofista. En efecto, 
mientras que los primeros delinean las figuras de un sujeto justo y de 
otro injusto, los interlocutores de Sofista se encargan de componer la 
figura homónima, al tiempo que, uno de ellos, el Extranjero, parece en-
carnar al filósofo. En este sentido, el objeto del presente trabajo supone 
explicitar las vinculaciones entre las cuatro figuras señaladas, que hacen 
del sujeto justo y del injusto antecedentes del filósofo y del sofista, res-
pectivamente. Ahora bien, dado que las figuras perfiladas por Glaucón y 
Adimanto sólo cobran sentido luego de la exposición que realizan estos 
hermanos en el libro II, en primer lugar, nos ocuparemos de ella, des-
tacando el conjunto de referencias e interpretaciones de tesis sofísticas 
brindadas por los personajes platónicos. En segundo lugar, intentaremos 
explicitar los lazos entre la insoslayable presencia sofística en esas expo-
siciones y la figura del sujeto injusto que las corona. En tercer lugar, nos 
encargaremos de conectar los rasgos de ese sujeto injusto de República 
II con la figura del sofista tal cual es presentada en el diálogo homóni-
mo y, reforzando esa conexión, procuraremos probar que, en paralelo, la 

2 Sobre las características que hacen del diálogo platónico un texto dramático, véase 
Blondell 2002, pp. 14-7. Además, puede consultarse Nussbaum (1986, pp. 183-6) y 
Arieti (1991), quien —de forma extrema— se encarga de leer los diálogos estrictamente 
como “dramas”.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 11

figura del sujeto justo confeccionada por Glaucón reúne las cualidades 
que Platón suele adjudicarle al filósofo. Finalmente, en el marco del 
diálogo Sofista y dados los antecedentes de República, buscaremos echar 
luz sobre los modos a través de los cuales el propio Platón presenta la 
figura del filósofo y la del sofista, encarnado el primero y definido el 
segundo por el personaje Extranjero.

Las figuras del justo y el injusto en República II

La exposición de Glaucón y Adimanto

En la estructura general de República, el libro II representa un hito in-
soslayable. Establecido el marco dramático y temático de la obra en el 
libro I y antes de la presentación de los grandes bloques teóricos de las 
unidades subsiguientes, el libro II plantea la problemática central que 
termina condicionando el desarrollo completo del argumento.3 Tanto es 
así que esa problemática —que gira alrededor de la justicia y su efecto 
sobre el alma de los hombres— es retomada en las líneas finales del 
diálogo donde Sócrates afirma que ya se han alejado las dificultades 
suscitadas en la argumentación y que además ya se ha descubierto que 
“la justicia es en sí misma lo mejor para el alma en sí misma, y que ésta 
debe hacer lo justo cuente o no con el anillo de Giges” (612b).4 Aho-
ra bien, quienes, en el libro II, presentan esas dificultades, plantean la 
problemática central sobre la justicia y relatan la historia de Giges son 
Glaucón y Adimanto. Estos hermanos, de orígenes nobles y linaje divi-
no debido a la herencia de su padre Aristón,5 gozan de una educación y 
condición aristocráticas que los convierte en potenciales guardianes de 

3 Sobre la importancia del libro II, véase Annas 1981, p. 59; Vegetti 1998, pp. 13-15, 
y Shields 2006, p. 65.

4 Salvo indicación contraria, la traducción aquí y en citas siguientes le pertenece a 
Eggers Lan (1986). En un sugestivo análisis, Laird (2001) aboga por una interpretación 
filosófica (y no meramente literaria) de las vinculaciones entre el mito de Er, con el que 
Sócrates cierra el diálogo, y el relato de Giges propuesto por Glaucón en el segundo 
libro. Según el autor, Sócrates le responde al desafío planteado por Glaucón no con un 
argumento filosófico, sino con otra historia mítica, lo que demostraría la interdependen-
cia entre ficción y filosofía.

5 Véase R., 368c.



12	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

la nueva ciudad y, por ello, en adecuados interlocutores de un Sócrates 
que pretenderá reeducarlos.6 

La exposición de Glaucón y Adimanto se desarrolla en un largo pasaje 
que se extiende desde 357a1 hasta 367e5, y el encargado de iniciar la 
discusión es el primero de ellos, quien desafía a Sócrates al preguntarle: 
“¿Quieres que parezca (δοκεῖν) que hemos quedado convencidos o que 
verdaderamente (ἀληθῶς) nos convenzamos de que lo justo es mejor 
que lo injusto en todo sentido?” (357a-b). Con esa pregunta, y mediante 
un giro proléptico, Glaucón anticipa el par de cuestiones clave de la 
exposición; a saber: el problema de las apariencias y la discusión sobre 
la justicia. Respecto a esta última, el mismo Glaucón le exige a Sócrates 
que la ubique en una de las tres clases de bienes que presenta: a) los que 
se desean por sí mismos, b) los que se desean tanto por sí mismos como 
por lo que ellos generan y c) los que se anhelan sólo por los beneficios 
que generan (357b-d). Sócrates asegura que la justicia pertenece a la 
segunda clase de bienes,7 pero Glaucón le advierte que la mayoría no 
opina así, sino que la consideran un bien penoso sólo deseable por lo 
que genera. A partir de este punto, Glaucón se dedicará a defender, 
como una especie de abogado del diablo, esa supuesta tesis de la mayoría 
en la que él mismo admite no creer, pero que no sabe cómo enfrentarla 
cuando la escucha de boca de Trasímaco y de tantos otros. Entonces, 
procurando que Sócrates demuestre qué es la justicia y qué cosas produce 
en el alma de quien la posee, Glaucón defenderá dicha tesis apelando a i) 
una exposición del origen de la justicia que deviene en una teoría del pacto 
social; ii) un relato sobre el pastor Giges, y iii) una caracterización de los 
modos de vida de un hombre justo y de otro injusto.

En primer lugar, evocando los pasos básicos de una teoría del pacto 
social,8 Glaucón afirma que aquellos que no son capaces de obtener las 

6 En relación con la figura de los hermanos Glaucón y Adimanto, consúltese Craig 
1994, pp. 112-4 y Vegetti 1998, pp. 151-2.

7 Al respecto, véase Vegetti (1998, p. 157), quien advierte que ni en la tradición 
cultural a la que pertenecía Platón ni en su propio horizonte de pensamiento era posible 
pensar en una supresión de la conexión entre el deseo autónomo de justicia y la condi-
ción de felicidad que acompaña a esa justicia.

8 Con respecto a la formulación básica de la teoría del contrato social, puede consul-
tarse Kahn (1981, p. 93), quien sostiene que esa formulación supone tres momentos im-
prescindibles: la descripción de un estado de naturaleza, la existencia de una situación 
de peligro que amenaza al hombre y la aparición del estado de civilización como fruto de 
un pacto entre esos hombres.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 13

ventajas de un accionar injusto (algo que resulta bueno por naturaleza 
[πεφυκέναι, 358e3]) deciden, mediante acuerdos mutuos (συνθέσθαι, 
359a1), no cometer ni padecer injusticias.9 Por ello, implantan leyes 
(νόμους τίθεσθαι, 359a3) y celebran pactos que establecen lo legal y 
justo (358e-359a). La justicia consiste entonces, según la tesis expuesta, 
en un punto intermedio entre lo mejor (cometer injusticia impunemente) 
y lo peor (no poder vengarse de las injusticias recibidas). Asimismo, el 
origen de esa justicia demuestra que ella no es deseada como un bien, 
sino estimada por los que carecen de fuerza tanto para cometer injusticias 
como para protegerse de la injustica ajena (359a-359b). Siguiendo esa 
línea, Glaucón apela a un relato sobre Giges, un pastor al servicio del 
rey de Lidia, quien encuentra por casualidad un anillo de oro que le 
permite tornarse invisible. Entonces, usufructuando esa capacidad, se 
dirige al palacio, seduce a la reina, asesina al rey y se apodera del trono 
(359d-360b).10 A partir de este relato, Glaucón supone que si a dos 
hombres —considerados uno justo y el otro injusto— se les entregara un 
anillo similar, ninguno resistiría la tentación de apoderarse de los bienes 
ajenos. En ese sentido, afirma que todo hombre cree que la injusticia es 
más ventajosa que la justica y lo cree correctamente, de acuerdo con el 
que sostiene la teoría que se ha expuesto (360d).11 

9 Glaucón afirma que, por naturaleza, es bueno cometer injusticias, malo el padecer-
las y que lo malo de padecerlas supera a lo buno de cometerlas (R., 358e). Adam (1902, 
p. 69, n. 31) sugiere que, en esas líneas, Platón ofrece una descripción de la relación 
natural entre los hombres similar a la expuesta en Lg., 626a.

10 Adam (1902, pp. 70 y 126-7) sugiere que no hay razones para vincular al personaje 
que introduce Glaucón con el Giges histórico que aparece en la obra de Heródoto (I, 7), 
pues en el relato del historiador nada se dice sobre el anillo, y si tal leyenda hubiera 
sido referida a Giges, es difícil pensar que Heródoto no la hubiera mencionado. En 
todo caso, añade Adam, es posible que Platón se estuviera refiriendo a un ancestro del 
Giges histórico, quizás al fundador de la familia (Glaucón, de hecho, inicia su historia 
afirmando que se trata de un “antepasado del lidio”, 359d). Calabi (1998) piensa que la 
hipótesis más plausible es que, como ocurre de manera frecuente en los diálogos, Pla-
tón esté reutilizando y modificando un mito con fines específicos. Laird (2001), por su 
parte, afirma que es poco probable que el Giges de Glaucón se refiera a un antepasado 
del Giges histórico y, por el contrario, sugiere que es la propia historia de Heródoto la 
que funciona como un modelo para el relato platónico. Sin embargo, aunque ambos 
relatos estén vinculados por la temática (la usurpación del trono), cierto simbolismo (la 
visibilidad y la invisibilidad) y las consideraciones éticas sobre la justicia, el de Glaucón 
se presenta abierta y explícitamente ficcional. 

11 Glaucón cierra este segundo punto sosteniendo que cualquier hombre que, con el 
poder del anillo, no quisiera apoderarse de lo ajeno, sería mirado por quienes comparten 



14	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

Por último, Glaucón se encarga de exponer los modos de vida de un 
hombre completamente injusto y de otro completamente justo. El primero 
de ellos es presentado como un “artesano experto” (δεινòς δημιουργός, 
360e6) que busca cometer delitos sin ser descubierto, pues la mayor 
injusticia consiste en “parece justo sin serlo” (δοκεῖν δίκαιον εἶναι μὴ 
ὄντα, 361a5). Glaucón se asegura de que a este sujeto se le confiera la 
más perfecta injusticia, pero que, en simultáneo, se le conceda “la mayor 
reputación justa que se le pueda procurar” (τὴν μεγίστην δόξαν αὑτῷ πα-
ρεσκευακέναι εἰς δικαιοσύνην, 361a-b). Además, si llegara a dar un paso 
en falso, este sujeto podría apelar o a las armas de la elocuencia, o a la 
violencia, o a sus amistades o bien a su fortuna para convencer a otros 
de su inocencia (361b). Frente a este hombre injusto, Glaucón modela a 
un sujeto justo, “simple y noble” (ἁπλοῦν καὶ γενναῖον, 361b6), que no 
quiere parecer justo sino serlo,12 pero que incluso siéndolo adquiere una 
reputación de injusto que permanece inalterable hasta su muerte (361c-d). 

Una vez concluida la intervención de Glaucón, Adimanto manifiesta su 
preocupación por los jóvenes que, de boca de sus padres o de los sabios 
o de los poetas, escuchan discursos que alaban la justicia y censuran 
la injusticia sólo por las recompensas y los castigos que otorgan los 
dioses (363a-e) o consideran la justicia algo bello, pero penoso, y a 
la injusticia algo agradable y fácil de adquirir (364a-365a). En efecto, 
advierte Adimanto, cualquiera de esos jóvenes podría suponer que ser 
justo y no parecerlo engendra penas y castigos, mientras que ser injusto 
y proveerse (παρεσκευασμένος, 365b7) de una reputación justa garantiza 
una vida maravillosa. Por lo tanto, ese mismo joven podría concluir que 
es necesario consagrarse a trazar a su derredor “una fachada (σχῆμα) 
exterior que forje una ilusión de virtud (σκιαγραφίαν ἀρετῆς)” (365c) y 
que para ocultar la injusticia puede valerse de amistades y maestros que 
le enseñen el arte de imponerse en la tribuna popular y judicial. Además, 
frente a quien le advirtiera que no es posible engañar a los dioses, podría 
alegar que los dioses no existen o que si existen, que no se ocupan de 
los asuntos humanos o bien que, si se ocupan, es posible aplacar su 

el secreto como el más desgraciado, aunque todos lo elogiarían en público, engañándose 
unos a otros, por miedo a ser víctimas de alguna injusticia (R., 360d).

12 En ese pasaje, Platón podría estar aludiendo a las palabras del mensajero de la 
tragedia esquilea Siete contra Tebas, quien describe al adivino Anfirao diciendo: “…No 
existe blasón en su escudo, pues no quiere parecer el mejor sino serlo” (vv. 591-2). La 
traducción le corresponde a Perea Morales 1996.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 15

cólera por medio de sacrificios (365e). Finalmente, en consonancia con 
su hermano, Adimanto solicita a Sócrates que demuestre que la justicia 
es superior a la injusticia, que además especifique qué produce cada una 
de ellas en el alma de quien las posee y que, en su explicación, suprima 
la reputación de ambas, pues, de lo contrario, se creerá que elogia lo que 
parece justo y no lo que lo es realmente (367b-c).

La operación de Glaucón 

Un fantasma recorre la exposición de Glaucón y Adimanto: el de la sofís-
tica. En primera instancia, podría pensarse que las tesis que reproducen 
los hijos de Aristón constituyen una serie de explicaciones y aclaracio-
nes de lo expuesto en el libro I por Trasímaco —un personaje incluido 
tradicionalmente entre los sofistas—.13 En ese libro, Trasímaco defiende 
la tesis según la cual la injusticia supone una rentabilidad mayor que la 
justicia (354b), y esta idea parece desatar las preocupaciones de Glaucón 
en el libro II. Sin embargo, Glaucón y su hermano terminan ofreciendo, en 
realidad, un conjunto de variaciones de las tesis de Trasímaco,14 en las 
cuales es posible identificar numerosas huellas sofísticas. En este sentido, 
el mismo Glaucón se encarga de explicitar que las teorías que él expone 
representan tanto la opinión de la mayoría como la de Trasímaco y la de 
“tantos otros” (μυρίων ἄλλων, 358c8). Por lo tanto, según creemos, la 
presencia del movimiento sofístico en el libro II excede por completo 
al personaje de Trasímaco y atraviesa de tal manera el discurso de los 

13 En relación con la figura de Trasímaco, Guthrie (1969, pp. 286-90) supone que es 
un sofista en sentido pleno, ya que cobraba por sus enseñanzas y era reconocido por sus 
intereses retóricos. Por su parte, Kerferd (1981, pp. 51-2) también señala su popularidad 
como maestro de retórica, pero aclara que es poco lo que se sabe de él, en la medida en 
que sólo lo conocemos por su intervención en el libro I de República.

14 Al respecto, véase Weiss (2007, p. 100), quien sostiene que entre las tesis defendi-
das por Trasímaco y las reproducidas por Glaucón existen tres diferencias fundamenta-
les: i) en las primeras tesis, la justicia proviene del más fuerte y en las últimas del débil; 
ii) en las primeras no se reconoce ninguna participación del gobernado en la creación de 
las leyes, mientras que en las últimas los orígenes de la justicia se remontan a un cálculo 
que ejecuta la mayoría y iii) mientras que en las primeras la justicia aparece como una 
fuente de miseria absoluta para los justos, en las últimas esa justicia es descrita como un 
punto medio entre lo mejor (cometer injusticia sin sufrirla) y lo peor (sufrir injusticia sin 
poder tomar venganza).



16	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

hermanos que su consideración se vuelve insoslayable. Por esta razón, a 
continuación intentaremos precisar los distintos modos que, a lo largo de 
ambas exposiciones, adquiere esa presencia espectral.

Ante todo, quisiéramos señalar una particularidad de las exposiciones 
de los hijos de Aristón que, a lo largo de nuestro trabajo, resultará 
clave. Hablamos de las referencias al acto de oír que atraviesan dichas 
exposiciones: Glaucón advierte que no comparte las tesis que expondrá, 
pero que, al escucharlas, sus oídos le aturden (358c); luego exige a Sócrates 
que lo escuche para saber si está de acuerdo con él (358); al mismo 
tiempo confiesa que desea escucharlo hablar sobre la justicia (358b) y 
añade que de nadie ha escuchado el argumento que quisiera oír sobre ella 
(358c-d). Por su parte, Adimanto replica las palabras de Sócrates —quien 
ha confesado sentirse abatido por lo expuesto por Glaucón— sosteniendo 
que aún debe oír más (362e) y, finalmente, se preocupa por las almas de 
los jóvenes que escuchan las leyendas de los poetas e infieren de ellas 
el modo de ser y comportarse (365a-b). La primera y la última de las 
referencias consignadas presentan el punto capital de esta insistencia en la 
cuestión de la escucha, a saber: el poder (y, en algunos casos, el peligro) 
de los discursos que, en este caso particular, se refieren a la justicia. 
Glaucón y Adimanto se muestran dispuestos a escuchar a Sócrates —de 
hecho, le exigen que la discusión no se detenga luego de la intervención 
de Trasímaco—, pero, en simultáneo, advierten acerca del peligro que 
pesa sobre los jóvenes que escuchan las palabras de ciertos sabios y 
poetas. La cuestión radica en saber a quién escuchar. Evidentemente, 
las advertencias de los hermanos se dirigen, en principio, al discurso 
de Trasímaco —un reconocido experto y maestro de retórica—,15 pero 
podrían representar un tiro por elevación dirigido a todos los sofistas, 
maestros —a los ojos de Platón— de una palabra aduladora y persuasiva.16 
En este sentido, esas advertencias parecen evocar la conversación que, al 
comienzo del Protágoras, mantienen Sócrates e Hipócrates. Antes de oír 
al sofista de Abdera, Sócrates exhorta al joven Hipócrates a examinar el 
peligro de comprar enseñanzas, pues éstas, a diferencia de los alimentos, 
no pueden ser transportadas en otras vasijas más que en el alma para “una 
vez aprendidas, retirarse dañado o beneficiado” (314b).17 Del mismo 

15 Al respecto, véase DK85A1-6 y 12a.
16 En relación con la crítica platónica a la retórica sofística, véase especialmente 

Grg., 447a-461b.
17 La traducción le corresponde a García Gual 1981.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 17

modo, en República, los interlocutores parecen aludir al daño que pueden 
provocar las tesis sofísticas, y éstas emergen en cada uno de los puntos 
de la exposición de Glaucón. Aunque, en rigor de verdad, si en los dos 
primeros pueden hallarse huellas de posiciones sofísticas, en el último 
punto se produce un singular deslizamiento que nos encargaremos de 
estudiar con atención.

En el primer punto, i. e. en la exposición del origen de la justicia 
que deviene en una teoría del pacto social, las huellas del movimiento 
sofístico son evidentes. En efecto, el vocabulario técnico de esa teoría 
(referido por Glaucón cuando utiliza los verbos συντίθημι y τίθημι) fue 
popularizado en el siglo v por algunos de sus representantes. Así, por 
ejemplo, Aristóteles cita al sofista Licofrón como aquel que sostuvo que 
la ley es un pacto (συνθήκη) garante de los derechos (Pol., 1280b 8-12), 
mientras que Jenofonte le hace decir a Hipias que las leyes de la ciudad 
son aquellas “normas que los ciudadanos, en virtud de un pacto (συνθέμε-
νοι), han puesto por escrito, sobre lo que debe uno hacer o abstenerse de 
hacer” (Recuerdos de Sócrates, IV 4, 13).18 Critias, por su parte, parece 
haber afirmado que, luego de un tiempo en el que la vida no tenía orden, 
“los hombres establecieron (θέσθαι) leyes punitivas, de modo que fuese 
justicia un soberano imparcial para todos” (DK87B25, 20-23).19 Asimismo, 
en su tratado Sobre la verdad, Antifonte sostiene que “las exigencias de las 
leyes son impuestas (ἐπίθετα); las de la naturaleza, en cambio, necesarias. 
Los preceptos legales son fruto de la convención (ὁμολογηθέντᾳ), no nacen 
por sí mismos; sí lo hacen, por el contrario, los de la naturaleza, ya que 
no resultan de una convención” (DK88 B44A Col. I).20 Por último, vale 
mencionar la larga intervención de Protágoras en el diálogo platónico 
homónimo donde el sofista de Abdera, aun sin apelar a términos técnicos, 
brinda una descripción del pacto similar a la del hijo de Aristón en 
República (Prot., 320c-322d).21 Parece claro que Glaucón, en el primer 

18 La traducción le corresponde a Melero Bellido 1996.
19 La autoría del drama Sísifo aún hoy es discutida. Sexto Empírico, de quien deri-

va el fragmento, considera a Critias su autor, pero los estudiosos modernos se dividen 
entre el sofista y Eurípides. Para un resumen del problema, véase Guthrie 1969, p. 294, n. 
81, y Melero Bellido 1996, p. 428, n. 52.

20 La traducción le corresponde a Melero Bellido (1996), aunque modificada leve-
mente cuando lo considero necesario siguiendo la edición de Pendrick (2002). 

21 Véase Adam (1902, p. 69, n. 31), quien se encarga de vincular la teoría expuesta 
por Glaucón con el mito de Prometeo relatado por Protágoras.



18	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

punto de su exposición, retoma el planteo y el vocabulario específico de 
una teoría difundida por los sofistas en el siglo v, pero cabría preguntarse 
si los sentidos que le adscribe a dicha teoría también representan (y en qué 
grado) posiciones sofísticas.

El personaje platónico inicia la exposición de las tesis que busca 
momentáneamente defender revelando uno de sus asertos fundamentales 
—lo bueno por naturaleza es cometer injusticias y lo malo es padecerlas 
(358e)—, y luego parece vincular ese aserto con una teoría del pacto 
social. En efecto, esa teoría prueba que la justicia sólo es el producto de 
los débiles, de aquellos incapaces de alcanzar lo bueno por naturaleza. 
Por lo tanto, de la exposición puede desprenderse una estrecha conexión 
entre la teoría del pacto, una cierta defensa de la naturaleza (garante de 
lo mejor para el hombre) y una crítica contra la justicia (obstáculo que 
impide obtener lo mejor para el hombre). En el diálogo Leyes, el personaje 
Ateniense —exponiendo, al igual que Glaucón, la doctrina de unos sabios 
y su difusión entre los jóvenes —afirma explícitamente que los sabios le 
hacen creer a los jóvenes que lo justo sólo es el producto que impone un 
vencedor y que, por esta razón, hay que vivir de acuerdo a la naturaleza, 
i. e. vivir dominando a los demás y no ser esclavizado por ellos al seguir 
las convenciones sociales (X, 890a). En República, la propuesta reseñada 
resulta menos explícita, aunque podría pensarse que la exposición de 
Glaucón supone que los autores de las tesis reproducidas comparten 
no sólo la teoría del pacto, sino también la crítica contra la justicia, la 
defensa de la naturaleza e incluso una deliberada difusión de sus doctrinas 
destinada a convencer a los jóvenes de seguir la vida según la φύσις.

No obstante, Kahn se ha ocupado de señalar que la teoría del contrato 
social resulta neutral (o al menos flexible) y que, por esa razón, debe 
ser apartada de los cuestionamientos dirigidos contra la justicia y el 
νόμος.22 En lo que hace a los sofistas, si bien es poco lo que sabemos 
acerca de las intenciones de un pensador como Licofrón, sí podemos 
asegurar, con cierta certeza, que Protágoras, mediante su intervención en 
el diálogo platónico homónimo, busca justificar el sistema democrático 
y la participación de todos los ciudadanos en la vida política, y lejos está 
tanto de cuestionar el valor del νόμος como de defender una vida guiada 
por la naturaleza.23 Por el contrario, las tesis presentadas por Glaucón 

22 Kahn 1981, p. 93.
23 Al respecto, véase Rodríguez Adrados (1975, pp. 172-80), quien ha considerado 

que, por medio del relato mítico incluido en su intervención, Protágoras justifica su 



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 19

parecen cercanas a las defendidas por Antifonte en el mismo tratado 
en el que han aparecido los términos técnicos de una teoría del pacto 
social. Ciertos fragmentos de ese tratado han sido interpretados como 
una prueba para considerar a su autor un defensor de la φύσις. Así, por 
ejemplo, Guthrie entiende que Antifonte propone un curso de acción de 
acuerdo con la naturaleza y en detrimento de la ley.24 En este sentido, 
pueden citarse las líneas donde el sofista precisa que “la mayor parte de 
los derechos que emanan de la ley son hostiles (πολέμιος) a la natura-
leza” (DK86 B44A Col. II)25 o aquellas en las que sostiene que alguien 
puede obrar de forma justa y de acuerdo con sus intereses si respeta 
las disposiciones en presencia de testigos, pero si se encuentra solo su 
interés reside en obedecer los dictados de la naturaleza (τὰ τῆς φὺσεως) 
(DK86 B44A Col. I).

Evidentemente, en esos fragmentos, Antifonte se refiere a cierta re-
lación hostil o conflictiva entre la ley y la naturaleza, pero de ello no 
puede colegirse ni la idea de que existe una oposición stricto sensu entre 
las regulaciones de ambas instancias, ni la idea de que el sofista está 
de acuerdo con la naturaleza y contra la ley, ni tampoco la idea de que 
el propio Antifonte se encuentra sugiriendo un determinado curso de 
acción. En relación con la primera cuestión, cabe señalar que el texto 
antifonteo no especifica en qué consiste particularmente esa “hostili-
dad” anunciada por medio del adjetivo πολέμιος, que comporta sentidos 
vinculados a la guerra (πόλεμος). Dada esa falta de precisión, Gagarin 
sugiere, por un lado, que no existe una clara antítesis, en la medida en 

posición respecto de la participación de todos los ciudadanos en la política de la ciu-
dad. Según el sofista, cada uno de los hombres está dotado de la virtud necesaria, que 
no debe entenderse como una donación divina, sino como el resultado de la necesidad 
humana (promotora de todas las invenciones). Por otro lado, Solana Dueso (2000, 
pp. 104-5) afirma que el mito se inserta en una tradición racionalista que pretende ex-
plicar la historia de la humanidad y el origen del hombre, a la que Protágoras le añade 
una preocupación por la fundamentación del sistema democrático, por la participación 
en la vida política de todos los ciudadanos y por el origen del Estado. 

24 Guthrie 1969, pp. 118-119.
25 A continuación de esa afirmación, Antifonte enumera los dominios codificados por 

ley —según Vegetti (1998, p. 165), en una especie de “microfísica del poder”— afir-
mando que: “Las leyes han establecido, para los ojos, lo que deben y no deben ver; a 
propósito de los oídos, lo que éstos deben y no deben de oír, de la lengua, lo que debe y 
no debe decir; de las manos, lo que deben y no deben de hacer; de los pies, los lugares 
a donde deben y no deben dirigirse; del espíritu, los objetos que debe y los que no debe 
desear” (DK86B44 Col. III).  



20	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

que sólo “la mayor parte” de las cosas relativas al νόμος se encuentran 
en conflicto con la φύσις.26 Respecto a la segunda cuestión, Barnes y 
Gagarin han afirmado que la posición de Antifonte en el tratado es más 
bien ambivalente y que su discusión no se propone condenar la justicia 
o establecer su propia doctrina positiva, sino analizar tanto lo que ocurre 
de hecho con el accionar humano como las concepciones populares sobre 
esa justicia.27 Asimismo, Pendrick (2002, 60) asegura que no es posible 
aseverar que Antifonte fuera un defensor de la doctrina de una “justicia 
natural” contra una “justicia convencional”. Finalmente, en relación con la 
última cuestión, y teniendo en cuenta lo que acabamos de señalar, es posi-
ble concluir que Antifonte —lejos de sugerir un curso de acción —busca 
ofrecer un análisis de lo que sucede en las ciudades. De hecho, hacia el fi-
nal de la segunda columna del mismo fragmento que estamos estudiando, 
y con el objeto de referirse a lo hecho líneas atrás, el propio sofista utiliza 
el término σκέψις, que comporta los sentidos de “examen”, “análisis” o 
“especulación” y cuyo uso pudo haber sido un leitmotiv de los escritos 
sofísticos.28

Volviendo a la exposición de Glaucón, recordemos que, en el segundo 
punto, el personaje platónico apela a una historia sobre el pastor Giges 
para demostrar que quienes practican la justicia no lo hacen de manera 
voluntaria, sino por la imposibilidad de cometer injusticias impunemente. 
Como hemos apreciado, la clave de esa historia se encuentra en el poder 
del anillo de oro que le permite al pastor ser invisible y perpetrar todo 
tipo de injusticias sin ser advertido. La cuestión de las acciones realizadas 
en secreto representa un tópico extendido en la literatura del siglo v, tal 
como lo demuestran los casos de Sófocles, Eurípides o Demócrito.29 

26 Gagarin 2001, p. 182. 
27 Barnes 1982, p. 407 y Gagarin 2002, pp. 73-4.
28 Antifonte afirma específicamente que “Un análisis (σκέψις) tal está justificado por 

el hecho de que la mayor parte de los derechos que emanan de la ley están en oposición 
a la naturaleza” (DK86 B44A Col II). Sobre los sentidos de σκέψις, véase LSJ (1996): 
1608. Moulton (1972, p. 336) sostiene que este uso de σκέψις con el sentido de “exa-
men” representa el primer caso atestiguado en prosa y además, siguiendo unas líneas de 
Las ranas (vv. 973-4) de Aristófanes, sugiere que tal noción pudo haber sido un recurso 
típico de los sofistas.

29 En la tragedia Traquinias de Sófocles, Deyanira sostiene: “Si las acciones ver-
gonzosas las realizas a escondidas, no caerás en vergüenza” (vv. 596-597); por otro 
lado, en Hipólito de Eurípides, el personaje Fedra reflexiona, en numerosas oportuni-
dades, sobre las formas de ocultar las cosas pudorosas y sobre la figura de los testigos 



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 21

Sin embargo, entre los ejemplos más resonantes y explícitos, aparecen 
nuevamente aquellos propuestos por los sofistas. 

Por un lado, nos reencontramos con el drama satírico de Critias en 
donde el personaje Sísifo sostiene que, en principio, las leyes establecidas 
impedían crímenes manifiestos, mientras que a ocultas los hombres 
seguían cometiéndolos. Razón por la cual, añade Sísifo, un individuo as
tuto infundió el miedo a los dioses “para que los malvados temieran, 
si cometían, a escondidas (λάθραι), alguna maldad de obra, palabra o 
pensamiento” (DK 87 B25, 27-29). Por otro lado, también reaparece 
Antifonte, quien en su tratado Sobre la verdad afirma que: 

La justicia (δικαιοσύνη) consiste en no transgredir las disposiciones legales 
(νόμιμα) vigentes en la ciudad de la que se forma parte (ἂν πολιτεύῃταί τις). 
En consecuencia un individuo puede obrar justamente en total acuerdo con 
sus intereses (μάλιστα ἑαυτῷ ξυμφεπόντως), si observa las grandes leyes en 
presencia de testigos (μαρτύρων); pero si se encuentra solo (μονούμενος) y 
sin testigos, su interés reside en obedecer los dictados de la naturaleza (τὰ 
τῆς φὺσεως) (B44A Col. I, 1-23).

En estas líneas, Antifonte parece estar delimitando dos espacios regu-
latorios de la acción de un individuo: i. la ciudad de la que forma parte 
como ciudadano (espacio que excluye a otras ciudades o, en todo caso, a 
lo que no es una pólis) y ii. el ámbito propio de τὰ νόμιμα (que excluye 
una contraparte donde reina la φύσις). A la hora de actuar de manera 
justa y en acuerdo con sus propios intereses, los ciudadanos se atienen a 
dos conjuntos de convenciones: el que regula lo que debe hacerse en tal 
o cual ciudad y el que, ya en el marco de una determinada ciudad, regula 
lo que debe hacerse en el espacio gobernado por τὰ νόμιμα. Antifonte no 
se detiene en las particularidades del primer espacio (lo que supondría 
un estudio de diferentes póleis), pero sí en las del segundo, y en el centro 
de este marco regulatorio atravesado por los νόμιμα ubica la figura de 
los testigos. El término μάρτυρος suele utilizarse especialmente en 

(vv. 240-250, 320-325, 330-334, 401-406). Respecto a Demócrito, véase el fragmento 
264, donde el pensador de Abdera afirma que: “No sentir vergüenza ante los hombres 
más que ante uno mismo, ni realizar más algo malo si no lo va a saber nadie que (si lo 
fueran a saber) todos los hombres; sino más bien sentir vergüenza sobre todo ante uno 
mismo y establecer en el alma esta ley: no hacer nada inadecuado” (la traducción le 
corresponde a Cornavaca 2009). Sobre esta serie de testimonios, véase especialmente 
Cairns 1993, pp. 360-70.



22	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

contextos jurídicos,30 y aunque el propio sofista pueda estar pensando 
aquí en un eventual testigo de un juicio (juicio contra aquel que hubiera 
violado alguna de las normas de la ciudad), no debe soslayarse el hecho 
de que el término se refiere, ante todo, a una persona que “ha visto”.31 La 
comunidad regulada por τὰ νόμιμα se funda en los ojos de sus miembros, 
en la medida en que su mirada busca garantizar el respeto por esas 
normas. No obstante, el testigo instala en ese marco no sólo su mirada 
controladora, sino además, y al mismo tiempo, la imagen que se enfrenta 
a esa mirada. El ciudadano se muestra en el espacio público teniendo en 
cuenta la mirada del μάρτυρος, produce su apariencia (la de respetar τὰ 
νόμιμα) teniendo en cuenta la mirada cívica de sus pares.

Por su parte, Glaucón decide incorporar en el seno de su exposición la 
historia sobre Giges porque ella presenta, de forma sinóptica, la cuestión 
alrededor de la cual giran las tesis sofísticas que él busca reproducir; a 
saber: la apariencia de justicia que los ciudadanos proyectan en el ámbito 
público. Y dicha cuestión reaparece claramente en el fragmento antifonteo 
que acabamos de estudiar. De hecho, críticos como Kahn y Vegetti han 
coincidido en considerar esos fragmentos como claros antecedentes de las 
exposiciones de los hijos de Aristón en República, e incluso han sugerido 
que, detrás de esos interlocutores, se encuentran Antifonte y Critias.32 Es 
evidente que, a la hora de intervenir en República II, Glaucón tiene en 
mente tesis sofísticas, pero lo cierto es que su exposición implica una 
amalgama de tesis que no parece ajustarse exactamente (más allá de la 
cercanía con Antifonte) a ningún sofista en particular. 

30 Tanto en los discursos forenses reales como en las Tetralogías de Antifonte son 
numerosos los usos y la reflexión sobre la figura de los testigos. En Sobre el Coreuta 
(§§ 30-1), por ejemplo, al mencionar cuáles deberían ser los fundamentos de una argu-
mentación que alcance la verdad, sostiene que los discursos deben ser verosímiles, que 
deben estar apoyados por testigos, que se deben presentar hechos que concuerden con 
el testimonio de esos testigos y, por último, que los hechos deben dar lugar a presuncio-
nes que estén de acuerdo con esos mismos testimonios. Evidentemente, el papel de los 
testigos cumple un rol fundamental como medio de prueba en la retórica de Antifonte. 
Por esta razón, en el mismo discurso citado sostiene que si una de las partes se niega 
a admitir la declaración de testigos, la otra parte tiene inmediatamente la presunción 
más fuerte (§27). Sin embargo, Contra la madrastra por envenenamiento, el propio 
Antifonte presenta algunos reparos al afirmar que el testimonio ofrecido por un esclavo 
torturado por su dueño no es digno de fe (§10). Al respecto, véase Ramírez Vidal 2000, 
pp. 43-48.  

31 Véase Chantraine 1968, pp. 368-369.
32 Kahn 1981, p. 95, y Vegetti 1998, pp. 13 y 163-169.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 23

Entonces, hasta el momento, los sofistas han aparecido en la interven-
ción de Glaucón de manera implícita y a través de una serie de referen-
cias a tesis divulgadas por ellos en el siglo v, que podrían incluir algún 
grado de tergiversación por parte del personaje platónico. Considerando 
su incorporación en el libro II y la forma por medio de la cual Sócrates 
las retoma en el libro X (612a-b), podríamos pensar que el proyecto de 
República gravita sobre dichas tesis. Glaucón y Adimanto las reprodu-
cen con el objeto de que Sócrates las rebata y este busca rebatirlas con 
la intención de que los hijos de Aristón —jóvenes cultos y aristócratas— 
no se dejen aturdir ni persuadir por ellas, busca, como sostiene Vegetti, 
librarlos de las malas influencias y dotarlos de una cultura que comple-
mente su noble predisposición natural.33 Ahora bien, frente a este modelo 
de joven culto y aristócrata (que representa tanto él, como su hermano), 
el propio Glaucón parece esbozar, en el punto tres de su exposición, el 
tipo de sujeto que ya ha caído preso de los discursos sofísticos. Las ca-
racterísticas distintivas de ese sujeto son su habilidad en la concreción 
de acciones injustas, su perfecta reputación de hombre justo y su destre-
za en apelar a la elocuencia, en el caso de dar un paso en falso, mientras 
que Adimanto añade su propensión a “proveerse” (παρεσκευασμένος, 
365b7) de una reputación justa y a trazar una “fachada exterior” (σχῆμα) 
que forje una “ilusión de virtud” (σκιαγραφίαν ἀρετῆς, 365c). Estas 
características se distinguen en toda su especificidad cuando se las con-
fronta con las del sujeto justo que no quiere parecer sino ser, pero que, 
paradójicamente, siendo justo tiene la apariencia de un hombre injusto, 
e incluso su mala reputación (y todo lo que de ella deriva) permanece in-
alterable hasta su muerte. Entonces, mientras que el primer sujeto podría 
ser descrito como un profesional sagaz atento a la gestión del plano de 
las apariencias e interesado en la máxima productividad social de ellas, el 
segundo resulta simple y desinteresado.34 

Sin embargo, como intentaremos demostrar, el sujeto injusto delinea-
do por los hijos de Aristón no sólo estaría representando a un supuesto 
oyente y discípulo de los sofistas (particularmente a uno que ha quedado 
aturdido por sus discursos), sino también al sofista mismo, tal como él 
es perfilado en el diálogo que lleva su nombre. En este sentido, la pre-
sencia sofística en el discurso de Glaucón parece sufrir, hacia el final, 

33 Véase Vegetti 1998, pp. 151-153.
34 Sobre las características de ambos sujetos, puede consultarse De Luise y Farinetti 

1998, p. 192.



24	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

una metamorfosis. En el pasaje del segundo al tercer punto de ese dis-
curso, se opera un deslizamiento desde una reproducción (ya sea más o 
menos fiel) de tesis sofísticas hacia una especie de configuración de la 
propia imagen del sofista cifrada en la figura del injusto y opuesta a la del 
justo (quien, a su vez, se emparenta, como veremos, con el filósofo). El 
esclarecimiento de los pares injusto-sofista y justo-filósofo sólo puede 
alcanzarse a la luz de las descripciones que Platón ofrece en el diálogo 
Sofista, pero antes de ocuparnos de ellas, quisiéramos detenernos en las 
reflexiones socráticas sobre las divinidades. A partir de dichas reflexio-
nes, planteadas en las últimas líneas del libro II de República, podremos 
tender otros lazos entre ambos diálogos y vincular de manera aún más 
estrecha aquellas cuatro figuras.

Una vez que Sócrates interviene en el libro II para responder los 
requerimientos de Glaucón y Adimanto, traslada la discusión sobre la 
justica desde el plano individual del alma al plano social del Estado 
(368d). Entonces, se detiene en la educación de los guardianes (de entre 
los cuales surgen los gobernantes), considerando que debe tenerse muy 
en cuenta la clase de narraciones que escucharán, sobre todo en lo que 
respecta a la representación de los dioses. Suponiendo que cada uno de 
ellos es bello y bueno, Sócrates sostiene que permanecen inmutables en 
la forma que les es propia (381c) y que, por lo tanto, ningún poeta puede 
decir, como Homero, que “dioses, semejantes a extranjeros de todas las 
partes, tomando toda clase de apariencias, visitan las ciudades” (381d).35 
En el contexto original de Odisea, esas palabras son pronunciadas por 
uno de los pretendientes de Penélope, quien exhorta a Antínoo a com-
portarse de manera justa con el mendigo que se encuentra entre ellos 
(mendigo que, en realidad, sólo es el disfraz con el que se está ocultando 
Odiseo). En efecto, el pretendiente le advierte que, a menudo, los dioses 
recorren las ciudades bajo la forma de extranjeros y con otros aspectos 
para vigilar la soberbia de los hombres o su rectitud (Od., XVII, 485-487). 
En el mundo homérico, los dioses tienen el privilegio de modificar vo-
luntariamente su propia apariencia revelándose a los ojos de los hombres 
de las más variadas formas y suelen apelar a esa naturaleza polimórfica de 
manera frecuente.36 Por el contrario, desde la óptica socrática, los dioses 

35 Sobre el uso platónico de las citas y alusiones a los poemas homéricos en Repúbli­
ca véase, especialmente, Lake 2011.

36 Las metamorfosis de las divinidades homéricas podrían dividirse en dos tipos: la 
de los dioses marinos como Proteo y Tetis que, por su propia naturaleza acuática, son 



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 25

no son magos (γόητες, 380d1) capaces de mostrarse, por medio de arti-
ficios, con aspectos distintos, sino que son los seres que menos pueden 
abandonar su forma debido a su simpleza (ἁπλόος, 380d5). Según piensa 
Sócrates, cuando un ser cambia, dicho cambio proviene o de sí mismo o 
de otros, pero los dioses no cambian ni por sí mismos (ya que si algo 
cambia por sí mismo lo hace para perfeccionarse y los dioses ya son 
perfectos) ni a causa de otros (pues las cosas más perfectas son las menos 
expuestas a que una causa externa las transforme) (380e-381d). 

Al finalizar el libro II, Sócrates retoma la cuestión de las apariencias 
que, evidentemente, atraviesa por completo esa unidad del diálogo y lo 
hace en clave religiosa. Del mismo modo en el que Glaucón y Adimanto 
se preocupaban por los discursos que escuchan los jóvenes de parte de los 
sabios, Sócrates se inquieta por los discursos sobre los dioses que, de parte 
de los poetas, escuchan esos mismos jóvenes, y ambos discursos giran 
en torno a las apariencias. En efecto, los primeros sugieren que el sujeto 
injusto obtiene los mayores réditos apareciendo como justo frente a sus 
pares, mientras que los discursos de los poetas sugieren que los dioses 
se presentan de las más variadas formas frente a los hombres. En este 
sentido, podrían vincularse los rasgos de los dioses homéricos con los 
de los sujetos injustos —ya que ambos engañan pareciendo aquello que 
no son— y los rasgos de los dioses que venera Sócrates con los de los 
sujetos justos debido a la simpleza que los caracteriza. Sin embargo, ese 
cuadro de relaciones puede complejizarse con la incorporación del sofis-
ta y el filósofo (a quienes creemos ver detrás de las figuras del hombre 
injusto y del justo) y, para ello, debemos estudiar el diálogo Sofista, en 
cuyo prólogo Platón retoma la mencionada cita de la Odisea.

La configuración del sofista y la performance 
del filósofo en el diálogo Sofista

El prólogo del diálogo: entre dioses, filósofos y sofistas

En las primeras líneas del diálogo Sofista, Teodoro anuncia que lo acom-
paña un extranjero originario de Elea y aclara que “aunque diferente 

espontáneamente polimórficos (téngase en cuenta que Sócrates alude a ellos en R., 381d5, 
inmediatamente después de la cita que estamos estudiando) y la de los dioses olímpicos 
que recurren a la metamorfosis de manera esporádica. Al respecto, puede consultarse 
Atienza 2009.



26	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

(ἕτερον) de los compañeros de Parménides y de Zenón; este hombre, no 
obstante, es todo un filósofo (μάλα δὲ ἄνδρα φιλόσοφον)” (216a3-4).37 
Sócrates duda de esa condición y le pregunta si acaso “¿no traerás un dios, 
según decía Homero? Pues éste sostenía que a los hombres respetuosos 
de la justicia los acompañan los dioses…” (216a5-b1). Frente a esta 
intervención, Teodoro sostiene que esa no es la índole del Extranjero y 
que, en su opinión (δοκεῖν, 216b9), “no es en absoluto un dios, si bien 
es un ser divino (θεῖος), pues éste es el calificativo que yo otorgo a 
todos los filósofos” (216b8-c1). Inmediatamente, Sócrates afirma que 
la clase de los filósofos no es más fácil de discernir que la divina, pues 
si bien 

toda esta clase de hombres tiene el aspecto (φανταζόμενοι) de “merodear 
por las ciudades” en medio de la ignorancia (ἄγνοια) de la gente, aquellos 
que son realmente (ὄντως) —y no aparentemente (δοκοῦσιν)— filósofos 
observan desde lo alto la vida de acá abajo, y así, para unos, no valen nada, 
mientras que para otros son dignos de todo. Algunas veces tienen el aspecto 
(φαντάζονται) de políticos, otras de sofistas, y otras veces parecen estar 
completamente locos (216c4-d2).

En esas líneas inaugurales, Teodoro comienza presentando a su acom
pañante por medio de tres características: su tierra de origen, su diferencia 
con sus compatriotas Parménides y Zenón y su condición filosófica.38 
Esta presentación es cuestionada por un Sócrates que duda de la condición 

37 La traducción aquí y en citas siguientes, salvo indicación contraria, le correspon-
de a Cordero 1988. Respecto del término ἕτερον, urge indicar que, en su traducción, 
Cordero (1988, p. 332, n. 5) se inclina por él (aunque algunos manuscritos propongan 
ἑταῖρος) y justifica su elección aludiendo a un probable error en el autodictado de los 
copistas (ambos términos se pronuncian igual), aduciendo cuestiones de contenido, 
pues el concepto de “diferente” anticiparía las diferencias entre el personaje extranjero 
y Parménides y, por último, mencionado los problemas que se evitan al eliminar la 
reduplicación del término ἑταῖρος. Una actualización de esa cuestión se encuentra en 
Cordero 2012.

38 Blondell (2002, pp. 314-320) afirma que la ausencia de cualquier otro tipo de 
caracterización del extranjero (quien carece de las características que definen a cual-
quier personaje de los diálogos platónicos, incluso a aquellos no-atenienses de los que 
usualmente se menciona su estatus social, su identidad cívica y su métier) sugiere: un 
interés en lo genérico a costa de lo individual y, teniendo en cuenta que ese interlocutor 
termina reemplazando a Sócrates como portavoz de Platón, un camino hacia la ausencia 
de individuación en la presentación del filósofo.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 27

que se le adscribe y, apelando a la idea del Zeus hospitalario presente en 
los poemas homéricos, conjetura irónicamente que ese extranjero podría 
ser un dios.39 En realidad, dicho extranjero bien podría ser un filósofo 
(como opina Teodoro), un dios (como conjetura Sócrates) e incluso, 
según creemos, un sofista (teniendo en cuenta que los de su especie 
eran reconocidos en Atenas justamente por su condición de foráneos). 
En uno u otro caso, el planteo socrático es claro: poco puede decirse 
de ese sujeto sobre la base de la presentación que se ha hecho de él. 
Sin embargo, cuando Teodoro considera que todo filósofo es un ser 
divino, Sócrates avanza con su conjetura acudiendo, esta vez, al mismo 
pasaje de Odisea XVII aludido en República II. A través de ese pasaje, 
los filósofos resultan equiparados con los dioses, en la medida en que 
ambos son difíciles de discernir debido a la cuestión de sus variadas 
apariencias. Ahora bien, si nos detenemos en esa equiparación socrática 
veremos que, nuevamente, funciona en clave irónica. En efecto, si, por 
un lado, esconde diferencias insalvables entre ambas figuras, por el otro, 
termina anticipando, en realidad, un contraste entre sofistas y filósofos.

Las divergencias entre los dioses homéricos y el filósofo platónico 
pueden apreciarse si retomamos, ante todo, las críticas que Sócrates 
dirige contra los primeros en República II. Allí, frente a dioses hechiceros 
que aparecen, por medio de artificios, de las más variadas formas, 
Sócrates presenta a unos dioses que, debido a su perfección y simpleza, 
no pueden abandonar ni modificar su aspecto. Mientras que los primeros 
gestionan voluntariamente sus apariencias con el objeto de engañar a sus 
receptores, los otros resultan los más incapaces y los menos necesitados 
de hacerlo. Considerando estos rasgos, podríamos pensar que el filósofo 
platónico, al tiempo que se aleja de los dioses homéricos, se emparenta 
con los dioses que Sócrates venera. De hecho, en Teeteto, el mismo 
Sócrates le advierte a Teodoro que los filósofos no se preocupan por 
los asuntos de la ciudad ni buscan obtener buena reputación (εὐδοκί-
μησις, 173e), sino que, muy por el contrario, consideran que todo lo 
de aquí abajo tiene poco o ninguna importancia. Ante la sorpresa de 

39 Como indica Cordero (1988, p. 334, n. 8), en ese pasaje de Sofista, Sócrates podría 
estar refiriéndose tanto a Od., IX, 270-271 como a XVII, 484-487. Sobre el uso de la 
ironía, véase Vlastos (1991, pp. 21-44), para quien ese recurso resulta, en boca de 
Sócrates, benigno y desprovisto de todo tipo de engaño. A diferencia de, por ejemplo, 
Nehamas (1998, p. 62), Vlastos sostiene que Sócrates expone su verdad diciendo lo 
contrario de lo que quiere decir, sin apelar a ningún otro tipo de engaño u ocultamiento. 



28	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

Teodoro, Sócrates apela a una anécdota de Tales en la que el pensador 
de Mileto, absorto en sus investigaciones astronómicas, cae en un pozo, 
provocando las burlas de una sirvienta tracia (174a). Así, dice Sócrates, 
ocurre con todos los filósofos, pues “a una persona de esta índole el 
que está cerca y el vecino le pasan inadvertidos” (174a-b).40 Desde 
la óptica socrática, los filósofos se desinteresan de los asuntos de la 
ciudad y de su propia reputación y, por ello, la apariencia de loco 
o necio (ἀβέλτερος, 174c) que Tales podría adquirir a los ojos de la 
sirvienta tracia nace de la ignorancia de ésta y no de la voluntad de aquél. 
Asimismo, en el prólogo de Sofista que hemos comentado, Sócrates 
relativiza las diversas apariencias que los filósofos adquieren en la 
ciudad incorporando la noción de ἄγνοια. Los posibles aspectos de 
los filósofos (los de loco, sofista o político) deben comprenderse como 
efectos de la “ignorancia” reinante entre la mayoría que puebla la pólis 
y, por ende, involuntarios.41 En suma, los filósofos se caracterizan por 
una simpleza extrema que los aparta de todos aquellos que buscan 
proyectar determinadas apariencias en el espacio de aquí abajo, i. e. 
en la ciudad, y los acerca a los dioses venerados por Sócrates que se 
mantienen en la forma que les es propia.42 De esta manera, el mismo 
filósofo se emparenta además con el sujeto justo perfilado por Glaucón y 
Adimanto en República II. Ambos resultan sujetos simples que buscan ser 
y no parecer, pero que, en el marco de la ciudad, terminan pareciendo (a su 
pesar y debido a la ignorancia de la multitud) aquello que no son. Por otra 
parte, esa reputación involuntaria los acompaña hasta el final: el justo será 
injusto hasta su muerte (R., 361c-d), y el filósofo, si tomamos el ejemplo de 
Sócrates en Apología, muere como un sabio sin serlo (Ap., 38c).

Habíamos afirmado que la irónica equiparación entre los dioses po
limórficos y los filósofos escondía no sólo diferencias insalvables entre 

40 La traducción le corresponde a Boeri 2006.
41 En este punto la traducción de Diès (1925) es clara: “…cette sorte d’humains prend 

d’apparences différentes dans le jugement ignorant de la foule…” (216c). Sobre los 
diversos aspectos de los filósofos como consecuencia de la ignorancia de la multitud, 
véase Dixsaut 2000, p. 216.

42 La vinculación entre los filósofos y los dioses es un tópico extendido en el cor­
pus platonicum. Al respecto, véase, por ejemplo, Phdr., 249c-d (donde además de esta 
vinculación se repite tanto la cuestión de la mirada desde lo alto hacia las cosas de 
aquí abajo, como la advertencia sobre la visión que la mayoría [πολύς, 249d3] tiene del 
filósofo, en este caso al entenderlo como un “perturbado” en vez de como un “entusias-
mado”), 266b y 273e o Phlb., 16c-e.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 29

ellos, sino también un elemento proléptico. En este sentido, urge señalar 
que si los amantes de la sabiduría se emparentan con la especie divina 
entendida en términos socráticos, quienes se acercan a la especie de 
dioses homéricos son los sofistas, en la medida en que, a lo largo del 
diálogo, se distinguirán justamente por su gestión voluntaria y engañadora 
de apariencias. Por lo tanto, según creemos, la comparación socrática 
intenta advertir —de forma solapada— no sobre una posible confusión 
entre dioses y filósofos, sino más bien entre sofistas y filósofos. Aquellos 
que, en el marco de la ciudad, pueden confundirse con los amantes de 
la sabiduría son, en realidad, los sofistas, y esto por dos razones. En 
primer lugar, debido a su intención de reproducir la apariencia de un 
φιλόσοφος y, en segundo, a causa de la ignorancia de la mayoría que es 
incapaz, justamente, de distinguir al verdadero filósofo. Sin embargo, 
como veremos en el siguiente apartado, siendo los sofistas, presas de la 
misma ἄγνοια que reina entre la multitud (lo que no les permite discernir 
el verdadero modelo que pretenden emular) su pretensión de aparecer 
como filósofos permanece truncada.

La definición del sofista y la performance del filósofo

Con términos similares a los utilizados por Glaucón en la apertura de 
su discusión,43 el problema central que se plantea en las líneas inau-
gurales del diálogo Sofista, suscitado por la aparición del Extranjero, 
radica en la posibilidad de distinguir entre alguien que es “realmente” 
(ὄντως, 216c6) filósofo, de alguien que sólo “aparenta” (δοκεῖν, 216c7) 
serlo. Frente a esta problemática, Teodoro y Sócrates proceden de modos 
disímiles, pues mientras que el primero expresa su posición en términos 
de δόξαι, Sócrates ensaya algunas conjeturas irónicas, evita expresar 
opiniones y, finalmente, en un gesto trascendental del diálogo, decide 
dilucidar el estatus del Extranjero interrogándolo. Sócrates le pregunta 
entonces cómo conciben y cómo llaman los de su “región” (τόπος, 
217a1) al sofista, al político y al filósofo; en particular, desea saber si 
los conciben a todos ellos como uno, como dos o, puesto que hay tres 

43 Recordemos que en República II, Glaucón comenzaba la discusión preguntando a 
Sócrates si su intención era que “parezca” (δοκεῖν) que estaban convencidos o si bus-
caba convencerlos “verdaderamente” (ἀληθῶς) (357a-b). 



30	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

nombres, como tres especies distintas (216e-217a).44 Algunos intérpretes 
han advertido que, en ese contexto, el término τόπος se encuentra 
cargado de ambigüedad porque puede o hacer referencia a la tierra de 
origen de ese personaje o bien al lugar de los de su especie, i. e. al lugar 
de los filósofos (si respetamos la condición que le adscribe Teodoro).45 
No obstante, más allá de esa controversia, si tenemos en cuenta que 
líneas antes el propio Sócrates había hecho referencia al lugar de los 
filósofos (al sostener que los amantes de la sabiduría observan desde lo 
alto la vida de acá abajo [216c-d]) y si, además, coincidimos en que lo que 
está en duda en este prólogo —y lo que los interlocutores discuten— es 
justamente el estatus filosófico del Extranjero, deberíamos inclinarnos 
por la segunda alternativa. 

En ese sentido, dejando de lado las conjeturas y evitando las opiniones, 
Sócrates estaría invitando al Extranjero a intervenir como miembro 
representativo de la región de los filósofos no sólo para demostrar su 
discutido estatus, sino además para referirse a las figuras que aquí abajo, 
en la ciudad, se confunden con él (en tanto filósofo). Por esta razón, la 
respuesta del Extranjero, que constituye el entero desarrollo del diálogo,     
a la pregunta de Sócrates parece funcionar en dos niveles: en uno, como 
una demostración directa de su condición filosófica por medio del 
ejercicio dialéctico y, en otro, como una definición indirecta de la figura 
del filósofo a través de la caracterización de aquellos que ofician de 
principales adversario: los sofistas.

En el marco de esa caracterización, el Extranjero le advierte a Teeteto 
(quien ha sido elegido como interlocutor a partir de 218b) que la tarea 
de definir al sofista no es sencilla y le propone ocuparse, en primer 
lugar, de un objeto simple que funcione como modelo (παράδειγμα, 
218d9) de algo más grande (218c-d). Este modelo es el del pescador 
con caña que no sólo propicia la inclusión de la noción de “técnica”, 
sino también la práctica de la caza, cuestiones que determinarán los 

44 En esas líneas, se plantea la relación entre los “nombres” y las “cosas”. La inten-
ción de Sócrates, como sugiere Palumbo (1994, p. 29, n. 14), es superar la particula-
ridad de un punto de vista basado en la subjetividad de la opinión para alcanzar una 
perspectiva que pueda captar la objetividad de la verdad. Casertano (1996, pp. 92-93) 
afirma que, siendo conscientes de que lo único que se tiene en común es un mero nom-
bre, los interlocutores comienzan a buscar un lógos que le permita hacer manifiesto 
sobre el plano del ser aquello a lo que se refiere el nombre en cuestión.

45 Véase Benardette 1984, pp. 72-73 y Scodel 1987, p. 22, n. 4.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 31

primeros acercamientos al sofista. Estudiando ese παράδειγμα, los inter
locutores emprenden la consabida definición y dividen las técnicas entre 
una productiva (ποιητική) —cuya capacidad consiste en llevar a ser 
todo aquello que antes no era (219a-b)— y una adquisitiva (κτητική) 
—cuya capacidad consiste en capturar o impedir capturar todo lo que 
ya existe (219c)—. Al ubicar al sofista en los terrenos de la τέχνη κτη-
τική, este aparece como i) un cazador de jóvenes adinerados (223b); 
ii) un mercader de cosas del alma (224c-d); iii) un comerciante al por 
menor o iv) un productor y vendedor (224e); v) un contradictor (226a) y, 
partiendo de una técnica vecina como la separativa, vi) un purificador de 
las opiniones que impiden el conocimiento (231e).46 Ante la confusión 
de Teeteto, el Extranjero retoma la quinta definición, añadiendo que la 
figura en cuestión es un “contradictor” (ἀντιλογικός, 232b6) que busca 
contradecir todas las cosas. No obstante, como no es posible saber todas 
esas cosas con el fin de contradecirlas, supone que los sofistas “son 
capaces de dar a los jóvenes la impresión (δόξαν παρασκευάζειν) de 
que son los más sabios respecto de todo” (233b). Poco después, en los 
primeros esbozos de la séptima definición, el mismo Extranjero ubica 
al sofista en la τέχνη ποιητική y lo define como aquel que, formando 
parte del juego de la imitación (μίμησις),47 es un productor de “imágenes 

46 Esta sexta definición es controversial porque el Extranjero describe el método de 
ciertos sofistas (aquellos que él llama de noble estirpe) de la misma forma en que se 
describe el método socrático en otros diálogos (Ap., 21d y Euthphr., 6d). Cornford (1935) 
entiende las seis definiciones iniciales como una suerte de reunión preliminar en la que 
Platón estaría recogiendo las distintas opiniones acerca del sofista, incluyendo aquella que 
ve como tal a Sócrates. Kerferd (1954) niega esta asimilación suponiendo que el méto-
do descrito sólo tiene ciertas semejanzas con el socrático, pero que en realidad alude a 
procedimientos practicados por ciertos sofistas históricos. Por su parte, Trevaskis (1955) 
piensa que este sexto intento se incluye en el diálogo debido a que el método de Sócrates 
solía confundirse con el de la sofística y Platón toma en consideración las pruebas que 
existían en la literatura contemporánea (entre la que se destaca Nubes de Aristófanes). 
Aun teniendo en cuenta que la parodia que asimila a Sócrates con la sofística se nutre de 
exageraciones y caricaturas, Konstan (2011) advierte que toda parodia, si pretende 
ser eficaz, debe tener alguna base en la realidad, y por ello supone que esa hostilidad 
hacia Sócrates representa la forma en la que Aristófanes captó cierto sentimiento po-
pular despertado por todo el movimiento intelectual compuesto por presocráticos, pero 
también por Sócrates y por los sofistas, que los griegos de la época veían casi como un 
grupo homogéneo.

47 La noción de μίμησις es clave en el pensamiento platónico. Philip (1961, pp. 453 
y 465) sostiene que Platón la utiliza en un sentido general que implica la imitación 
de existentes eternos a través de sensibles particulares y en un sentido específico que 



32	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

habladas”48 (εἴδωλα λεγόμενα, 234c6) que hechiza a los jóvenes que aún 
están lejos de la realidad de los hechos (234c-d). Por último, pregunta 
si ha quedado en claro que el sofista es un mago e imitador de las cosas 
que son (μιμητὴς τῶν ὄντων, 235a1).

Esa última caracterización del sofista genera una serie de problemas 
en relación con el estatuto de la imagen, y por ello el Extranjero divide 
rápidamente la técnica de producción de εἴδωλα en dos especies: la de 
copias o semejanzas (εἰκόνες) y la de apariencias o simulacros (φαντάσ­
ματα) (235b-236e). A su vez, estas nociones de imagen y la ubicación 
del sofista en el género de los productores de falsedades (241b6) generan 
nuevos problemas (“muchos y difíciles” [241b]), pues ambas cuestiones 
implican que el decir y el pensar falsos son reales y que, por ende, lo 
que no es es. A partir de este punto, los interlocutores se abocan a probar 
esta problemática hipótesis que pone en cuestión la ontología del padre 
Parménides y, a través de un análisis dialéctico, terminan instaurando una 
ontología innovadora en la que se demuestra la realidad del no ser como 
una parte del género de la diferencia extendida al conjunto de los seres.49 
Las soluciones y los alcances de esta nueva ontología —presentada en el 
pasaje que va desde 237a a 264b (en el que se trata el problema del ser 
y del no ser, la combinación de los géneros mayores y la cuestión del 
juicio y el pensamiento falsos)— exceden ampliamente los objetivos 
de nuestro trabajo. Sin embargo, quisiéramos señalar que es por medio 
de la performance de ese ejercicio dialéctico que el Extranjero demuestra 
su condición filosófica, respondiendo así a la pregunta inicial de Sócrates 
sobre su discutido estatus. De hecho, luego de ofrecer una breve descripción 
de la técnica dialéctica y de afirmar que sólo la puede practicar el que 
filosofa de manera pura y justa, el propio Extranjero sostiene que “es en 
este lugar (ἐν τοιούτῳ τινὶ τόπῳ) donde, tanto ahora como más adelante, 
encontraremos al filósofo —si lo buscamos—” (253e).50 Según creemos, 

recupera el uso común que se daba en el contexto de las representaciones dramáticas y 
artísticas para referirse al actor que imita o al músico que representa las pasiones.

48 Seguimos aquí la traducción propuesta por Marcos de Pinotti 1997, p. 66.
49 Respecto al no ser como parte del género de la diferencia véase Palumbo 1994.
50 Seguimos aquí la traducción propuesta por Dixsaut (2000, p. 215), para quien la 

cláusula final indica una ausencia de necesidad. En este sentido, según este autor, todo 
indica que la búsqueda del filósofo no se presenta como algo por venir, en un momento 
determinado, sino que, entendiendo que su lugar es la dialéctica, toda vez que se emplea 
esa técnica aparece el filósofo.  



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 33

el personaje platónico retoma adrede el término τόπος —que, en el 
prólogo, había sido utilizado por Sócrates para hacer referencia al lugar 
desde donde observan los filósofos— con el objeto de señalar la única 
región en la que puede desplegarse un alma filosófica, región que, 
evidentemente, aquél ocupa en el transcurso del diálogo.

Superada esa sección, y ya en el tramo final de la obra, el Extranjero 
retoma la producción de φαντάσματα y la divide en dos especies: la 
que utiliza instrumentos en la confección de su producto y aquella en 
la que el agente se vale de sí mismo como instrumento, adjudicándole 
a esta última alternativa el sentido específico del término μίμησις. Dice 
el Extranjero: “cuando alguien se vale de su cuerpo para asemejarse 
a tu aspecto (σχῆμα), o hace que su voz se parezca a tu voz, la 
parte correspondiente de la técnica simulativa se llama principalmente 
imitación” (267a).51 Ahora bien, aquello que el sofista imita (y siempre 
sin conocerlo [267b-e]; de manera irónica [268a] y en el ámbito 
privado [268c]) es al sabio. El sofista no está entre los que saben, sino 
entre los que imitan (267e): el sofista es un “imitador del sabio” (μι-
μητὴς τοῦ σοφοῦ, 268c1).

Recapitulando el proceso de definición de la figura del sofista, podría
mos afirmar que se encuentra dividido en dos secciones principales: una 
en la que los interlocutores, partiendo de la técnica adquisitiva, proponen 
las primeras cinco definiciones (221c-226a) y otra en la que estos, a 
partir de la técnica productiva, brindan la definición final (232b-235b y 
264c-268d). A su vez, existe una sección secundaria (aquella signada por 
la técnica separativa) que es la que permite el tránsito entre la primera 
y la segunda (226b-231b). Respecto de la vinculación entre las dos 
secciones principales, se han propuesto dos alternativas de lectura. Por 
un lado, algunos intérpretes como Rickless suponen que entre una y otra 
subsiste una distancia insalvable puesto que el método de la división 
—aquel mediante el cual la adquisición y la producción se manifiestan 
como partes de la técnica— implica exhaustividad y exclusividad entre 
las subclases divididas y, por ello, ningún elemento de una subclase 

51 Aunque Philip (1961) no lo especifica, es claro que aquí el término μίμησις recu-
pera una noción propia de las performances teatrales, y así el sofista es visto como una 
especie de actor que hace las veces de sabio, un sujeto que en la ciudad transforma sus 
apariencias para mejorar su estatus, pues, en definitiva, para los interlocutores, el sofista 
no sabe aquello que imita.



34	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

puede pertenecer a la otra.52 No obstante, intérpretes como Sayre han 
intentado demostrar que las definiciones de la primera sección, aun 
siendo insuficientes (en la medida en que cada una de ellas ilumina 
rasgos no compartidos por todos los sofistas), permiten el desarrollo de la 
definición decisiva, pues los interlocutores, mediante un procedimiento 
de reunión, extraen de ellas un rasgo común que se convierte en función 
esencial de la sofística; a saber: la producción.53

En relación con esas lecturas, aquí creemos que, incluso reconociendo 
las particularidades del método de la división dicotómica (sobre todo 
aquella de la exclusividad y exhaustividad de las subclases), no puede 
negarse que, de alguna manera, las primeras definiciones de la figura del 
sofista preparan el terreno para el desarrollo de la caracterización final. 
En la primera sección, los interlocutores introducen varios términos 
relativos al campo léxico de la φαντασία (como καταφαίνω [221d13], 
φάντασμα [223c3] o ἀναφαίνω [224d2]) para remarcar el hecho de 
que el sofista aparece de diversos modos y es indudable que esta 
cuestión (no necesariamente en un plano metodológico estricto) permite 
comenzar a plantear la labor del sofista como una de carácter productivo. 
Si se ha demostrado que el sofista aparece de diversos modos, no es 
difícil colegir de ello que su práctica consiste en producir apariencias 
y si, en primera instancia, aparece como un adquisidor sin serlo, es 
sencillo concluir que también puede aparecer como un sabio sin serlo. 
Evidentemente, la cuestión de las apariencias atraviesa las secciones que 
hemos señalado, y si bien se manifiesta de manera directa en la primera, 
lo hace de forma indirecta en la otra. En efecto, en la segunda sección, 
esa cuestión es retomada a través de las nociones de μίμησις y de εἴδω-
λον, que permiten comprender al sofista como un imitador, i. e. como 
un productor de imágenes o apariencias de las cosas. El sofista genera 
“diseños, imitaciones y homónimos de las cosas” (234b) a través de 
razonamientos por medio de los cuales les hace creer a los jóvenes que 
lo dicho es real (234c) y, por ello, es un μιμητὴς τῶν ὄντων. Y luego, en 
la versión final de la séptima definición, las apariencias ya no son de las 
cosas, sino que, al modificar la fórmula, el Extranjero define al sofista 
como un μιμητὴς τοῦ σοφοῦ. Ahora, y de forma definitiva, el sofista es 
en sí mismo una apariencia, una apariencia de sabio. 

52 Rickless 2010.
53 Sayre 2006, pp. 39 y 43-46.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 35

Habiendo esclarecido la caracterización final del sofista, ahora po
demos apreciar la razón por la cual éste se asemeja a los dioses homéricos 
que Sócrates, irónicamente, emparentaba con el filósofo. Los dioses 
polimórficos y los sofistas comparten una determinada emisión de apa
riencias que encubre el estatus del propio agente que las proyecta: Atenea, 
por ejemplo, puede tomar la forma de un heraldo de Alcínoo (Od., 
VIII, 8) o de Iftima (Od., IV, 797-838), mientras que el sofista toma la 
apariencia de sabio. Ahora bien, ese punto de contacto entre el sofista y los 
dioses homéricos nos permite pensar dos cuestiones: en primer lugar, la 
vinculación —planteada al comienzo de nuestro trabajo— entre el mismo 
sofista y el sujeto injusto presentando en República II y, en segundo 
lugar, el giro proléptico incluido en aquella equiparación socrática que 
anticipaba las posibles confusiones entre el sofista y el filósofo. 

Respecto a la primera cuestión, podríamos afirmar que tanto el 
sujeto injusto delineado por Glaucón como el sofista configurado 
por el Extranjero y Teeteto resultan ser: i) gestores expertos de las 
relaciones entre los planos de la apariencia y de lo real, que modifican 
voluntariamente sus apariencias para obtener réditos pareciendo aquello 
que no son, y ii) usuarios de discursos persuasivos a través de los cuales 
intentan demostrar su aparente inocencia, i. e. su justicia o su sabiduría. 
Asimismo, esta conexión entre ambas figuras se consolida gracias al 
uso, por parte de los interlocutores de República y de Sofista, de una 
misma serie de términos. Al momento de referirse a los jóvenes que 
escuchan las tesis de los sabios, Adimanto sugiere que aquellos pensarán 
que proveerse de una reputación justa (δόξαν δικαιοσύνης παρεσκευα-
σμένῳ, 365b7) garantiza una vida maravillosa y que, por ende, deben 
dedicarse por completo a trazar a su derredor “una fachada (σχῆμα) 
exterior que forje una ilusión de virtud (σκιαγραφίαν ἀρετῆς)” (365c). 
Y este vocabulario es afín al utilizado por los personajes de Sofista 
cuando se proponen definir los contornos de la figura homónima: el 
Extranjero sostiene que los sofistas “son capaces de dar a los jóvenes la 
impresión (δόξαν παρασκευάζειν) de que son los más sabios respecto 
de todo” (233b), luego afirma que la imitación que practican consis
te en valerse de sus cuerpos para asemejar algún “aspecto” (σχῆμα, 
267a6) y, finalmente, al explayarse sobre el tipo particular de imitación 
sofística (aquella propia de los ignorantes), sostiene que muchos intentan 
producir las semejanzas de la “justicia” (δικαιοσύνη, 267c2) y de toda 
“perfección” (ἀρετή, 267c3) en ellos mismos. Como podemos apreciar, 



36	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

en ambos diálogos se insiste sobre la provisión (παρασκευάζω) de una 
determinada reputación o impresión (δόξα), sobre la imitación de un deter
minado aspecto (σχῆμα) y, en la última consideración del Extranjero, 
los vínculos se hacen más estrechos, en la medida en que el personaje 
platónico incorpora la cuestión de la imitación de la justicia, clave en 
los planteos de República II. Con el objeto de ejemplificar el tipo de 
“imitación conjetural” (δοξομιμητική, 267e1) —la imitación propia 
del sofista—, el Extranjero decide apelar a una ἀρετή como la justicia, 
afirmando que muchos buscan producir sus semejanzas “esforzándose 
en mostrar que están presentes en su interior, imitadas especialmente 
por hechos y por palabras” (267c). De esa forma, la vinculación entre 
el sujeto injusto delineado por Glaucón y el sofista configurado por el 
Extranjero alcanza su máxima expresión: ambos se definen por el intento 
de modificar su aspecto exterior con el fin de proyectar una determinada 
apariencia que dé la impresión de que lo aparentado (la justicia o la 
sabiduría) se encuentra en su interior.

En relación con la segunda cuestión que se desprendía de aquella equi
paración irónica entre los dioses polimórficos y los filósofos —hablamos 
del giro proléptico que anticipaba la oposición clave del diálogo—, es 
necesario retomar las líneas donde Sócrates solicita al Extranjero que 
esclarezca las diferencias entre el sofista, el político y el filósofo, con 
el fin de evitar confusiones entre ellos. El Extranjero, como miembro 
de la región de los filósofos, decide ocuparse del sofista y, por ende, la 
oposición fundamental que atraviesa la discusión del diálogo es aquella 
que se da entre el sofista y el filósofo. De hecho, la confusión entre 
ellos alcanza tal grado que el propio Extranjero advierte que, buscando 
a uno, se corre el riesgo de encontrar al otro (253c). Ahora bien, dada 
la importancia de esa oposición, cabe preguntarse la razón por la cual el 
sofista termina caracterizado como un imitador del sabio y no como uno 
del filósofo. En ese sentido, y siguiendo a Dixsaut, podríamos afirmar 
que el sofista, en tanto imitador ignorante, intenta emular al filósofo, pero 
termina proyectando la apariencia de sabio, pues es incapaz de imitar de 
manera fiel aquello que no conoce.54 El sofista sólo puede reproducir la 
opinión que posee acerca del modelo y, en este caso, su opinión acerca 
del filósofo le sugiere que es un sabio. Sin embargo, esa característica 
no parece privativa del sofista. En realidad, teniendo en cuenta que la 

54 Dixsaut 2000, pp. 218-220.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 37

variedad de aspectos que el filósofo adquiere (aquellos de sofista, político, 
loco) podría deberse a que este merodea por la ciudad en medio de la 
ignorancia de la gente (216c-d), es posible pensar que la multitud —al 
igual que el sofista— es incapaz de detectar al filósofo. Incluso podría 
afirmarse que un filósofo sólo puede ser reconocido por un par suyo y 
que ese reconocimiento jamás se daría en el plano de las apariencias 
ni en el de las opiniones, sino, muy por el contrario, en el del ejercicio 
dialéctico, donde un filósofo como Sócrates puede reconocer a otro como 
el Extranjero. 

Conclusiones

En nuestro recorrido por el segundo libro de República y por el diálogo 
Sofista, nos hemos concentrado especialmente en la delineación que 
ofrecen sus interlocutores de las figuras de un sujeto justo y de otro in-
justo (en el caso de República) y de la figura del sofista (en el diálogo 
homónimo). Asimismo, nos detuvimos en la singular presentación que 
se hace del filósofo en ese último diálogo, en la medida en que este 
sujeto parece demostrar su condición de “verdadero filósofo” mediante 
la performance del ejercicio dialéctico. A continuación y a modo de 
conclusión, intentaremos esbozar algunas consecuencias de las vincula-
ciones establecidas, en primer lugar, entre el sujeto injusto y el sofista y, 
en segundo, entre ese sofista y el filósofo.

Según hemos observado, el sujeto injusto perfilado por Glaucón y 
Adimanto representa un eventual discípulo del sofista que, aturdido por 
sus tesis, decide forjarse una determinada apariencia que le otorgue ré-
ditos en el marco de la pólis. No obstante, el vocabulario específico 
utilizado por los hijos de Aristón a la hora de retratarlo nos ha permitido 
pensar que, más allá de su rol como alumno, el sujeto injusto representa, 
en simultáneo, una especie de antecedente de la figura del sofista con-
figurada por el Extranjero y Teeteto. De hecho, ambas figuras se carac-
terizan por gestionar su aspecto (σχῆμα), procurándose (παρασκευάζω) 
una determinada reputación (δόξα) que le reditúe las recompensas co-
rrespondientes: las del justo y las del sabio. Entonces, en una especie 
de círculo vicioso, si en República advertimos que las tesis sofísticas 
producen sujetos que modifican sus apariencias, en Sofista descubrimos 
que el método mediante el cual la figura del mismo nombre atrae a sus 



38	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

discípulos consiste, de igual modo, en una transformación voluntaria de 
su apariencia. El sofista no sólo se comporta como un promotor de la 
gestión de apareceres, sino que, al mismo tiempo, resulta ser un agente 
que depende de la proyección de determinadas apariencias. De esta for-
ma, a los ojos de Platón, los contornos de esa figura parecen difuminarse 
en el marco de una ciudad cuya norma es la del sujeto injusto. El sofista 
termina perdido en medio de φαντάσματα, en medio de una multitud 
ignorante que, al igual que él, aparenta lo que no es y emula lo que no 
conoce. Esta singular situación del adversario del filósofo que se des-
prende de los diálogos República y Sofista podría clarificarse si tenemos 
en cuenta un pasaje de Político. Allí, el mismo Extranjero, refiriéndose 
a los sofistas como pseudo-políticos, sostiene que al presidir “las más 
grandes fantasmagorías (εἰδώλων μεγίστων), son ellos mismos fantas-
mas y, por ser los más grandes imitadores y embaucadores, son los más 
grandes sofistas de entre los sofistas” (303c).55 Se entiende que aquellos 
que llevan adelante unas εἴδωλα μεγίστα se transforman a sí mismos en 
imágenes y, entonces, la distancia que podría existir entre el productor y 
su producto se disipa y el último acaba por absorber al primero. Por lo 
tanto, en ambos casos, el sofista termina confundido con sus productos: 
los sujetos injustos y las imágenes. 

Ahora bien, frente a ese sofista que parece mimetizarse con el cuerpo 
ciudadano que aparenta lo que no es, Platón perfila de tal modo la figura 
del filósofo que este se separa notablemente de la multitud. Indiferente 
a ciertas problemáticas de la ciudad, el filósofo no se involucra de ma-
nera voluntaria en el juego de las apariencias. Al igual que ocurría con 
el sujeto justo de República II, el filósofo, muy a su pesar y debido a la 
ignorancia de la multitud, parece lo que no es: sofista, loco o político, 
pero su condición filosófica no se manifiesta en el plano de las aparien-
cias. En el diálogo Sofista, la figura homónima es definida por medio 
del método de la división, poniendo de relieve su dependencia respecto 
de las apariencias (que buscan emular al filósofo, pero sólo consiguen 
reproducir la opinión ignorante de su figura), mientras que el filósofo 
únicamente se exhibe a través de la performance del método dialéctico. 
Platón se abstiene de ofrecer alguna característica de la apariencia del 
Extranjero, y este no sólo afirma claramente que es en el τόπος de la 
dialéctica donde puede encontrarse al filósofo, sino que además ejecuta 

55 La traducción le corresponde a Santa Cruz 1988.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 39

esa misma dialéctica con el fin de demostrarle a Sócrates que es “todo 
un filósofo”. 

Finalmente, quisiéramos abrir dos interrogantes que involucran los 
paralelos entre las cuatro figuras que han ocupado nuestra atención, aun-
que exceden los límites de este trabajo. Admitiendo que el proyecto del 
diálogo República gira alrededor del sujeto justo o, en todo caso, de la 
pólis justa,56 podríamos pensar que, de un modo similar, el diálogo So­
fista gravita —paradójicamente— sobre la figura del filósofo. Glaucón 
y Adimanto perfilan al sujeto injusto con la intención de que Sócrates 
rebata su figura y demuestre que ser justo es, en todos los casos, prefe-
rible a ser injusto, mientras que el Extranjero parece definir la figura del 
sofista con el objeto de oponerse a ella en tanto filósofo, pero también 
con la clara intención de ejercitar, con ella, el método dialéctico. Si el 
pescador con caña había oficiado de παράδειγμα al momento de ocupar-
se del sofista, éste parece cumplir una función análoga, preparando el 
terreno para el tratamiento del no-ser, verdadero objeto de la dialéctica 
filosófica del Extranjero. Entonces, cabría preguntarse dos cuestiones. 
Por un lado, si la interpretación platónica de la sofística se encuentra, en 
este caso, al servicio de la definición del filósofo y si, por ende, habría 
que complementarla con aquella que se brinda en otros diálogos donde 
Platón le da la palabra a los propios sofistas en sus contiendas verbales 
con Sócrates. Por otro, si a pesar de las expectativas despertadas res-
pecto de la escritura de un diálogo titulado Filósofo,57 esta figura no se 
manifiesta ya, de forma cabal, a través de la performance del Extranjero 
y si, en este sentido, el diálogo Filósofo no es ya el diálogo Sofista.

56 Recordemos que el libro X del diálogo cierra la discusión abierta en el segundo 
y, por medio del mito de Er, Sócrates termina de presentar las recompensas ofrecidas al 
hombre justo, en este caso, en su vida después de muerto. Al respecto, véase Halliwell 
2007. 

57 Véase Sph., 253e y Plt., 257a1-c2, 258b2-3.



40	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

BIBLIOGRAFÍA

Ediciones, traducciones y comentarios

Antifonte, Antiphon the Athenian. Oratory, Law, and Justice in the Age of the So­
phists, edición de M. Gagarin, Austin, University of Texas Press, 2002.

—,	 Antiphon the Sophist: The Fragments, edición de G. J. Pendrick, Cambridge, 
cup, 2002.

Aristóteles, Política, introducción, traducción y notas de M. I. Santa Cruz y M. I. 
Crespo, Buenos Aires, Losada, 2005.

Esquilo, Los siete contra Tebas, traducción y notas de B. Perea Morales, Madrid, 
Gredos, 1996.

Heródoto, Historia, traducción y notas de C. Schrader, Madrid, Gredos, volumen I: 
Libros I-II, 1992.

Homero, Odisea, edición de J. L. Calvo, Madrid, Cátedra, 1987.
Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, traducción y notas de J. Zaragoza, Madrid, 

Gredos, 1993.
Platón, La Repubblica, traduzione e commento a cura di M. Vegetti, Napoli, Bi-

bliopolis, vol. II, libri II e III, 1998.
—,	 Le Sophiste en Platon: Oeuvres Complètes, édité et traduit par A. Diès, Paris, 

Les Belles Lettres, t. VIII, 3, 1925.
—,	 Opera, recognovit brevique adnotatione critica instruxit Ioannes Burnet, Ox-

ford, Clarendon Press, 5 vols., 1900-1907, y Duke, E. A. et alia, vol. I, 1995.
—,	 Político, introducción, traducción y notas de M. Santa Cruz, Madrid, Gredos, 

vol. V, 1988.
—,	 Plato’s Theory of Knowledge, edited by F. M. Conford, London, Routledge & 

Kegan Paul, 1935.
—,	 Rempublicam, edited by S. Slings, Oxford, Oxford University Press, 2003.
—,	 República, introducción, traducción y notas de C. Eggers Lan, Madrid, Gredos, 

vol. IV, 1986.
—,	 República, traducción directa del griego de A. Camarero, Buenos Aires, Eude-

ba, 1998.
—,	 Sofista, introducción, traducción y notas de N. L. Cordero, Madrid, Gredos, 

vol. V, 1988.
—,	 Teeteto, introducción, traducción y notas de M. Boeri, Buenos Aires, Losada, 

2006.
—,	 The Being of the Beautiful. Plato’s Theaetetus, Sophist, And Statesman, trans-

lated and with commentary by Seth Benardete, Chicago, The University of 
Chicago Press, 1984.

—,	 The Republic, translated by T. Griffith, Cambridge, cup, 2000.
—,	 The Republic of Plato, edited by J. Adam, Cambridge, cup, 1902.
Presocráticos, Fragmentos II, introducción, traducción y notas de R. Cornavaca,  

Buenos Aires, Losada, 2009.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 41

Sofistas, Testimonios y fragmentos, introducción, traducción y notas de A. Melero 
Bellido, Madrid, Gredos, 1996.

—,	 Testimonios y fragmentos, traducción, introducción y notas de A. Piqué Angor-
dans, Barcelona, Brugera, 1985.

Instrumenta Studiorum

Chantraine, P., Dictionnaire Étymologique de la langue grecque, Paris, Klinck-
sieck, 1968.

Liddell, H. & J. Scott, Greek English Lexicon, 9a ed., Oxford, Clarendon Press, 
1996.

Estudios

Annas, J., An Introduction to Plato’s Republic, Oxford, oup, 1981.
Arieti, J. A., Interpreting Plato: The Dialogues as Drama, Savage, Md., Rowman 

and Littlefield Publishers, 1991.
Atienza, A., “Las apariencias engañan: cambio y metamorfosis en la Odisea”, 

Circe, 13, 2009, pp. 51-64.
Barnes, J., The Presocratic Philosophers, New York, Routledge & Kegan Paul 

Ltd, 1982.
Blondell, R., The Play of Character in Plato’s Dialogues, Cambridge, cup, 2002.
Cairns, D., Aidōs. The Psychology and Ethics of Honour and Shame in Ancient 

Greek Literature, Oxford, Clarendon Press, 1993.
Calabi, F., “Gige”, en M. Vegetti (ed.), Platone. La Repubblica, vol. II, Napoli, 

Bibliopolis, 1998, pp. 173-188.
Casertano, G., Il nome della cosa. Linguaggio e realtà negli ultimi dialoghi di 

Platone, Napoli, Loffredo Editore, 1996.
Cordero, N., “El Extranjero de Elea, ‘compañero’ de los parmenídeos… desde 

1561”, en G. Cornelli (ed.), Plato’s Styles and Characters, Brasilia, Archai 
unesco Chair, 2012, pp. 125-138.

Craig, L., The War Lover. A Study of Plato’s Republic, Toronto, University of To-
ronto Press, 1994.

De Luise, F. y G. Farinetti, “L’infelicità del guisto e la crisi del socratismo plato-
nico”, en M. Vegetti (ed.), Platone. La Repubblica, vol. II, Napoli, Bibliopolis, 
1998, pp. 189-220.

Dixsaut, M., “Images du Philosophe”, Kleos, 4, 2000, pp. 191-248.
Gagarin, M., “The Truth of Antiphon’s Truth”, en A. Preus (ed.), Essays in Ancient 

Greek Philosophy VI. Before Plato, New York, State University of New York 
Press, 2001, pp. 171-186.

Guthrie, W., A History of Greek Philosophy, volume III: The Fifth Century Enlighten­
ment, Cambridge, cup, 1969 (citamos según la trad. esp. de J. Rodríguez Feo,  
Historia de la filosofía griega III. Siglo v. Ilustración, Madrid, Gredos, 1994).



42	 álvarez / las figuras del justo y del injusto en república ii

Halliwell, S., “The Life-and-Death Journey of the Soul: Interpreting the Myth of 
Er”, en G. Ferrari (ed.), The Cambridge Companion to Plato’s Republic, New 
York, cup, 2007, pp. 445-473.

Kahn, C., “The Origins of Social Contract Theory”, en G. Kerferd (ed.), The So­
phists and Their Legacy, Hermes, Wiesbaden, 1981, pp. 92-108.

—,	 Plato and the Socratic Dialogue: The Philosophical Use of a Literary Form, 
Cambridge, cup, 1996 (citamos según la trad. esp. de A. García Mayo, Platón 
y el diálogo socrático. El uso filosófico de una forma literaria, Madrid, Escolar y 
Mayo, 2010).

Kerferd, G., “Plato’s Noble Art of Sophistry (Sophist, 226a-231b)”, The Classical 
Quarterly, New Series, 4, 1/2, 1954, pp. 84-90.

—,	 The Sophistic Movement, Cambridge, cup, 1981.
Konstan, D., “Socrates in Aristophanes’ Clouds”, en D. Morrison (ed.), The Cam­

bridge Companion to Socrates, New York, cup, 2011, pp. 75-90. 
Laird, A., “Ringing the Changes on Gyges: Philosophy and the Formation of 

Fiction in Plato’s Republic”, The Journal of Hellenic Studies, 121, 2001, 
pp. 12-29.

Lake, P., Plato’s Homeric Dialogue: Homeric Quotation, Paraphrase, and Allusion 
in the Republic, New York, umi, 2011.

Li Carrillo, V., “Las definiciones del Sofista”, Episteme, 1261, 1959-1960, 
pp. 83-184.

Maiatsky, M., Platon, penseur du visuel, Paris, L’Harmattan, 2005.
Marcos de Pinotti, G., “Discurso y no ser en Platón (Sofista, 260a-263d)”, Synthe­

sis, 4, 1997, pp. 61-83.
Moulton, C., “Antiphon the Sophist, On Truth”, t.a.p.a., 103, 1972, pp. 329-366.
Nehamas, A., The Art of Living: Socratic Reflections from Plato to Foucault, 

Berkeley, University of California Press, 1998.
Nussbaum, M., The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in Greek Tragedy and 

Philosophy, Cambridge, cup, 1986.
Palumbo, L., Il non essere e l’aparenza. Sul Sofista di Platone, Napoli, Loffredo 

Editore, 1994.
Philip, J., “Mimesis in the Sophistês of Plato”, t.a.p.a., 92, 1961, pp. 435-468.
Rickless, S. “Plato’s Definition(s) of Sophistry”, Ancient Philosophy, 30, 2, 2010, 

289-298.
Rodríguez Adrados, F., La democracia ateniense, Madrid, Alianza Editorial, 1975.
Sayre, K. M., Metaphysics and Method in Plato’s Statesman, Cambridge, cup, 

2006.
Scodel, H., Diaeresis and Myth in Plato’s Statesman, Göttingen, Vandenhoeck und 

Ruprecht, 1987.
Shields, C., “Plato’s Challenge: the Case against Justice in Republic II”, en G. 

Santas (ed.), The Blackwell Guide to Plato’s Republic, Blackwell Publishing, 
2006, pp. 63-83.

Solana Dueso, J., El camino del ágora: filosofía política de Protágoras de Abde­
ra, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000.



nova tellvs, 32◆1, 2014, pp. 9-43	 43

Tarrant, D., “Plato as Dramatist”, The Journal of Hellenic Studies, 75, 1955, pp. 
82-89.

Trevaskis, J., “The Sophistry of Noble Linage”, Phronesis, 1, 1955, pp. 36-49.
—,	 “Division and its Relation to Dialectic and Ontology in Plato”, Phronesis, 12, 

1967, pp. 118-129.
Vegetti, M., “Glaucone”, en M. Vegetti (ed.), Platone. La Repubblica, vol. II, Na-

poli, Bibliopolis, 1998, pp. 151-172.
Vlastos, G., Socrates: Ironist and Moral Philosopher, Ithaca, Cornell University 

Press, 1991.
Weiss, R., “Wise Guys and Smart Alecks in Republic 1 and 2”, en G. R. F. Ferrari, 

The Cambridge Companion to Plato’s Republic, Cambridge, cup, 2007, pp. 
90-115.




