Poverta e vita. Mendicita e filosofia nel mondo greco
Poverty and Life. Beggary and Philosophy in the Greek World

Cristiana CASERTA
Universita degli Studi di Palermo
cristiana.caserta@tin.it

RiassunTo: Nel v-1v secolo a. C., 1a lingua e la cultura greca collocano, come
si evince dal Pluto di Aristofane, la poverta in una posizione mediana fra
ricchezza e mendicita. Essa si distingue dai due estremi della scala soltanto
da un punto di vista quantitativo e costituisce un utile incentivo alla vita as-
sociata e al progresso delle fechnai. Nei discorsi tucididei di Pericle, I'idea ¢
espressa con chiarezza: le technai, da esercitare con moderazione e in vista
del bene comune, concorrono a fare uscire il cittadino ateniese dalla poverta
e dall’oscurita sociale, promuovendone la partecipazione politica, in un’ottica
di reciprocita orizzontale. L’eccezione pill vistosa a questo paradigma che
mette in relazione poverta ed esercizio delle fechnai ¢ costituito da Socrate:
egli —nella rappresentazione di Platone— svincola I’esercizio delle technai
da qualsiasi prospettiva di arricchimento, e revoca in dubbio il valore para-
digmatico della reciprocita orizzontale delle transazioni finanziarie, in favore
di uno sbilanciamento oblativo, della presa in carico totale dell’altro e della
sua salvezza da parte del filosofo. Le radici dell’idea socratica di poverta, che
sara ripresa dai Cinici, rimandano all’idea arcaica di ptocheia, “mendicita’:
nei poemi omerici, quella del mendico pare una un’esperienza permanente,
codificata da canoni di comportamento e segni identitari. In modo analogo, So-
crate presenta la sua personale poverta come parte della propria identita e testi-
monianza di una vita interamente trascorsa nel servizio al dio di Delfi e dedita
alla philosophia. Da Socrate in poi, il tema della vita filosofica & strettamente
congiunto a quello della poverta, come mostra la singolare coincidenza fra
la raffigurazione artistica dell’atto del pensare e I’iconografia del “povero”.

ABSTRACT: In the 5th and 4th centuries B. C., in Greek language and culture,
poverty —like it appears in Aristophanes’ Pluto— occupies a middle position
between wealth and beggary. It was distinguishable from the two extremes
of the scale only from a quantitative point of view, and it was considered
as a useful stimulus for social life and advancement of fechnai. In Periclean
speeches by Thucydides, this idea is clearly expressed: technai, which must
be exercised with restraint and only in view of the common good, helps to
bring out the Athenian citizen from poverty and social darkness, promoting
political participation in a perspective of horizontal reciprocity. The most
obvious exception to this paradigm —Ilinking poverty with the pursuit of
technai— is that of Socrates: in the Platonic representation, this philosopher
unbinds the exercise of technai from the pursue of wealth and questions the
paradigmatic value of horizontal reciprocity, peculiar in financial transac-
tions, in favour of an unbalanced self-giving attitude, a total care for others

69 NOVA TELLVS, 31-1, 2013



70 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

and their salvation on the part of the philosopher. The roots of the Socratic
idea of poverty, to be taken Cynics, are found on the archaic idea of ptocheia,
“begging”. In Homer, the beggar experience seems to be permanent and encod-
ed by canons of behavior and signs of identity. Similarly, Socrates presents
his own personal poverty as part of his identity and as the testimony of a life
entirely spent in the service of the god of Delphi and devoted to philosophia.
From Socrates onwards, the topic of philosophical life is closely linked to
poverty, as shown by the singular coincidence between the artistic represen-
tation of the act of thinking and the iconography of the “poor”.

PAROLE CHIAVE: mendicita, poverta, debito, technai, filosofia, vita quotidiana, lavoro.

KEYWORDS: begging, poverty, debt, fechnai, philosophy, daily life, work.
RECIBIDO: 18 de junio de 2013 ¢ ACEPTADO: 18 de septiembre de 2013.

Lo spettro della poverta (e le sue virti)

Dovremo adattarci ad avere meno risorse. Meno soldi in tasca. Essere pill poveri.
Ecco la parola maledetta: poverta. Ma dovremo farci I’abitudine. Se il mondo
occidentale andra piu piano, anche noi tutti dovremo rallentare. Proviamoci
con un po’ di storia alle spalle, con un po’ di intelligenza, di umanita davanti.
[...] La scelta ¢ tra essere poveri nella consapevolezza della propria condizio-
ne storica e antropologica, da un lato, e dall’altro essere poveri nell’assoluta
inconsapevolezza di cid che ¢ avvenuto, nella sorpresa dell’indicibile, e quindi
soggetti a tutte le frustrazioni possibili. Occorre accingerci a costruire una cul-
tura, forse non della poverta, bensi della minore ricchezza.!

Con queste parole, qualche tempo fa, Edmondo Berselli concludeva
un denso saggio sull’economia giusta.

“Poverta” ¢ parola maledetta, fantasma che aleggia. Nella “seconda
Eta dell’Argento”,? la nostra, la poverta & relitto che sgomenta.

Effetto non dissimile doveva provocare il suo ingresso in scena, a
meta spettacolo, sugli spettatori ateniesi del Pluto di Aristofane, nel 388
a. C.2 Livida, lo sguardo tragico e folle, Penia, la poverta personificata,
¢ “I’essere piu spaventoso che c’¢ al mondo”. I suoi doni, dice il prota-
gonista della commedia, sono:

! Berselli 2010, pp. 98-99. 1l tema dell’impoverimento catalizza molte delle attuali
riflessioni in tema di economia: vd. Latouche 2010.

2 La definizione e il concetto sono di Sloterdijk 2010, pp. 518-522.

3 “Una favola sulla ricchezza”: cosi Canfora 2001, p. 247 definisce 1’ultima comme-
dia presentata da Aristofane col proprio nome, nel 338.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 71

[...] bambini affamati, vecchie vocianti. Eserciti di pidocchi, zanzare, pulci,
che ci ronzano attorno alla testa e ci svegliano dicendo: “Alzati, vai a far la
fame!”. E invece di un mantello, uno straccio; invece di un letto, un giaciglio
di giunchi pieno di cimici che ti tengono sveglio; invece di un tappeto, una
stuoia marcita; invece di un cuscino un sasso sotto la testa. Mangiare non
pane, ma gambi di malva; non focacce, ma foglie di ravanello. Per sedile, un
otre sfondato, per madia la doga di una botte scassata.*

Un quadro di privazioni e di miseria che acquisisce maggiore preg-
nanza se si pensa che una prima redazione, perduta, della commedia ri-
saliva al 408 a. C.: un momento di grande rischio per I’impero di Atene,
minacciato dall’alleanza fra Ciro il giovane e lo spartano Lisandro, ma
che toccava comunque, nel suo realismo comico, una corda sempre do-
lente, in un territorio cronicamente esposto al rischio della sussistenza.’

Molto interessante la battuta successiva, in cui Penia si dissocia da
quel quadro terrificante:

Non hai descritto la mia vita, ma quella dei mendicanti [...]. Non ¢ questo
il mio modo di vivere, grazie a Dio, e neanche lo sara mai. La mendicita ¢
vivere senza niente; il povero vive risparmiando e lavorando, senza il super-
fluo, ma non gli manca il necessario.®

Non ¢ affatto sofistica la distinzione fra wrwyod Piog, la vita del men-
dico, e mévnrog Cijv, la vita del povero: mrwyeto ¢ la mendicita (I’etimo-
logia si collega a mToow, ‘spavento’ o intransitivamente ‘mi spavento’,
mtoa, ‘terrore’, dalla radice ind. e. “per); mevio & invece la poverta, il
bisogno (da mévopar, ‘mi affatico’, ‘mi affaccendo’, dalla radice ind.e.
*pen, che comporta ‘tensione’): anche nella lingua latina, come risulta
da uno spoglio del Thesaurus e degli altri lessici, paupertas comporta
uno stile di vita austero e parco, al limite della sussistenza, mentre ege-
stas & deprivazione totale.’

4 Ar. Pl. 536-546, la traduzione & di Paduano 1988.

3> Sul mutamento della struttura economica dell’Attica alla fine della guerra del Pe-
loponneso e sul conseguente pauperismo nel 1v secolo vd. Musti 1992, pp. 584-585 e
1981, 131.

6 Ar. Pl. 548-554.

7 TLG, s. v. € TLL, s. v. In generale sul tema, vd. Desmond 2006; Atkins & Osborne
2006; Allen, Neil & Mayer 2009.



72 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

La poverta (non la mendicita) ¢ incredibilmente difesa da Penia in un
agone comico abbastanza anomalo da cui essa esce vincitrice a spese
del protagonista Cremilo.® Costui era un contadino onesto e povero, che
si era proposto —all’inizio della commedia— di ridare la vista al dio
cieco della ricchezza, Pluto, ‘ridistribuendolo’ secondo criteri morali.’
Allo scopo, il vecchio dio ¢ condotto nel santuario di Asclepio, dove,
fra ciarlatanerie varie, i malati vengono curati nel sonno e dove egli in
effetti prodigiosamente guarisce. Tutti adesso sono felici e benestanti,
ma anche (tema caro ad Aristofane) dimentichi degli dei. Una frettolosa
pacificazione mette rimedio alla situazione e, a sancirla, il dio viene in-
fine portato in corteo al tempio di Atena. Prima della guarigione del dio,
adirata per essere stata ingiustamente messa da parte, irrompe tuttavia in
scena Penia a sostenere le sue ragioni in un confronto dialettico. Nell’a-
gone, dunque, essa presenta la condizione del povero come il principio
generativo delle attivita umane, un formidabile motore della divisione
del lavoro e la base di ogni economia: se mancasse la poverta, nessuno
farebbe piul nessun lavoro, eserciterebbe alcun mestiere.

L’idea ¢ drammaturgicamente perdente: infatti, la realizzazione del
progetto di ridare la vista a Pluto non ne tiene alcun conto e 1’agone si
conclude con una generica promessa di Penia di ritornare fra gli uma-
ni; ma essa ¢ argomentativamente, cio¢ razionalmente, vincente. Cio ¢
confermato da molti indizi testuali, gia sottolineati dagli studiosi: la ‘posi-
zione’ vantaggiosa di Penia nell’agone, che parla per seconda; la fonda-
tezza delle sue obiezioni, che regolarmente non vengono ‘saturate’ dalle
risposte dell’avversario e quindi sono sviluppate in ulteriori repliche;
I’esplicito riconoscimento di inconfutabilita da parte dell’avversario; la
formula ‘concessiva’ delle domande che le sono rivolte (“ammesso e
non concesso che”), I’insulto e la mera aggressione verbale di cui ¢ in-
fine oggetto, significanti la resa logica dell’avversario e culminanti nella

8 Paduano 1988, pp. 17-20. Sulla struttura dell’agone aristofaneo, Gelzer 1960.

° Pluto, il dio della ricchezza, in Hes. Th. 969-974 ¢ il figlio di Demetra e di Iasio:
“Benevolo [...] con chiunque incontri per caso o con chi si imbatta in lui: lo rende ricco
e lo adorna di abbondante opulenza”. L immagine del dio, che si reca tra i mortali, di
casa in casa, per dispensare beni e prosperita ¢ riproposta nell’lnno a Demetra, 486-
489. La cecita di Pluto, che ha probabilmente le sue radici nella religiosita popolare, ¢
presente in Hippon., fr. 44 Degani, con scopi parodistici: la divinita cieca ¢ incapace di
raggiungere la casa del poeta per portargli il sospirato benessere, e nella Silloge teogni-
dea, Thgn. 523-526.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 73

battuta finale: Ov ydo meloelg, ovd’ fjv metong, “non mi persuadi neanche
se mi persuadi”.'

Tale vittoria, in realtd, non fa che riconoscere i pregi argomentativi di
un’idea molto comune, per non dire pervasiva, in molta parte del dibat-
tito culturale ateniese del v secolo a. C. L’idea, cioe, del ‘giusto mezzo’,
in base alla quale il criterio comune di giudizio consiste nello scartare gli
estremi di un comportamento o un valore, per attestarsi al centro di es-
so.!! In questa prospettiva, la mossa semplice e vincente di Penia consi-
ste nel riconfigurare il campo argomentativo, guadagnando la posizione
centrale e scalzando verso 1’estremo negativo, al proprio posto, wtwygic,
la mendicita. Penia e Pluto, raffigurati poeticamente come altrettante
divinita, o ipostasi, che presiedono ai destini degli uomini, fronteggian-
dosi drammaturgicamente si spartiscono in modo logicamente perfetto
il campo dell’azione umana; in realta descrivono fenomeni non discreti,
che pur potendo assumere una intera gamma di valori, restano un con-
tinuum, che ¢ possibile percorrere da un estremo di massima negativita
ad uno di massima positivita. In tale bi-polarizzazione, I’azione umana
puo esperire entrambi i versanti, sperando di aver parte del secondo —la
ricchezza— pur sapendo che potra incappare anche nel primo.'? Ecco
dunque che ¢ sufficiente spostare I’asticella della negativita pil in basso,
verso la mendicita, per far apparire accettabile e in fondo desiderabile la
poverta, in quanto sintesi ‘mediana’ fra i due nuovi estremi: ricchezza
e poverta-mendicita. Punto di equilibrio sul quale attestarsi e dal quale
tendere all’una, temendo 1’altra.'?

Si tratta di un’idea molto ‘politica’, integrata, della poverta (e della
ricchezza), che riproduce, ma al contempo espone al dubbio comico, un
modello comune e ‘naturale’ che mette in sequenza il bisogno/mendicita

10°Ar. PI. 600:Vd. Paduano 1988, pp. 18-19. Sugli insulti finali, Saetta Cottone 2005.

' La bibliografia su questo tema & molto ampia: mi limito a segnalare, perché pil
vicino alla prospettiva qui adottata, Gilli 1988. Mi permetto di rimandare anche a Ca-
serta 2009.

12 Gilli 1988, pp. 203-209.

13 E possibile che vi sia un’eco della teoria democritea della necessita, quale stimolo
per indurre gli uomini al miglioramento: vd. fr. 284: “Se non avrai desiderio del molto,
il poco ti sembrera molto: il desiderio moderato, infatti, da alla poverta la medesima for-
za della ricchezza” e fr. 283 D.-K.: “Poverta e ricchezza sono nomi che indicano il biso-
gno e la sazieta: ricco non ¢ chi ha bisogno, né povero ¢ chi non ha bisogno di nulla”.



74 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

e la povertd/technai.'* La poverta & quel rimedio, veicolatore di stimoli e
di incentivi all’esercizio di una fechne, che consente di superare ed esor-
cizzare tanto la mendicita quanto 1’eccesso di ricchezza.

Vediamo in dettaglio. Nel suo primo intervento, Penia si esprime cosi:

Vecchi creduloni, che vi fate cosi facilmente allontanare dalla salute, com-
pagni di chiacchiere e di sciocchezze, non sarebbe affatto utile per voi, se
avvenisse cio che desiderate. Se Pluto riacquistasse la vista e si distribuisse
ugualmente fra tutti, gli uomini non eserciterebbero pitt né arti né mestieri
(obte téyvnv [...] 00T’ av codpiav). Nessuno farebbe piu il fabbro, il carpen-
tiere, il sarto, il tornitore, il calzolaio, il muratore, il lavandaio, il conciato-
re. Nessuno lavorerebbe piu la terra con |’aratro, né raccoglierebbe i frutti
di Demetra, quando fosse possibile vivere oziosamente, infischiandosene di
tutto.!3

I lavori —dice Penia— esistono per soddisfare i bisogni personali e
comunitari, come risposta alla mendicita.

Nel progetto di Cremilo, la strada verso la ricchezza non passava né
dalla poverta né dalle rechnai.'® Nel mondo alla rovescia della comme-
dia non ce n’¢ alcun bisogno. L’opzione espressa da Penia ¢ invece che
sia distribuita ugualmente non la ricchezza ma la poverta. Sugli uomini
‘ugualmente ricchi’ incombe infatti la minaccia della dis-integrazione:

1411 campo semantico coperto da téyvn & molto pitt ampio rispetto a quello coperto
dal moderno ‘lavoro’, sia manuale che non: vd. Gilli 1988, pp. 5-9 e n. 6; 14 e n. 9 Non
¢ il caso di addentrarsi nella problematica lessicale e definitoria sul ‘lavoro’, antico e
moderno: si segnala Meiskins Wood 1996.

15 Ar. PI. 507-516.

16 L’idea comica da cui il progetto comico di Cremilo prende avvio & un errore
nella distribuzione della ricchezza, viziata dal difetto di vista del dio. L’auspicata (re)
distribuzione ¢ dunque affine alle tante ‘distribuzioni delle origini’ che appaiono in
Esiodo, nelle scritture e riscritture del mito di Prometeo, nella favola. Si tratta, in tutti
questi casi, di mostrare il contrasto fra i principi egualitari che dovrebbero ispirare ogni
vicenda distributiva e la disuguaglianza reale, frutto dell’errata erogazione originaria
di un qualche bene. A fronte di una spartizione sbagliata, una nuova distribuzione
deve ristabilire 1’uguaglianza, assegnando a ciascun partecipante una ‘porzione uguale’.
Molte favole esopiche segnalano I’emergenza dello stesso problema: & di solito Ermes
a occuparsi di queste redistribuzioni, ma talora lo stesso Zeus interviene personalmente a
colmare precedenti errori distributivi e dimenticanze: Aesop. 112 (Ermes e i technitai);
119 (Zeus e il pudore); 121 (Zeus e gli uomini). Sul problema dell’uguaglianza e della
spartizione, vd. Grimaudo 1998.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 75

ognuno sara costretto a fare interamente da sé il lavoro che di norma ¢
diviso fra i membri della societa in una sorta di autarchia originaria.

E invece attraverso la distribuzione egualitaria di Penia che pud cos-
tituirsi la societa: essa porta con sé un bagaglio di relazionalita e dina-
micita che Pluto non possiede.!” Ma neppure mrwyeic. Penia € le technai
occupano il centro, il desiderato giusto mezzo, in virtu del loro grado di
relazionalita e di comprimibilita: sono valori medi, perché suscettibili di
essere compressi fino alla misura richiesta, né troppo né troppo poco.
Penia governa infatti la sfera del vendere e del comprare, attivita che
comportano la compartecipazione di un produttore e di un destinatario in
grado di misurarsi reciprocamente: 1’artigiano aristofanesco, terrorizzato
dalla mendicita, non ha nulla in comune con il suo predecessore solo-
niano, il solitario “esperto delle arti di Atena e di Efesto” incapace di
orientare al successo la sua arte o di prevederne 1’insuccesso; egli invece
fatica e mette a rischio la sua vita quel tanto che ¢ necessario a riceve-
re un compenso in denaro. Penia ¢ davvero adatta ad essere materia di
distribuzione ugualitaria in quanto intrinsecamente orientata alla misura:
I’eccesso di soldi produce, come accade a chi si arricchisce a spese pub-
bliche, immediatamente disonesta e riprovazione societaria —lo stesso
Cremilo deve ammetterlo—'® la poverta & invece stimolo alla virtli: “con
me sta la moderazione, con Pluto ’eccesso”.*?

Questo paradigma, agli inizi del 1v secolo, sembra largamente conso-
lidato. Ma, e I’ombra della sua in-salienza drammaturgica lo dimostra,
la sequenza che assume a fondamento ¢ tutt’altro che ‘naturale’ ed anzi
ha proprio il carattere artificiale di paradigma. Il legame mendicita-
bisogno — technai non sempre ¢ stato concepito come saldo e indiscu-
tibile ed anzi tale legame ¢ per molti versi una risposta ad un problema:
perché esistono le fechnai? Alcune delle quali appaiono anzi inutili o
comunque non producono ricchezza materiale. Tutt’altro che naturale

17 Si potrebbe anche pensare ad una parodia della distribuzione di ‘giustizia’ e ‘ri-
spetto’ nel Protagora di Platone, se la cronologia di questo dialogo fosse meno incerta.
Esso ¢ collocato in genere fra i dialoghi del I gruppo stilistico e la sua stesura ¢ rite-
nuta da Kahn 2008, pp. 55-65, coeva alla fondazione e all’organizzazione della ricerca
nell’Accademia, fra la meta e gli ultimi anni Ottanta, nel qual caso, evidentemente, si
dovrebbe ipotizzare un influsso opposto. Reciproci influssi fra i dialoghi platonici co-
siddetti ‘giovanili’ e la produzione tarda di Aristofane sono comunque plausibili.

18 Ar. Pl. 567-574.
19 Ar. Pl. 563-564.



76 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

¢ anche la collocazione di mendicita e poverta su una medesima linea di
cui esse individuerebbero gradi di intensita differente. Le attitudini, lo stile
di vita, I"autopresentazione del mendico e del povero sono tutt’altro che
analoghi. In altri termini, ¢ ben possibile che prima di far parte di un unico
quadro, insieme con Pluto, poverta e mendicita fossero entita assolutamen-
te separate e diversamente connotate.

Aristofane/Penia propone la sequenza bisogni — technai, mostrando
I’implausibilita del suo opposto: senza bisogni, cio¢ quando tutti i bisog-
ni siano stati soddisfatti, non ci sono technai. Una quantita “giusta” di
bisogno ¢ indispensabile alla societa (ma superflua nel mondo comico-
onirico, in cui ¢ meglio essere tutti ricchi). Ma ¢ significativo che la
mancanza di bisogno sia pertinente non soltanto al mondo in cui si ¢ tutti
ricchi, ma anche a quello dominato dalla mendicita.

Pericle e la vita quotidiana

L’idea che la poverta sia un motore di attivita, in senso lato ‘trasforma-
tive’, finalizzate alla soddisfazione di bisogni non ¢ tuttavia invenzione
di Aristofane. Essa ¢ anzi ben attestata nella seconda meta del V secolo,
a partire da Pericle.

Fra le peculiarita della way of life ateniese, secondo il Pericle tucidi-
deo dell’ Epitafio, c’¢ la natura composita e processuale della valutazione
della persona. Come nel rating che le moderne agenzie infliggono ai
soggetti economici di tutto il mondo, nella valutazione di un cittadino
ateniese cio che conta non ¢ la condizione di partenza, quanto la pros-
pettiva di miglioramento, di riconoscimento, di affermazione sociale. Il
cittadino,

[...] in base alla valutazione (xota TNV A&lwotv), a seconda che consegua
credito in qualche attivita, non viene preferito in base alla ricchezza piu
che in base alla sua qualita, né, d’altro canto, viene impedito dall’oscurita
del suo ruolo sociale (GELpaTog), se & in grado di rendere qualche buon
servizio alla citta.?”

E, poco oltre, di sentore esiodeo:

20 Sull’interpretazione di questo aspetto del discorso di Pericle, vd. Musti 1999, pp.
99-102.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 77

Non ¢ vergogna ammettere di essere poveri, ¢ vergogna non fare nulla per
uscire dallo stato di poverta.?!

Pericle accetta e assolve la poverta dotata di un sostanziale requisito:
la provvisorieta. Se temporanea, la condizione di povero puo essere un
oscuro inciampo privato, da cui preferibilmente uscire e da trarre alla
luce della ribalta pubblica. Nello spazio aperto della polis, si ¢ apprezzati
per cio in cui ci si distingue, in un processo valutativo continuo. Per la
poverta-mendicita come condizione permanente, stabile, accettata —va
da sé— non c’¢ alcun posto possibile. E tuttavia significativo che nel
superamento della possibile poverta personale I’accento non cada —come
per Esiodo— sulla fatica, sulla sofferenza: il povero che cerca di supe-
rare la propria poverta ¢ chiamato tanto al lavoro quanto alla sua sos-
pensione. Il riposo festivo ¢ per lui un diritto personale, ma anche in un
certo senso un dovere civico, un’occasione per attivarsi in qualcosa, per
valutare ed essere valutato per le proprie qualita.

Anche con I'intelligenza abbiamo trovato moltissime occasioni di riposo alle
fatiche, usando farlo con gli agoni e con i sacrifici religiosi che si tengono
durante tutto 1’anno.?

E un’etica del lavoro in cui non & la fatica in sé a produrre la virtu,
ma anche la sua sospensione e la dedizione ad un fare e un produrre
culturali. Virth ¢ sia la ricchezza materiale dei liberi artigiani, sia la
ricchezza immateriale di un clima festoso e piacevole, di un’abitazione
gradevole, di una presenza attiva e consapevole.?? Occorre non sottova-
lutare 1’enfasi sulla capacita di condurre una vita spensierata, rilassata
e distesa, nella misura in cui essa testimonia I’imbrigliamento di un ec-
cesso —quello esiodeo della fatica e del ponos— che in quanto eccesso
¢ nemico di un sistema che vive di pesi e contrappesi, smussamenti e
incentivi.

Il linguaggio dell’epitafio, come ¢ stato notato, ¢ percorso dall’esalta-
zione della gioia, del godimento, del successo sociale, della realizzazione

2 Th. 2.40.1. Traduzione di Canfora 1996 (da testo greco di Jones-Powell con
modifiche).
22 Th. 2.38.1.

2 Vd. Musti 1999, cap. Il La democrazia nel privato.



78 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

fisica e psicologica che in qualche modo anticipa aspirazioni diffuse nel
mondo moderno (“un modo ‘moderno’ —secondo Musti— all’interno del
mondo antico di vedere le cose”)?* e dal rifiuto del modo di vita spar-
tano, incentrato su esercizi e allenamenti.?> Si tratta di una presa di posi-
zione esplicita, antiascetica e, per cosi dire, antisecessionista. Antiascetica,
perché rifiuta la strada in salita, I’etica della pazienza; antisecessionista,
perché cosi facendo esclude le scelte elitarie, le vie percorribili da po-
chi perché eccessivamente faticose, non alla portata dell’uomo comune,
e con esse anche “quell’intima soddisfazione della virtu che fa sentire ai
virtuosi di essere diversi dagli altri”.?® Un ideale antieroico, di valorizza-
zione del quotidiano durevole.

Il tempo del cittadino ateniese si misura sulla “giornata”, in cui, tolti
¢gli obblighi civili e militari —i quali vengono significativamente com-
pressi e attenuati— e compiuto il lavoro necessario ad aver corrisposta
una buona paga, resta una grande quantita di spazio personale in cui
vivere a modo proprio, senza che cid0 comporti cattiva fama o sanzione
collettiva.?’

Gli Ateniesi —sembra voler dire Pericle— non vivono evidentemente
nell’Eta dell’Oro, ma non possono pit nemmeno considerarsi citta-
dini dell’Eta del Ferro: nuovi standard di produzione e afflusso di merci,
di divisione del lavoro, di deregolamentazione e liberazione (dal sospetto,
dalle esigenze della difesa, dalla minaccia continua della guerra, dal di-
vieto) si sono sufficientemente stabilizzati da consentire il superamen-
to delle forme tradizionali di pessimismo. L’immaginario emancipatore
sovrasta e copre la realta penosa della vita dell’homo laborans. Risulta
ridimensionato, in tale quadro, il momento “duro” della produzione e
il punto di vista del produttore: le technai —volte al soddisfacimento
di bisogni sociali di alto contenuto intellettuale— sono considerate dal
punto di vista dei fruitori. Fruitori di beni provenienti da altri paesi e dal
proprio, di gare e riti, di arredi e spettacoli, di bellezza e di sapienza vi-

24 Musti 1999, p. 112.

25 Th. 2.39.1.

26 Musti 1999, p. 114. Sul concetto di ‘secessione’ come distinzione etica, vd. Sloter-
dijk, Devi cambiare... cit., p. 265 € ss.

27 La categoria del “giornaliero” & richiamata in Th. 2.37.2 e 38.1. Sulla differenza
fra il “quotidiano” e 1’“effimero” in relazione all’edonismo pericleo, vd. Musti 1999,
pp. 118-128.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 79

sibili e accessibili a tutti. Non vi ¢ spazio né per la techne praticata indi-
vidualmente in obbedienza ad un’esigenza interiore (che ancora Sofocle
conosceva), né per |’affaticarsi in vista del soddisfacimento di bisogni
puramente materiali. Al limite, il problema della pura e semplice sus-
sistenza ¢ subordinato al bisogno di istruirsi, dibattere, essere ricordati.

Penia non fa dunque che riprendere 1’idea periclea delle technai
come risposta al bisogno e alla poverta: esercitarle, con moderazione
e in un contesto di relazioni, serve a uscire dalla poverta e al contem-
po dall’oscurita sociale, riscattandosi. Diversamente, il mondo comico
di Cremilo privilegia la fruizione di beni piu “bassi” e con tendenza
all’eccesso e al paradosso; ma 1’orizzonte ¢ comune: chi produce il
benessere della polis ha diritto legittimo al godimento nelle sue forme
socializzate —feste, spettacoli, benessere privato— e al potere nella sua
forma “democratica”. Ovvio corollario ¢ 1I’inemendabilita di tutte le for-
me di ozio, parassitismo, fannulloneria, improduttivita. Cid puod apparire
ovvio e naturale, e tuttavia lo ¢ meno di quanto appaia. Eccezioni al
paradigma o resistenze ad esso, come la contestata vittoria di Penia nel
Pluto, lasciano intravedere la sua problematicita.

Eccezioni al paradigma: i dubbi di Socrate nella Repubblica

Riflessioni importanti per il nostro tema contiene il primo libro della Re-
pubblica di Platone.?® 11 libro si apre con Socrate che, su insistito invito
di Glaucone, si reca con costui a casa di Polemarco dove trova il padre di
lui, il ricco Cefalo, intento a compiere un sacrificio. Fra Socrate e Cefa-
lo si svolge dunque un breve e significativo dialogo, dai toni garbati e
affettuosi: i due parlano della vecchiaia, se essa sia 0 meno un momento
difficile dell’esistenza. Socrate chiede ad un certo punto se la serenita
con cui il suo interlocutore la sopporta cosi facilmente non sia, come
molti ritengono, frutto delle molte consolazioni che solo la ricchezza
puo offrire. Il discorso si sposta cosi sulla ricchezza di Cefalo e sulla
ricchezza in generale, o meglio sulla ricchezza come fine ultimo delle
technai. Dopo aver ricevuto da Cefalo I’ammissione che ciascuno ama

28 Non mi occupo, in questa sede, del pensiero platonico sulle technai, esposto nel
libro III della Repubblica e nelle Leggi, sia perché esso esula in gran parte dal problema
della poverta, sia perché concerne raffigurazioni di citta ideali, schemi normativi conno-
tati ideologicamente. Vd. su questi argomenti Cambiano 1971 e Gilli 1988, pp. 58-71.



80 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

solo il denaro che ha prodotto, come il poeta ama i propri componimenti
e il padre 1 propri figli (e cioe dopo aver escluso dal dibattito I’idea di
ricchezza come condizione fissa, immutabile e slegata dall’azione di un
soggetto), Socrate chiede quale sia il vantaggio di possedere la ricchezza
e Cefalo risponde che, fra 1 vantaggi, il maggiore ¢ il poter dire sempre
la verita, I’essere in grado di restituire i debiti, il morire senza la paura di
aver commesso ingiustizia. La ricchezza agevola e facilita la giustizia.?’
Su questi temi la discussione prende avvio e continua anche in assenza
di Cefalo, che lascia il posto a Polemarco. Si tratta ora di definire questa
‘giustizia’: le azioni menzionate da Cefalo —specialmente quella di res-
tituire il debito— avverte Socrate, possono essere compiute giustamente
o ingiustamente. A questa asserzione Socrate fa seguire un esempio, la
cui artificiosita ¢ tuttavia tale da gettare qualche ombra sul fatto che
la posta in gioco sia semplicemente quella di definire i vantaggi della
ricchezza. L’esempio ¢ questo: se un tale prende in consegna delle armi
da un amico sano di mente, nel caso in cui questi —perso il senno— ne
richieda la restituzione, restituirle sarebbe giusto o sbagliato? La risposta
corretta ovviamente ¢: sbagliato. Se ne pud concludere che restituire cio
che si & ricevuto in pegno non sia possibile definirlo ‘giustizia’?*°
L’idea del debito da restituire, del deposito da rendere ¢ interessante
per due motivi. Anzitutto essa, evocando la paura e 1’ansia del debito
non reso, riconferma I’idea aristofanea dell’arricchimento come proces-
so di superamento della poverta terrificante, della priorita del non essere
debitori; in secondo luogo, essa chiama in causa una tipologia di relazio-
ni —quelle finanziarie, in cui i contraenti si pongono in modo simmetri-
co— come modello delle relazioni umane improntate a giustizia.
Occorre ricollegare questo passo, ma forse tutto il primo libro della
Repubblica, al mito di Prometeo esposto da Protagora nel dialogo omo-
nimo e gia richiamato a proposito del Pluto. In quella discussione, il
sofista aveva dimostrato come la polis potesse sopravvivere a se stessa
soltanto improntando le relazioni fra i suoi membri ad aidimg e dinn dis-
tribuite egualitariamente. Per volere di Zeus, questa distribuzione —che
succedeva nel tempo ad una iniziale distribuzione diseguale operata da
Epimeteo e da Prometeo— fornendo gli uomini di una dotazione ugua-
le per tutti, li metteva finalmente in grado di stabilire quelle relazioni

2 PL. R. 328¢-331d.
30 PL. R. 331e-332a.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 81

orizzontali, di reciprocita e responsionalita che costituivano infine la
molMTixd] Téxvn, la “virtd politica™ 3!

La possibilita di restituire il debito o di rendere un deposito, relazione
orizzontale per eccellenza, puo avere allora valore paradigmatico di una
piu vasta gamma di relazioni di reciprocita; relazioni pienamente politi-
che e orientate alla salvezza della citta. Chi restituisce un debito ¢ come
colui a cui sono stati dati rispetto e giustizia in misura uguale. Le quali
erano appunto virtu tese alla relazionalita, e garantivano rapporti oriz-
zontali fra individui rispettosi e reciprocanti ’un 1’altro. La ricchezza di
Cefalo ¢ allora non dissimile da quella dotazione uguale fornita da Zeus
agli uomini lasciati sprovvisti da Prometeo: ¢ una ricchezza mobile e di-
namica (come la poverta di Penia), il segno del corretto inserimento nel
tessuto politico-economico della comunita. Il ricco ¢ uguale all’amico,
anch’esso ricco, a cui occorre restituire cio che ha prestato.

Ma, se le cose stanno cosi, e se dunque Cefalo e Protagora si trovano
dalla stessa parte di Zeus spartitore egualitario, cid implica che, nel caso
del sofista, risulta anche pienamente giustificata la sua pretesa di offrire
le proprie prestazioni professionali —ma Socrate dice: le proprie mer-
ci— ricevendo in cambio, in modo del tutto simmetrico, il compenso
dovuto. Come Cefalo, Protagora ¢ colui che vuole (ed ¢ in grado di) non
essere in debito né in credito, di andare sempre in pari con i suoi interlo-
cutori, cui rende né pilt né meno di cio essi hanno dato.*

Ed ecco dunque assumere pieno rilievo 1’obiezione, apparentemente
incongrua, di Socrate: e se il creditore o colui che ha dato in deposito
fosse nel frattempo mutato? In relazione, per esempio, al suo stato di sa-
lute mentale? E ci0 di cui avesse bisogno ora fosse diverso rispetto a cio
che ha in precedenza lasciato/depositato? Non sara inutile ricordare che,
a conclusione di quel dialogo, Socrate aveva detto di aver molto apprez-
zato Prometeo e di voler regolarsi come lui: cio significa attraverso dis-

3Pl Prot. 320c-322d. Anche sulla composizione della Repubblica non vi & alcuna
certezza: 1’appartenenza al gruppo stilistico II ne segnalerebbe la posteriorita rispetto al
Protagora. Kahn 2009, pp. 49-55. Da tempo ¢ stata formulata I’ipotesi che il libro I fos-
se in origine un dialogo a se stante, dall’ipotetico nome Trasimaco. L’idea, suggestiva,
pare oggi in declino: vd. infra, n. 41.

32 A confortare I’ipotesi che il dialogo fra Cefalo e Socrate conservi memoria di
quello fra Protagora e Socrate ¢ anche la presenza — virtuale, in citazione— in entrambi
di Simonide cui, in R. 331e, ¢ fatta risalire la massima di “restituire a ciascuno il suo”.



82 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

tribuzioni diseguali.*® Diseguali vuol dire anche, a mio avviso: sensibili
alla diacronia. Infatti, colui il quale reputa giusto rendere esattamente cio
che ha ricevuto non tiene conto delle nuove evidenze che ogni parteci-
pante immette nel processo relazionale e che la relazione stessa produce
nel tempo; evidenze che rendono ogni interlocuzione nuova rispetto a
cio che la precede.

La relazione fra parlanti mostra con chiarezza questa peculiarita. A
differenza di quanto accade fra il debitore e il prestatore, nella comuni-
cazione orale ogni parlante immette nella relazione una ‘merce’ il cui va-
lore non puo essere stabilito in anticipo. Nessuno degli interlocutori pud
sapere, prima che la comunicazione abbia luogo, se e come comprendera
I’altro, se e come riconoscera il significato che I’altro attribuisce alle pa-
role di cui si serve e anche che significato egli stesso attribuira alle pro-
prie parole, che potrebbero apparirgli in una luce del tutto nuova proprio
in virtd del suo relazionarsi all’altro (soprattutto se 1’altro & Socrate).>*
Un parlante potrebbe, dice forse Socrate, cambiare il suo modo di pen-
sare (il suo modo di collegare azioni e parole) durante un’interazione
dialogica o per esito di essa, e cido svuota di senso 1’idea di “restituire
cio ¢ stato dato in deposito”. Egli potrebbe aver chiesto qualcosa di cui
ha poi scoperto, nel corso della relazione, di non aver bisogno, o che
addirittura sarebbe nocivo per lui ricevere. L’immagine di sé proiettata
da un parlante all’inizio di una relazione comunicativa puo divergere
sensibilmente da quella finale e I’interlocutore, per interpretare davvero
il suo ruolo, dovrebbe sincronizzarsi ai possibili cambiamenti o meglio
contribuire a provocarli e a orientarli.

La reciprocita orizzontale delle transazioni finanziarie non puo essere
un modello per il problema della giustizia, la quale necessita di altri
riferimenti. Nelle relazioni comunicative, la contrattazione di significati
tende con tutta evidenza ad un fine che non ¢ quello del mero ‘pareggio
di bilancio’ fra interlocutori, ma che chiama in causa, invece, la ‘salute’
dei parlanti.

Dietro alla situazione —poco realistica— di colui che si trovasse a
dover restituire delle armi ad un legittimo proprietario momentaneamen-
te non pil in possesso delle proprie facolta mentali, cido che vediamo
¢ molto di piu. Anzitutto, vediamo, I’educatore/sofista (Protagora) che

3 Pl. Prot. 361d.
34 La Matina 2004.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 83

dispensa a pagamento le sue cognizioni, ignaro e insensibile allo stato
di salute del suo interlocutore/cliente e dunque senza sapere se le sue
‘merci’ effettivamente siano utili e o dannose per lui; egli ¢ —secondo
Socrate, ma non secondo la morale corrente— ingiusto.

Ma la posta in gioco ¢ probabilmente piu alta. Seguiamo 1’argomen-
tazione del primo libro della Repubblica. Socrate e Polemarco discutono
se la giustizia sia “dare a ciascuno cio che gli spetta”, quando, appro-
fittando di una interruzione, Trasimaco irrompe violentemente nel dia-
logo, contestando a Socrate di limitarsi a fare domande e dire pAvagia,
sciocchezze, senza esporre con chiarezza e precisione il suo pensiero.
Socrate, come gia era accaduto nel Protagora, ha una forte reazione
emotiva all’ingresso di Trasimaco: 1a si era trattato di un senso di smarri-
mento di sé provocato dal discorso lungo del sofista; qui ¢ una reazione
di paura e di sbigottimento: ¢Eemhéynv xai [...] Eépofoiunv.? 11 filosofo
comincia col contestare a Trasimaco proprio il carattere crono-insensi-
bile del suo (pseudo) dialogare. Sbarrando a Socrate la strada, con una
definizione preventiva di “sciocchezze” per le sue obiezioni future, e
quindi stabilendo in anticipo quali evidenze saranno accolte e quali no,
Trasimaco ostacola in realta il dialogo che dice di volere. Trasimaco alza
allora ulteriormente la posta e chiede a Socrate:

“E se io ti indicassi, oltre a tutte queste, un’altra risposta migliore riguardo
alla giustizia? Quale pena riterresti di meritare?”

“Soltanto quella che spetta a chi non sa, ossia di imparare da chi sa; e questa
¢ appunto la pena che io ritengo di meritare.”

“Sei carino!” disse. “Ma non basta che tu impari: devi anche pagare!”

“Si, quando avro soldi”

3 PL. R. 336d: “a sentire quelle sue parole io sbigottii, e provavo paura a guardarlo, e
forse avrei anche perso la voce se io non avessi guardato lui prima che lui potesse guar-
dare me”. Che guardare il lupo prima di essere guardato salvasse il malcapitato dalla
perdita della parola era credenza popolare. Guardare per primi significa evidentemente
guardare senza essere visti, dunque sottrarsi al faccia a faccia, prevenendone 1’instau-
rarsi. Cio che Socrate vuole affermare non ¢ tanto un primato dell’obliquita, quanto il
vantaggio di un effetto-sorpresa derivante dal dominare la posizione dell’avversario
senza avere preso una disposizione particolare (cio¢ senza dare presa all’altro, farsi ve-
dere). Su questo tipo di relazione, che mira a produrre differenza e dinamismo anziché
immobilismo e sterilita, vd. Jullien 2011, pp. 33-50 (che tuttavia non la rintraccia nel
comunicare socratico).



84 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

Imponendo all’interlocutore di “pagare pegno” (cio¢ in definitiva com-
prare) per una eventuale risposta migliore che potrebbe formulare du-
rante il dialogo, Trasimaco si dimostra un abile venditore, alla stregua
di Protagora®.

Terminato questo scambio di battute, all’insegna dell’aggressione e
dell’irrisione, Trasimaco comincia poi ad esporre la teoria secondo la
quale la giustizia ¢ 1’interesse del piu forte. L’interesse, 10 ovpupéQov ¢
il punto nodale della discussione.?” L’argomentazione viene smontata da
Socrate nel seguente modo: esiste 1’interesse del singolo in quanto tale
ed esiste un interesse che ¢ definito come ’interesse di colui che esercita
un’arte, una professione (téyvn): il medico, il matematico, il maestro di
grammatica, il demiurgo. Il governante ¢ appunto un demiurgo. Go-
vernanti, medici, timonieri non possono avere un interesse che non sia
I’interesse dell’arte (téyvn) che esercitano. E questo interesse ¢ dettato
a ciascuna techne dal proprio oggetto: il corpo per la medicina; i cavalli
per I’ippica:

Ogni arte controlla e domina I’oggetto a cui si applica [...]. Allora nessuna
scienza ricerca e prescrive I’interesse del piu forte, bensi quello del piu de-
bole e di chi & in posizione subordinata rispetto ad essa.’

Nonostante in un primo tempo Trasimaco sembri ammettere con rilut-
tanza la posizione di Socrate, egli finisce col ribadire poi il suo originario
convincimento: i governanti fanno soltanto il proprio interesse e i gover-

3 PI. R. 337d. Trasimaco, interlocutore pesante e arrogante, desidera in realtd 1’urto
frontale, il faccia a faccia distruttivo in cui, con lo sconfitto, vanno perse pure le sua
risorse (di cui invece il vincitore potrebbe avvantaggiarsi). Socrate si mostra stratega
migliore reagendo ‘di traverso’ al suo attacco frontale e anticipando 1’evoluzione del
corso delle cose, a monte della loro formulazione: infatti, a conclusione del libro dira
di essersi comportato come i ghiottoni che afferrano e assaggiano ogni piatto appena
servito, prima di aver gustato il piatto precedente. Dietro questa autocritica si legge tutta
la sfiducia di Platone, (ma non di Socrate!) verso una costruzione del discorso che non
produca una sintesi; mentre invece per Socrate i due approcci, ‘di fronte’ e ‘di traver-
so’ sono entrambi necessari ed entrambi si convertono I’uno nell’altro a seconda delle
situazioni: approcci frontali sono per esempio preferiti per contrapporsi al proteiforme
Tone, o allo sfuggente Protagora nei dialoghi omonimi. Sul tema mi permetto di rinviare
a Caserta 2012.

37 PL. R. 338c.
38 PL. R. 342c.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 85

nati non ne ricavano alcun vantaggio. Anche stavolta, sono le transazioni
finanziarie a costituire il modello, ma in modo diverso rispetto a quanto
si ricavava dal discorso di Cefalo: 1’ingiusto —dice Trasimaco— gua-
dagna piu del giusto (come pensava Cremilo). Non si tratta piu di volere
essere in pari rispetto al prestatore, ma di sopravanzare gli altri, di volere
di piu per sé.

La replica di Socrate affronta dunque stavolta il versante economico
della techne. Cosa fa in realta il pastore che porta al pascolo il suo gre-
gge senza tenere conto dell’interesse delle pecore, ma in vista di un gua-
dagno personale, ®omep yonuotiothv, come un “affarista”? Non sta in
realta esercitando la sua arte, bensi quella —altra, con diverso oggetto e
diversa funzione— del mercenario. Questa fechne, trasversale alle altre,
puo essere associata alle altre technai, ma non va confusa con esse. Cosi
chi riceve una paga, ricava un utile dal fatto di associare alla propria arte
la techne del mercenario, ma cosi facendo non arreca nessun vantaggio
alla propria arte, che potrebbe anche realizzare operando gratuitamente.
Lo stipendio non ¢ tratto dalla techne esercitata, ma dalla techne merce-
naria che ciascun technites associa alla propria:

[...] la medicina da la salute e I’arte del mercenario da lo stipendio, 1’arte
edilizia costruisce una casa e 1’arte del mercenario da lo stipendio; e cid vale
per le altre arti.®

Si produce cosi una dissociazione fra le fechnai e il loro esercizio, da un
lato, e la possibilita di arricchimento, dall’altro. Questa ¢ defalcata da cio
che ¢ proprio di ciascuna techne e conglobata in un’unica fechne a se stan-
te, definita come fechne del mercenario, woBwtuxn Téxvn o WobovTLXT
meramente aggiuntiva e inessenziale.

Esercitare un’arte o una techne e guadagnare uno stipendio sono per
Socrate cose irrelate fra loro: il paradigma pericleo-aristofanesco ne esce
disarticolato. Di piu, le technai di per sé potrebbero essere esercitate sen-
za alcun guadagno: il dnwovoyds ¢ utile anche dtav mooixa £Qyalntan
“quando lavora gratuitamente”.

Priva di contenuto morale, 1’arte di guadagnare uno stipendio resta
sostanzialmente impensata e impensabile per Socrate (almeno per il So-
crate di Platone; in Senofonte le cose vanno diversamente). Quando

3 PL. R. 346d.



86 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

Glaucone riprendera il discorso, ipotizzando una terza specie di beni, di
cui farebbero parte le professioni redditizie, utili per il guadagno e gli altri
vantaggi che se ne ricavano e non per se stesse, il Socrate che rispondera
proponendo 1’esame della giustizia nella citta ideale** sara palesemente di-
verso, per interessi e per stile argomentativo, dal Socrate del primo libro;
sia che ci0 rispecchi una differenza fra 1’epoca di stesura del primo
libro e quella del resto dell’opera, sia che cio derivi da una evoluzione
del personaggio interna all’opera.

Un Socrate diverso —a fortiori— dal Socrate dell’Apologia, la cui
poverta non puo certo essere estranea al proposito di condurre una vita
‘vera’*! Senza varcare la soglia del II libro, rinunciando a seguire Pla-

40 Nel II libro della Repubblica, 369b-371e, I’origine della cittd viene individuata
nell’impossibilita dell’autarchia e nella conseguente necessita per 1'uvomo di associarsi
stabilmente in comunita. Presupposto necessario ¢ la divisione e la specializzazione del
lavoro (ciascun individuo deve svolgere esclusivamente il compito per il quale ¢ pili adat-
to), lo scambio dei beni nella forma della compra-vendita tra i loro produttori, e quindi il
mercato e la moneta. Nell’ottica comunitaria lo scambio viene concepito come “dare una
parte di cio che & proprio”, “darsi reciprocamente una parte”. Anche la moneta, symbo-
lon, & “in funzione dello scambio”, non ha cio¢ valore intrinseco, ¢ mero “gettone” che
dava un titolo, convenzionalmente riconosciuto, a ricevere un prodotto in contropartita,
ponendo inoltre chi la riceveva nella condizione di poter a sua volta entrare in una nuova
relazione di scambio. Lo scambio, fattore e anzi causa prima di coesione ¢, nello stesso
tempo, anche elemento di potenziale disgregazione, nel caso in cui lo spirito egoistico, e
non quello cooperativo, dovesse prevalere. Cid portera poi Platone alla proibizione del
possesso di oro e argento per i phylakes (416d-417b) e a prevedere severe regolamenta-
zioni per I’esercizio del commercio. Cosi Faraguna 2008, pp. 109-135.

41 Secondo una delle tesi pill note di Vlastos 1998, oggi piuttosto in discredito, in
Platone esisterebbero due Socrate (“in segmenti diversi del corpus platonico due filosofi
portano quel nome”): Socrate earlier ¢ Socrate middle. Secondo i criteri di Vlastos, spe-
cificati in dieci tesi, il primo libro della Repubblica appartiene al gruppo in cui agisce
Socrate, mentre gli altri libri sarebbero pertinenti al Socrate,,. La diversa attitudine re-
lativamente alla tesi secondo la quale un governo governa non nel proprio interesse ma
nell’interesse dei governati: a) confutata con ragionamento avversativo nel I libro, e b)
utilizzata a fini teorici e costruttivi dello stato ideale nel libro II, si riverbera nella diversa
attenzione prestata al problema dello scambio e della moneta: a) assente nel primo libro
e b) presente negli altri. Nonostante la prova stilometrica non dia in proposito indicazioni
univoche, Vlastos ritiene, in modo a mio avviso convincente, che le discrepanze fra le
due parti dell’opera siano tali da poter essere spiegate soltanto con I’ipotesi che I’'unione
del primo libro —composto in epoca precedente— alla restante parte abbia la funzione di
inserire, all’interno del nuovo progetto, I’ammissione che i risultati conseguiti attraverso il
metodo elenctico (adottato contro Trasimaco) sono insicuri. Socrate, che nei ragionamenti
contro Trasimaco ha ancora fiducia nella possibilita di scoprire la verita morale con la



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 87

tone (e il suo Socrate notturno) desideroso di “assistere alla nascita della
giustizia e della ingiustizia”, conviene percorrere la via all’inverso e
cercare la poverta inemendabile altrove.

Sulla soglia

Prima di essere il polo negativo di un continuum percorribile da un capo
all’altro, e prima di essere il fondo oscuro da cui emerge necessariamen-
te il ventaglio della fechnai chiamate a scongiurarla, srrogeio estata altro.
Se la poverta-penia (parzialmente) difesa da Aristofane comporta un cer-
to dinamismo, una tensione; alla mendicita inerisce invece una sorta di
insormontabilita, di ineluttabilita, per cui il mendico ¢ —per condizioni
soggettive o oggettive di varia natura— impossibilitato a colmare il suo
stato di deprivazione.

L’Odissea ci fa conoscere alcune figure di mendici, uno dei quali altri
non ¢ se non lo stesso Odisseo, travestito. L’episodio si svolge ad Itaca,
al ritorno in patria dell’eroe dopo i vent’anni di avventure e disavventure.
Consigliato da Atena, sua protettrice, Odisseo, intende mettere alla prova
i pretendenti e penetrare all’interno del suo palazzo da essi occupato, per
meglio valutare il modo di attaccare e sconfiggere i suoi nemici. L’aspetto
di Odisseo-mendico ¢ I’esito di una trasformazione propiziata dalla dea
stessa:

Atena, dicendo cosi, lo tocco con una sua verga,
Gli fece vizza la bella pelle sulle agili membra,
¢gli tolse dalla testa i biondi capelli, gli avvolse
tutte le membra con la pelle di un vecchio antico,
fece spenti i suoi occhi prima bellissimi;

¢gli getto addosso un povero cencio e una tunica,
laceri sporchi, bruttati di sudicio fumo;

lo vesti con la grossa pelle, logora, d’una cerva
veloce, gli diede un bastone e una vile bisaccia,
tutta lacera: ne era tracolla una corda.*?

procedura investigativa elenctica, nelle righe conclusive del I libro ¢ mostrato dubbioso
e, a partire dal II libro abbandona il metodo. Vd. Vlastos 1998, pp. 59-105 e 331-334.

4 Hom. Od. 13.429-438. Su questo episodio dell’Odissea, véase Giammellaro 2009,
pp- 75-85; Gilli 1988, pp. 15-26; Bloch 1985, pp. 1-11; Gigante 1981, pp. 15-28; Segal
1994.



88 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

Cosi abbigliato, il falso mendico attraversa 1’isola e, senza essere
riconosciuto, viene condotto al palazzo. Qui i pretendenti di Penelope
banchettano e “accattoni, straccioni, schifosi, divoratori di avanzi”, stra-
nieri che nessuno si premurerebbe di invitare come commensale, sono
presenza fissa, lamentata da Antino. L’aspetto di Odisseo ¢ documenta-
to dai ceramografi: 1’eroe appare invecchiato, calvo, sporco, vestito di
cenci stracciati e pelli spelacchiate, una tracolla di corda e una brutta
bisaccia, I’immancabile bastone. Anche in altre occasioni Odisseo ha
vestito i panni del mendicante. Nel Reso, 710-719, troviamo la seguente
descrizione:

una volta Odisseo entrd in citta: lo sguardo sfuggente, coperto da un mantello
da straccione, ma sotto il mantello teneva una spada. Chiedeva I’elemosina e
strisciava come un servo accattone, con il capo grinzoso e sordido.

Si tratta della spedizione di Odisseo a Troia come spia sotto le spoglie
di mendico, assente nell’Iliade ma documentata da altre fonti.** Degno di
rilievo ¢ il diverso trattamento che le fonti letterarie e 1’iconografia vas-
colare fanno del precedente omerico relativo ai capelli di Odisseo: nel
Reso, il capo “grinzoso e sordido” di Odisseo, sembra un ricordo della
trasformazione operata da Atena nell’Odissea nel senso di un invecchia-
mento della cute; i ceramografi traducono invece il dato come squallore
attinente al colore, un ingrigimento della pelle del cranio o dei capelli.*
I capelli, come si vedra, sono un indice figurativo importante per la
questione della poverta.

Per essere un mendico —ci dice I’episodio omerico— occorre far mos-
tra di precise caratteristiche fisiche, ma anche comportamentali.*> Carat-

4311 ricordo dell’incursione-strage a Troia ¢ presente anche nell’Odissea, in 4.244-
258, con funzione prefigurativa e anticipatrice rispetto alla strage dei pretendenti. In
Hom. Od. 4 la trasformazione in mendicante ¢ interamente autoprodotta, attraverso
ferite che Odisseo si sarebbe procurato, mentre secondo altre fonti riferibili alla Piccola
1liade si sarebbe fatto ferire da Toante. L’auto-deturpazione sarebbe stata la strategia di
un’altra celebre spia-traditore, Sinone. Su questi argomenti, Fantuzzi 1996, pp. 175-185.

4 LIMC VI, 2 626 n. 59 un frammento a figure rosse che raffigura Odisseo-vecchio
piegato in avanti, con i capelli ingrigiti, la barba riccia, I’abito che lascia intravedere le
braccia deturpate, il bastone.

45 Vd. su questi aspetti della techne del mendico, Gilli 1988, pp. 15-19. Secondo
il quale anche la mendicita puo essere intesa come fechne, cio¢ “[...] esperienza per-
manente, connessa a un’autopresentazione caratterizzante, che ¢ a sua volta il risultato



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 89

teristiche che Odisseo/mendico puntualmente esibisce, “come se fosse
stato sempre un pitocco” e che Omero descrive con cura. A partire dalla
‘postura’ del mendico, che entra appoggiandosi al bastone e si mette a
sedere “sulla soglia di frassino, di qua dalla porta appoggiandosi allo sti-
pite di cipresso™: egli conosce con precisione il punto esatto in cui deve
fermarsi, il modo in cui la propria presenza pud manifestar si legittima-
mente dentro il palazzo, restandone al contempo al margine. Il vescovo
Eustazio nel suo commento a questi versi sottolinea come Odisseo sia a
tal punto versatile da essere un fechnites anche come mendicante.*®

Questa consumata abilita gestuale ci dice, forse, che mrwyeia € in
origine non un momento circoscritto o casuale della vita un uomo, dal
quale sia possibile entrare e uscire (e che quindi risulti nuova per colui
che vi incappi) bensi un’esperienza permanente, accettata e rigidamen-
te codificata da canoni di comportamento ed autopresentazione che si
apprendono per tutta la vita.*’ Questa rigidita & appena temperata, in
fonti successive, dalla speranza vana di un cambiamento: in Solone “se
qualcuno ¢ senza mezzi, e lo opprime la poverta, crede che acquistera
certamente grandi ricchezze”.*® Come il malato e il brutto e come altri
lavoratori, anche il povero soloniano ¢ permanentemente “fissato” nella
propria condizione: ¢ solo illusione che possa fuoruscire da essa e non
c’¢ abilita o impegno che valga in tal senso.

Fra vii e vi secolo (prima dello sdoppiamento aristofanesco), il mendico
condivide col contadino, il tessitore, il metallurgo, il cantore, 1’indovino,
il medico —i lavori come quelli elencati da Penia— una fragilissima
tensione verso il guadagno/ricchezza; a tal punto che il guadagno stesso
non sembra affatto I’approdo delle fatiche e dei pericoli di cui & coste-
llata la vita del lavoratore, ma nulla pit che un desiderio vago. Lo scopo
dell’affanno di tali arcaici portatori di fechne, mai raggiunto, ¢ invece
interno alle stesse fechnai praticate: e cosi al contadino “stanno a cuore

complesso di pill elementi: un dato fisico fortemente polarizzato, un’acconciatura ade-
guata; atteggiamenti e comportamenti [...] corrispondenti”, ma anche un “insieme di
configurazioni profonde, di qualitd originarie, di pulsioni (non necessariamente eguali
nei diversi casi), che spingono innumerevoli ‘Mendichi’, quando si presentano sulla
scena sociale, verso il ruolo sociale di mendico”; Giammellaro 2009.

4 Hom. Od. 17.366 e 339-340.

4 Nell’ Odissea, 18.1-109, I’altro mendico, Iro, si vede quasi costretto a combattere
contro Odisseo per conservare ¢ difendere il suo status di accattone nel palazzo.

4 Sol., fr. 1 Diehl 41-42. Vid. Gilli 1988, pp. 421-429.



90 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

(uéher) i curvi aratri” e al medico “I’opera di Peone dai molti farmaci’;*

senza alcun riferimento al fatto che tali fechnai siano mezzi per raggiun-
gere uno scopo, un successo possibile, una utilita collettiva, fosse anche
—almeno per quelle che lo consentirebbero— il solo auto-sostentamento
sobrio e dignitoso rivendicato da Penia come condizione auspicabile
per I'uomo.”® Occorrera, per questo, la poverta dinamica e ‘media’. La
mrwyeia condivide dunque, forse paradossalmente, con il lavoro social-
mente accettato, una condizione di necessita e ineluttabilita: & necessario
e ineluttabile che il mendico sia e resti tale, spinto da una sorta di pul-
sione profonda non dissimile da quella che spinge altri ad errare sui mari
pescosi sfidando 1 venti; in un affannarsi continuo e privo di pause, di
ristori, di riscatti sociali.

“lo ho un testimone, bastevole —credo—, della verita
di quel che dico: la poverta”

L’iconografica omerica del mendico, ripresa dai ceramografi, ¢ forse
fonte di ispirazione per la rappresentazione caricaturale di una figura
che, nella polis di V secolo, mette in crisi proprio la connessione fra la-
voro e (dignitoso) sostentamento: il filosofo. Non tutti i filosofi, tuttavia;
ma (quasi esclusivamente) la cerchia degli allievi di Socrate e Socrate
stesso. La poverta di Socrate ¢ un tema che ha avuto sviluppo quasi es-
clusivamente comico e caricaturale. E noto come Aristofane abbia dato
per primo —nelle Nuvole— un ritratto di Socrate in cui il filosofo appa-
riva miserabile, cencioso, intento a rubare per procurare da mangiare ai
discepoli del “Pensatoio”, nonostante quest’ultimo nella stessa comme-
dia sia presentato come luogo di istruzione a pagamento.’!
Nell’Apologia di Platone, Socrate si difende dalle accuse di Aristofane
e affronta il tema della propria poverta con estrema chiarezza e semplici-
ta: I’'indagine che egli ha compiuto, per scoprire se il responso del dio di
Delfi —non esservi alcuno pil sapiente di Socrate— fosse vero, non gli

49 Sol., fr. 1 Diehl 48.

30 Ar. Pl. 548-554: [...] il povero vive risparmiando e lavorando, senza il superfluo,
ma non gli manca il necessario.

SUAr. Av. 175-179. Tutta la commedia & percorsa dal tema dei soldi, dell’indebi-
tamento e del compenso e viene presa di mira, senza una chiara distinzione, tanto la
‘nuova’ istruzione a pagamento —vincere con le chiacchiere cause giuste e ingiuste—
quanto I’insegnamento di Socrate.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 91

ha consentito di dedicarsi a faccende pubbliche o private e dunque, egli
afferma, “rendere questo servizio (hatoeia) al dio mi ha gettato nella piu
grande miseria”.>? Poco oltre, Socrate definisce questo servizio come “il
bene massimo” che ¢ toccato agli Ateniesi: esso consiste nella persuasio-
ne a curarsi dell’anima piuttosto che del corpo o delle ricchezze, perché
“Non dalle ricchezze viene la virtt ma dalla virtu le ricchezze”. Ancora
piu chiaramente, Socrate afferma di essere un dono del dio alla citta e
cio si pud dedurre dal fatto, quasi inumano,

Che ho trascurato tutti i miei interessi e ormai da tanti anni lascio che ven-
gano trascurati gli affari di casa mia, mentre da anni mi occupo dei vostri
[...] se ci guadagnassi qualcosa, elargendo i1 miei consigli dietro ricompensa,
sarebbe comprensibile: ma potete constatare voi stessi che i miei accusatori,
in generale cosi spudorati nelle loro accuse, non hanno potuto permettersi
I’impudenza di produrre un solo testimone del fatto che abbia mai ricevuto
o preteso compensi. Bastevole testimone della verita delle mie asserzioni, io
credo di poter portare la mia poverta.>

La poverta ¢ qui —a ben guardare— non soltanto un effetto, una
conseguenza fra le altre dell’aver tralasciato i propri affari per occuparsi
della virtu dei concittadini, ma propriamente la forma del comando di-
vino il cui contenuto ¢ la cura degli altri: ¢ il risvolto “non umano” di
un’ingiunzione demonica. Vi ¢ un preciso parallelismo fra due impor-
tanti aspetti della vita di Socrate: da un lato, I’indagine sul responso ha
occupato “tutto il tempo” che altrimenti sarebbe stato dedicato agli affari
pubblici e privati; dall’altro il daimonion —Ila cui presenza in Socrate
viene esposta proprio di seguito al passo ora citato— si ¢ fatto sentire
sempre per distogliere Socrate da cio che stava per fare, cioe consiglia-

32 P1. Ap. 23b. Questo passo chiama in causa la ‘religiosita’ di Socrate ed ¢ stato letto
spesso con 1’idea di scorgervi germi di una concezione ‘precristiana’. Connesso a que-
ste tematiche ¢ anche il problema della storicita del responso delfico, vid. Giannantoni
1997, pp. 97-120, che ha ridimensionato 1’aspetto religioso della ‘missione’ socratica,
evidenziando come il dovere di Tntelv e éléyyewv si ponga come principio assoluto,
applicato anche al comando divino: “Socrate ubbidisce al dio non perché ¢ dio e come
tale gli sia dovuta obbedienza, ma perché ha valutato il suo comando come conforme a
cio che egli ritiene to féltiotov”. Vid. anche Vlastos 1998, pp. 209-238. Anche Caserta
2012.

53 PL. Ap. 31b.



92 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

re la citta in pubblico, al cospetto dell’assemblea.> La vita pubblica e
la ricchezza frutto della cura dei propri affari sono, con un medesimo
movimento, negati dall’alto (o da dentro), perché esse ostacolerebbero
quella che nell’Apologia pare la caratteristica saliente di Socrate: il cos-
tante sbilanciamento verso 1’azione oblativa, un’ininterrotta propensione
a fare interventi a favore (senza mai andare a pareggio).

E il caso di rilevare il lessico lavoristico-agonale usato da Socrate,
a cominciare dai termini scelti per designare la sua indagine: movog,
“fatica”; hateta, “servizio”; vmegnoia, “servizio” (detto di rematori).

N

Cio che Socrate svolge ¢ “lavoro”, “fatica servile”, “servizio a prezzo”
imposto da dio di Delfi; & anche doyohia “occupazione”, “esercizio”.>

Una simile definizione, da una parte, esibisce la stretta connessione
fra ’attivita socratica e I’idea di un “dovere”, di un “comando’: Socrate
non smettera di dedicarsi alla sua occupazione (¢mtidevpa, 28b), non
abbandonera il suo posto, “dal momento che il dio stabilisce che egli
debba vivere (d¢iv Chv, 28e) filosofando e interrogando”.*® Filosofare
e interrogare sono configurati come una prestazione civica —assimilata
a quella dell’oplita nello schieramento— che ha in Socrate un titolare
ratificato (“non troverete facilmente un altro come me”),’” ma che ri-
sale al dio stesso, il quale opera attraverso di lui come attraverso uno
strumento (“il dio [...] usa il mio nome”).’® La hatoeia & cosi, al tempo
stesso, sia una funzione divina che mira a certi effetti —mettere in pia-
zza ’insipienza umana—, sia una modalita soggettiva con cui Socrate
pone in essere il comando. La vita di Socrate, strumento animato della
volonta di Apollo, scompare nella hatoeia, il suo vivere ¢ un dovere e il
suo dovere ¢ un vivere.

Tuttavia, d’altro canto, questo lavoro-esercizio si caratterizza per il
suo essere ci0 che il lavoro normalmente non €: ciog ininterrotto, che
non da luogo ad alcuna possibile oyohAf|, “sospensione”, “pausa”: “il dio
mi ha attaccato alla citta con la funzione di svegliarvi, persuadervi e

34 Pl. Ap. 31d. Sul daimonion come ‘segno’ che deve essere interpretato, Vlastos
1998, pp. 372-80. Sulla riserva politica di Socrate, Foucault 2011, pp. 44-64 ¢ 79-98.

35 Pl. Ap. 22a; 23c, 30a; 23d. In hatgeio potrebbe esserci un ricordo dei contadini di
Sol., fr. 1 Diehl 48, che disboscano la terra a servizio.

5 P1. Ap. 28b.
57 Pl. Ap. 31a.

8 Pl. Ap. 23a-b. 1l bios di Socrate & costituito in tal modo come ‘esempio’: vid.
Caserta 2012.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 93

rimbrottarvi uno per uno, intrufolandomi dovunque incessantemente per
tutto il giorno” >

Per inciso, questa idea di un tempo non scandito da eventi esterni, di
natura meteorologica o civica o rituale, ma avvertito come un continuum
mi sembra analoga (oltre che al lavoro arcaico di cui si ¢ detto) anche
alla “scansione oraria integrale dell’esistenza” di cui parla, in un saggio
recente, Giorgio Agamben a proposito del cenobio medievale: se infatti
“la novita del cenobio ¢ che, prendendo alla lettera la prescrizione pao-
lina della preghiera incessante [...] esso, attraverso la scansione tempo-
rale, trasforma I’intera vita in ufficio”, cido implica che la possibilita di
una scansione oraria riposa sull’idea di un’attivita ininterrotta che fa da
trama all’ordito delle ore.®® Nel cenobio, nota Agamben, ogni attivita,
anche quella manuale, ¢ esercitata dal monaco mentre compie la volonta
di Dio: il continuum dell’orazione scardina 1’alternarsi di “tempi” etero-
genei e di passaggi su cui ¢ fondato il tempo ecclesiastico, del rito che
interrompe il tempo profano e concentra il sacro in un punto distinto. Il
cenobio, conclude Agamben, inventa /’orologium vitae: la scansione di
un tempo non ciclico ma continuo in segmenti discreti. Questo conti-
nuum della vita cenobitica ha invece, a mio avviso, una storia precedente
e risalente appunto a Socrate (ma anche, forse, alla vita dell’ Accademia;
o alla vita raminga dei Cinici). Da questo punto di vista, il contrasto che
si pone fra I’attivita di Socrate —Ila filosofia possiamo ormai dire— e
le attivita lavorative dei cittadini, non implica soltanto una discontinuita
in termini di pubblico/privato, ricchezza/poverta; quanto una differenza
fra il lavoro come evento, che inizia e finisce con I’ottenimento del ri-
sultato (paga, compenso, salario) e che si contrappone ad una ‘vita’ che
si svolge (anche o prevalentemente) altrove, e il lavoro come servizio
ininterrotto, come ‘vita’ esso stesso. Solo cosi ¢ comprensibile che esso
non lasci spazio ad altro e che anzi tutto ci0d che ¢ altro rispetto ad esso sia
interdetto dal daimonion 5!

3 Pl. Ap. 30e.
% Agamben 2011, p. 34 € ss.

1 L’azione del daimonion nel senso di un impiego del tempo, di una regolazione
interna della durata di ciascun impegno di Socrate, andrebbe forse indagata con piu
attenzione. In Pl. Eythd. 272e e Phdr. 2422b-c il daimonion impone a Socrate di prolun-
gare la durata di un’azione (stare seduto in palestra, sostare in riva al ruscello) finché
non si sia prodotto un certo risultato; in Tht. 151c¢ il daimonion proibisce 1’erogazione
di tempo verso antichi compagni che chiedono di essere riammessi alla compagnia di



94 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

Mentre dunque per i cittadini ateniesi si tratta di persuadersi dell’in-
salienza delle ricchezze (che pure devono o possono moderatamente
possedere) ai fini della virtl; per Socrate si tratta invece di una interdi-
zione radicale che configura un modo di vivere, di trascorrere “I’intera
giornata” in un servizio che non consente pausa e che distoglie con forza
in-umana da ogni altra preoccupazione.

Dopo Socrate, il filosofo dovra inevitabilmente porsi il problema del-
la poverta, convivere con essa, ricercarla attivamente, esibirla, ovvero
giustificarne 1’assenza.

Vita filosofica e poverta: qualche conclusione

Il tema della vera vita come vita di poverta ha un’estensione molto am-
pia e si ritrova in molte culture, filosofie e soprattutto religioni: le pil
antiche pratiche ascetiche —ci ricorda il filosofo contemporaneo Peter
Sloterdijk— si sviluppano sul fronte della poverta.®?

Nel mondo antico, contro il principio che la vita vera non puo essere
una vita di ricchezza, gioca —secondo Foucault— 1’idea per certi versi
contraria che la vera vita ¢ la vita dei migliori, dei primi. Da questo
conflitto nasce una certa ambiguita nei confronti della poverta: ad es-
sere discriminante €, per molta parte della filosofia antica, non tanto
il possesso di ricchezza da parte dell’aspirante alla vera vita, quanto
I’atteggiamento da tenere nei confronti di tali ricchezze. Un atteggia-
mento che deve essere di tranquilla indifferenza: il saggio deve guarda-
re al denaro e alle fortune in modo tale da non soffrire nel caso in cui le
perdesse. Il distacco virtuale dalla ricchezza sembra piu universalmente
accettabile e accettato del rifiuto della ricchezza tout court: quando
Seneca consiglia a Lucilio di praticare la poverta, temporaneamente e
come esercizio, per educare se stesso al corretto modo di rapportarsi ai
piaceri e prepararsi a perderli, non fa che seguire un precetto abbastanza
comune e diffuso.®

Socrate; infine, oltre a opporsi all’attivita politica (cosa che consente di sopravvivere
OAyov yQdvov, per poco tempo), il daimonion tace quando Socrate agisce nel senso di
un impiego del tempo finalizzato al “servizio” di cui si ¢ detto.

%2 In special modo del digiuno. Molto interessanti le osservazioni di Sloterdijk 2010,
pp- 84-89, sul digiuno ascetico a partire dal racconto di Kafka, Un digiunatore.

63 Foucault 2011, pp. 246-47.



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 95

In questo quadro spicca la vistosa anomalia costituita dalla poverta
cinica.** Anomalia tanto rispetto alla poverta intesa come sobrieta e non
attaccamento ai beni, quanto rispetto alla poverta socratica come rinun-
cia ad occuparsi della ricchezza. Il filosofo cinico, infatti, mette in atto
un distacco reale, concreto, fisico dai beni materiali: Diogene Laerzio a
proposito di Cratete racconta che egli, convertitosi alla filosofia cinica
dopo aver visto il 7elefo euripideo, vendette tutti suoi beni ricavandone
una somma consistente, che dond ai concittadini di Tebe.®® Leffetto &
quello di una spoliazione dell’esistenza: beni, abiti, alimenti, oggetti
sono ridotti al minimo. Il bastone, la bisaccia, il mantello, i sandali, una
ciotola sono le sole cose indispensabili per il Cinico.®

La poverta cinica va molto oltre il precedente socratico: i Cinici non
soltanto rinunciano ad ogni preoccupazione relativa ai beni materiali, alla
loro acquisizione e gestione, ma non si accontentano neppure della pau-
pertas socratica, di uno stile di vita sobrio e austero, ma comunque non
privo di legami familiari e di pochissimi beni necessari alla sussistenza.
Non si tratta di accettare la poverta come forma di un comando divino,
ma di “agirla” effettivamente, sperimentarla, praticarla al fine di rendere
se stessi migliori, pill coraggiosi, resistenti, solidi. La poverta cinica ¢
ricerca continua di poverta sempre maggiore. Spoliazione continua di
sé alla ricerca di un sempre maggiore distacco effettivo dai beni, fino
all’estremo della dipendenza dagli altri, dell’umiliazione e della prostra-
zione fisica. Da ogni cosa, anche la piu misera, si puo cercare —secondo
i Cinici— I’affrancamento: anche una ciotola per bere —1’unica stoviglia
di cui Diogene si serviva— ¢ inutile e pud essere sostituita dalle mani.%’
Il disfavore verso la salute fisica e la bellezza corporea acquista lo spes-
sore di una valorizzazione della miseria, dello squallore, della trasanda-
tezza fisica in sé.

% Sul tema vd. Foucault 2011, pp. 246-253. In generale, sui Cinici, Goulet-Cazé 1986
e 1996, pp. 413-29. Inoltre Goulet-Cazé & Goulet 1993; Branham & Goulet-Cazé 1996.

S D.L.6.37.

% Questa ‘iconografia’ risale a Diogene, su cui vd. D. L. 7.22-23: “Secondo alcuni
fu il primo a raddoppiare il mantello per la necessita anche di dormirci dentro, e por-
tava una bisaccia in cui raccoglieva le cibarie [...] in un primo tempo si appoggiava al
bastone solo quando era ammalato, ma successivamente lo portava sempre, non tuttavia
in cittd, ma quando camminava lungo la strada insieme con la bisaccia”. Traduzione di
Gigante 1983.

“D.L. 637.



96 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

Paul Zanker ha mostrato come, nel 111 secolo a.C., i filosofi siano rap-
presentati, nelle statue onorarie o nei rilievi funebri, con capelli spettinati
e barba irregolare e trascurata (come Odisseo-mendico).®® L’esperienza
del pensare, ¢ resa figurativamente con tratti assai simili a quelli che
contraddistinguono i mendici o in generale i lavoratori arcaici.®® O, me-
glio, quando vengono ritratti singoli pensatori, i quali vogliono rendere
visibile agli altri la propria identita (di pensatori, appunto), lo scultore
non deve far altro che mostrare i segni che tale attivita - incontrollabile e
complessiva - imprime nel loro corpo. La deformita dei pensatori, o an-
che soltanto la loro testa ‘odissiaca’, dice I’indifferenza della techne che
esercitano rispetto a problemi di divisione del lavoro, raggiungimento di
scopi, integrazione di competenze, modulazione di tempi feriali e festivi.

Lo stoico Crisippo ¢ raffigurato, in una statua seduta tramandata inte-
ra in buona replica e in numerose repliche della sola testa, con la fronte
rugosa e calva, i capelli corti e la barba con zone senza peli e ciuffi iso-
lati dall’aspetto sgradevole.”® Ateneo ci informa del fatto che

Poiché presso i peripatetici, gli accademici e gli epicurei un taglio accurato
di capelli e una barba bene ordinata giocavano un ruolo importante, gli stoici
potevano segnalare la loro opposizione mediante i capelli corti e spettinati
e la barba trascurata, esplicitando cosi il loro disprezzo per qualsiasi tipo di
cura estetica in quanto non virile.”!

%8 Zanker 1997, pp. 227-302.

% Vid. Zanker 1997, pp. 106-168. Questo processo inizia nel 11 sec. a. C. quando
¢gli intellettuali cominciano ad essere ritratti e differenziati in base alla loro auto-perce-
zione: si tratta di statue-ritratto onorarie poste in luoghi pubblici che potevano riferirsi
a personaggi coevi oppure essere retrospettive, cio¢ ritratti di invenzione di grandi
intellettuali del passato. Quando invece cid non accade, e 1’iconografia si avvicina alle
forme della rappresentativita civica coeva, occorre pensare ad una maggiore integrazio-
ne del pensatore, ad un approccio lavoristico e integrato al pensare.

70 La statua di Crisippo (Miinchen, Museum fiir Abgiisse Klassischer Bildwerke)
probabilmente eretta dopo la morte del filosofo nel 204 a. C., ¢ stata ricostruita utiliz-
zando calchi della replica priva di testa al Louvre e del busto del British Museum 1846.
Vd. Zanker 1997, pp. 113-118 e n. 8.

7l Zanker 1997, p. 127. Ath. 13.565a-d. Una copia di etd antonina ci tramanda la
statua di un vecchio, malvestito, a piedi nudi. Il viso appare rugoso, i capelli arruffati e
spettinati, la barba trasandata. Si tratta verosimilmente, come da tempo ¢ stato ipotizzato,
di un cinico: vid. Statua del Cinico, Roma Museo Capitolino 137, da originale di meta 11
secolo a. C. Vid. Zanker 1997, pp. 145-149. 1l corpo richiama 1’iconografia dei pescatori
e dei contadini: temprato e vigoroso ma non ‘atletico’, come denuncia il ventre gonfio



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 97

La poverta, in conclusione, ¢ stata, in eta arcaica e almeno fino a Solone,
non un accidente o una sfortunata parentesi nella vita di un uomo, né qual-
cosa di facilmente oscurabile nell’immagine pubblica di sé. Al contrario,
il mendicante sembra, fin dai poemi omerici, qualcuno che esercita una
sorta di techne, che conosce alla perfezione —per averli esercitati tutta la
vita— i modi, i tempi, i comportamenti, necessari non a fuoriuscire dalla
sua condizione ma ad esercitarla nel miglior modo possibile. Diversamente,
in Aristofane —in linea con I’ideologia periclea— si puo scorgere un’idea
nuova di poverta come stimolo, spettro terrificante che alimenta il desiderio
di arricchirsi, di lavorare, di emanciparsi dal bisogno. La poverta non ¢ piu
per i cittadini ateniesi un’esperienza attuale, ineluttabile e generatrice di
identita, ma una transizione, il segno di una caduta o di una risalita, qualco-
sa che ¢ comunque possibile minimizzare, subordinare ad altro. Il povero
puo concretamente prender parte a nuove esperienze: le feste cittadine, la
partecipazione alla vita politica, la fruizione di momenti collettivi di risto-
ro, in cui puo far valere la sua identita di cittadino che sovrasta e ingloba
I’eventuale bisogno eventualmente generato da accadimenti contingenti.
Benché povero, egli viene allora a differenziarsi dal mendico —con uno
sdoppiamento che pare ignoto in eta arcaica —a cui Si rimprovera in non
far niente per emendare la sua situazione, il suo disinteresse per la citta.

Quando emerge la figura del filosofo, con Socrate, I’attivita del filo-
sofare ¢ pensata in analogia a quella di un portatore arcaico di techne, in
parziale continuita col mendico omerico. Cio0 per tre fattori, principalmen-
te: diversamente dal povero di eta periclea tendente all’emancipazione,
il filosofo non puo che essere povero, finché pensa; inoltre, ancora a
differenza del lavoratore ateniese, ritratto sempre in forme e pose stan-
dardizzate, il filosofo porta impressi nel corpo i segni della sua attivita di
pensatore e viene ritratto/si fa ritrarre —da Socrate in poi— con tali segni,
che acquisiscono rilievo distintivo: capelli aggrovigliati,”*> corpo lontano

e cadente. Iconografia che si complica nel ritratto ellenistico di Antistene, che ha barba
curata ma capelli spettinati, e nella statuetta di Diogene il cinico, il cui corpo deforme e
vecchio contrasta con la testa solenne, seppur barbata e parzialmente calva. Il ritratto di
Antistene, identificato con certezza grazie ad un’iscrizione su un’erma da ritratto ellenisti-
co (Roma, Musei Vaticani) presenta problemi di datazione e di interpretazione; un calco
della statuetta di Diogene, copia di eta imperiale da originale ellenistico, si trova a Roma,
Villa Albani. Commento e bibliografia in Zanker 1997, pp. 198-203.

72 Capelli lunghi, dal taglio irregolare, aggrovigliati, e barba altrettanto incolta tor-
nano ad identificare la professione di vita filosofica anche in filosofi ‘dilettanti’. Sia ad



98 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

dall’ideale atletico, abbigliamento trascurato, pose sbilenche. Infine, anche
qui diversamente dal cittadino comune, egli si dedica alla propria attivita
di pensatore in modo totalizzante, esclusivo e continuativo, dimentico e
indifferente (quando non apertamente contrario) ad orari, compensi, riposi.

BIBLIOGRAFIA

AGAMBEN, G., Altissima poverta. Regole monastiche e forma di vita, Vicenza, Neri
Pozza, 2011.

_, Opus dei. Archeologia dell’ufficio. Homo sacer, II, 5, Torino, Bollati Borin-
ghieri, 2012.

ALBINI, U., “La struttura del Pluto di Aristofane”, Parola del Passato, 20/6, 1965,
pp- 427-442.

ALLEN, P., B. Neil, e W. Mayer, Preaching Poverty in Late Antiquity: Perceptions
and Realities, Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, 2009.
ARISTOPHANE, [Comédies], tome V. L’ Assemblée des Femmes-Ploutos, texte établie
par V. Coulon et traduit par H. van Daele, Paris, Les Belles Lettres, 1930.
ARISTOFANE, Pluto, introduzione, traduzione e note di G. Paduano. Testo greco a
fronte, Milano, Biblioteca Universale Rizzoli, 1988.

ATKINS, M., e R. Osborne, Poverty in the Roman World, Cambridge, Cambridge
University Press, 2006.

BERSELLI, E., L’economia giusta, Torino, Einaudi, 2010.

Atene che in Occidente tutta una serie di teste con capigliature notevolmente dissestate
sembrano voler additare un modo di vita specifico, che 1’osservatore poteva identificare
e che evidentemente non nuoceva socialmente a coloro che lo professavano. Zanker
1997, pp. 263-271 e n. 53: i ritratti piu significativi sono il busto di cittadino atteggiato
a filosofo, a Vienna Kunsthistorischen Museum I 113 e i ritratti di ateniesi stilizzati
secondo il tipo del “Nuovo Antistene” ad Atene, Museo Nazionale 340 e Museo dell’ A-
cropoli A-BR 440. Quando intellettuali dilettanti, o semplicemente individui colti si fan-
no ritrarre, in sarcofagi di eta imperiale, attorniati da sei dei Sette Sapienti (col defunto
come settimo), costoro possono ben essere di chioma ispida e barba ribelle; come nel
Sarcofago di L. Pullius Peregrinus, Roma Museo Torlonia 424. Il tema resiste con tena-
cia fino al primo cristianesimo: se Gesu ha lunghi e pettinati capelli, Pietro e Paolo sono
ritratti come intellettuali greci, con capelli scompigliati il primo e calvizie (‘socratica’?) il
secondo; come nella Pisside eburnea di Berlino, Staatliche Museen, Skulpt. 563. Difficile
allora resistere alla tentazione di attribuire un significato alla differenza fra i capelli corti
e spettinati degli stoici, sperimentatori della poverta periodicamente e di tanto in tanto e
i capelli lunghi di Antistene (e dei “Nuovi Antistene”) e di altri ritratti di filosofi cinici.
Se il corpo debole e curvo e la fronte contratta e rugosa potevano valere a indicare ge-
nericamente la vita ascetica, stoica e cinica, sia di Crisippo che di Diogene, nei capelli
lunghi e aggrovigliati ¢ da cercare il tratto distintivo della pratica cinica della poverta:
non solo mai pettinati, neppure di tanto in tanto, ma mai tagliati.



NOVA TELLVS, 311, 2013, pp. 69-101 99

BLocH, E., “Clothing Makes the Man: a Pattern in the Odyssey”, Transactions of
the American Philological Association, 115, 1985, pp. 1-11.

BraNHAM, R. B., e M. O. Goulet-Cazé, The Cynics. The Cynic Movement in Antiq-
uity and its Legacy, Berkeley, University of California Press, 1996.

CAMBIANO, G., Platone e le tecniche, Torino, Einaudi, 1971.

CANFORA, L., Storia della lettartura greca, Roma-Bari, Laterza, 2001.

CASERTA, C., Corpo politico. Corpo, dike, comunicazione fra Agamennone e Peri-
cle, Bologna, I Libri di Emil, 2009.

_, Per esempio, Achille Socrate Odisseo figure della comunicazione, Bologna, |
Libri di Emil, 2012.

CassaNo, F., Il pensiero meridiano, Roma-Bari, Laterza, 2010.

CEeRULLI, E., Vestirsi Spogliarsi Travestirsi, Palermo, Sellerio, 1981.

CobINo, F., Introduzione a Omero, Torino, Einaudi, 1965.

DaANziG, G., “Intra-Socratic Polemics: The ‘Symposia’ of Plato and Xenophon™,
Greek, Roman, and Byzantine Studies, 45/4, 2005, pp. 331-357.

Davies, M., Epicorum Graecorum Fragmenta, Goéttingen, Vandenhoeck & Rup-
recht, 1988.

_, The Epic Cycle, Bristol, Bristol Classical Press, 1989.

DE JoNG, 1., A Narratological Commentary on the Odyssey, Cambridge, Cambridge
University Press, 2001.

DEsMOND, W. D., The Greek praise of poverty: origins of Ancient Cynicism, Notre
Dame, Indiana, University of Notre Dame Press, 2006.

FaNtuzzi, “Odisseo mendicante a Troia e a Itaca: su [Eur.] Rh. 498-507; 710-719 e
Hom. Od. 4, 244-258”, mD, 36, 1996, pp. 175-185.

FARAGUNA, M., “ ‘Nomisma’ e ‘polis’. Aspetti della riflessione greca antica sulla
moneta nella societa”, Moneta, mercanti, banchieri. I precedenti greci dell’Eu-
ro (Atti del convegno internazionale Cividale del Friuli, 26-28 settembre 2008),
edizione elettronica: <http://www.fondazionecanussio.org/atti2002/faraguna.
pdf>, pp. 109-135.

FEHR, B., “Kouroi e korai. Formule e tipi dell‘arte arcaica come espressione di va-
lori”, in S. Settis (a cura di), I Greci. Storia cultura arte societa. 2. Una storia
greca. I. Formazione, Torino, Einaudi, 1996, pp. 785-843.

FoucauLr, M., Discorso e verita nella Grecia antica, a cura di A. Galeotti, Roma,
Donzelli, 1998 [1985'].

_, 1l coraggio della verita. Il governo di sé e degli altri Il. Corso al College de
France (1984), Milano, Feltrinelli, 2011 [2009'].

_, 1l governo di sé e degli altri. Corso al College de France (1982-1983), Milano,
Feltrinelli, 2009 [2008'].

GELZER, T., Der epirrhematische Agon bei Aristophanes: Untersuchungen zur
Struktur der attischen alten Komdodie, Miinchen, Beck, 1960.

GIAMMELLARO, P., “Coperto di misere vesti. Forme del vestire e codici di compor-
tamento nel racconto omerico di Odisseo mendicante”, in S. Botta (a cura di),
Abiti, corpi, identita. Significati e valenze profonde del vestire, Firenze, Societa
editrice fiorentina, 2009, pp. 75-85.



100 CASERTA /POVERTA E VITA. MENDICITA E FILOSOFIA NEL MONDO GRECO

GIAMMELLARO, P., “Fuori e dentro la citta. Saperi marginali e religione istituziona-
le nella grecia arcaica”, Mutuare, interpretare, tradurre. Atti del 2° incontro
“Orientalisti” (Roma 11-13/12/2002), edizione elettronica: <www.orientalisti.
net>, 2002, pp. 169-214.

GIANNANTONI, G., “La religiosita di Socrate secondo Platone”, in G. Giannantoni e
M. Narcy (a cura di), Lezioni socratiche, Napoli, Bibliopolis, 1997, pp. 97-120.
(a cura di), Socratis et Socraticorum Reliquiae, 4 volumi, Napoli, Bibliopolis,
1990.

GIGANTE M., “Civilta corsara nel Mediterraneo. Il racconto del falso mendico a
Eumeo: Odissea XIV”, in Civilta del Mediterraneo, 1, 1981, pp. 15-28.

_, Cinismo ed Epicureismo, Napoli, Bibliopolis, 1992.

GiLLl, G. A., Origini dell‘uguaglianza. Ricerche sociologiche sull’antica Grecia,
Torino, Einaudi, 1988.

GOULET-CAZE, M. O., “Cinismo”, in Il sapere greco. Dizionario critico, vol. 11, di
J. Brunschwig e G. E. R. Loyd, Torino, Einaudi, 2005 [1996'], pp. 413-429.

_, L’ascese cynique. Un commentaire de Diogéne Laerce VI 70-71, Paris, Vrin, 1986.

GOULET-CAZE, M. O. e R. Goulet, Le Cynisme ancien et ses prolongements, Actes
du colloque international du cNRrs (Paris 22-25 juillet 1991), Paris, Presses
Universitaires de France, 1993.

GRIMAUDO, S., Misurare e pesare nella Grecia antica. Teorie storia ideologie, Pa-
lermo, L’epos, 1998.

Gros, F., “Situation du cours”, in M. Foucault, Le courage de la vérité. Le gou-
vernement de soi et des autres II. Cours au College de France. 1984, Seuil
Gallimard, 2009, pp. 313-328.

Hapor, P., Esercizi spirituali e filosofia antica, a cura di A. I. Davidson, Torino,
Einaudi, 2005 [2002'].

HEesiop1 Theogonia, Opera et Dies, Scutum, Fragmenta selecta, F. Solmsen (ed.),
London, Oxford University Press, 1970.

HOLSCHER, T., “Immagini dell’identita greca”, in S. Settis (a cura di), I Greci. Storia,
cultura, arte, societa, vol. 2, Torino, Einaudi, 1997, pp. 191-248.

JuLLIEN, F., L’ansa e I’accesso. Strategie del senso in Cina, in Grecia, a cura di P.
Fabbri, Milano-Udine, Mimesis Edizioni, 2011.

KanN, C. H., Platone e il dialogo socratico. L’uso filosofico di una forma lettera-
ria, Milano, Vita e Pensiero, 2008 [1996'].

KonsTAN, D. e M. Dillon, “The Ideology of Aristophanes’ Wealth”, American Jour-
nal of Philology, 102, 1965, pp. 371-294.

LAERzI0, Diogene, Vite dei filosofi, a cura di M. Gigante, Roma-Bari, Laterza, 1983.

LA MATINA, M., Cronosensitivita. Una teoria per lo studio filosofico dei linguaggi,
Roma, Carocci, 2004.

LATOUCHE, S., Il pensiero creativo contro I’economia dell’assurdo, Bologna, EMI,
2002.

_, L’invenzione dell’economia, Torino, Bollati Boringhieri, 2010.

MARROU, H. 1., Decadenza romana o tarda antichita? 1i-1v secolo, Milano, Jaca
Book, 1997 [1977'].



NOVA TELLVS, 31+1, 2013, pp. 69-101 101

MaRrroU, H. 1., Mousikos Aner: étude sur les scénes de la vie intellectuelle figurant
sur les monuments funéraires romains, Roma, L’Erma di Breitschneider, 1964.

MEIskINS W. E., “Schiavitu e lavoro”, in S. Settis (a cura di), I Greci. Storia cultura,
arte, societa, vol. I, Torino, Einaudi, 1996, pp. 611-636.

MoNTIGLIO, S., From Villain to Hero: Odysseus in Ancient Thought, Ann Arbor,
The University of Michigan Press, 2011.

_, 7’Odysseus’ Return and the Memory of Wandering”, Gaia, 7, 2003, pp. 215-223.

_, Silence in the Land of Logos, Princeton, Princeton University Press, 2000.

_, Wandering in Ancient Greek Culture, Chicago, The University of Chicago
Press, 2005.

_, “Wandering Philosophers in Classical Greece”, The Journal of Hellenic Stu-
dies, 120, 2000, pp. 86-105.

MusTl, D., Demokratia. Origini di un’idea, Roma-Bari, Laterza, 1999.

_, L’economia in grecia, Roma-Bari, Laterza, 1981.

_, Storia greca. Linee di sviluppo dall’eta micenea all’eta romana, Roma-Bari,
Laterza, 1992.

Nicosia, S., “L’identita di Ulisse”, in S. Nicosia (a cura di), Ulisse nel tempo. La
metafora infinita, Padova, Marsilio, 2003, pp. 9-21.

OLsoN, D. S., “Economics and Ideology in Aristophanes’ Wealth”, Harvard Studies
in Classical Philology, 93, 1990, pp. 223-242.

PLATONE, Simposio, traduzione di G. Calogero, introduzione di A. Taglia, Roma-
Bari, Laterza, 1996.

REALE, G., Storia della filosofia greca e romana. Volume quinto. Cinismo, Epicu-
reismo e Stoicismo, Milano, Bompiani, 2004.

RosE, G. P, “The Swineherd and the Beggar”, Phoenix, 34, 1980, pp. 285-297.

SAETTA COTTONE, R., Aristofane e la poetica dell’ingiuria. Per una introduzione
alla loidoria comica, Roma, Carocci, 2005.

SEGAL, C., Singers, Heroes, and Gods in the Odyssey, Ithaca, Cornell University
Press, 1994.

SHAPIRO, H. A., Myth into Art: Poet and Painter in Classical Greece, London,
Taylor & Francis, 1994.

SLOTERDUK, P., Devi cambiare la tua vita. Sull’antropotecnica, Milano, Raffaello
Cortina, 2010 [2009'].

SOMMERSTEIN, A. H., “Aristophanes and the Demon Poverty”, Classical Quaterly,
34/2, 1984, pp. 314-333.

Toso, S., Fabulae Greacae: miti greci nelle gemme romane del 1 secolo a. C.,
Roma, L’Erma di Bretschneider, 2007.

TUCIDIDE, La guerra del Peloponneso, edizione con testo a fronte a cura di L. Can-
fora, Torino, Einaudi-Gallimard, 1996.

Vwiastos, G., Socrate. Il filosofo dell’ironia complessa, Firenze, La Nuova Italia,
1998 [1991'].

ZANKER, P., La maschera di Socrate. L'immagine dell’intellettuale nell’arte antica,
Torino, Einaudi, 1997 [1995'].

ZIMMER, G., Antike Werkstattbilder, Berlin, Mann, 1982.



