L osautoreslatinos en la biblioteca
deJorge LuisBorges

Hugo Francisco BAUZA

Universidad de Buenos Aires / CONICET
hfbauza@yahoo.com.ar

RESUMEN: La bibliografia borgesiana destaca preferentemente el vinculo de Borges
con la vanguardia, su acercamiento a la literatura de habla inglesa y, entre otros influ-
jos relevantes, la herencia de Kafka; sin embargo, su enlace con la tradicién clésica,
entendiendo por tal la greco-latina, presenta otra rica oportunidad de estudio. Esta,
lejos de ser un obstdculo que impide el despliegue de su originalidad, se impone
COMO unadynamis que, COMO background, energiza gran parte de sus creaciones.
Nuestro trabajo se cifie a mostrar el acercamiento de Borges a determinados au-
tores latinos para ver de qué manera los asume 'y reelabora. Esta labor se funda por
un lado en unalectio atentay mesurada de su obray, por €l otro, en laconsultade la
biblioteca personal de J. L. Borges con el solo propdsito de ver qué obras y autores
latinos frecuentaba mas asiduamente y prestar atencion alas notas y apuntes que €l
mismo Borges consignd con su propia mano en los volimenes de su pertenencia;
estas anotaciones lejos de ser superfluas, las mas de las veces nos orientan a la hora
de interpretar muchos de sus textos. Los autores latinos a los que remite con mayor
frecuencia son Virgilio, Lucrecio, Plinio, Ovidio, Propercio y San Agustin.

Latin Authorsin theLibrary
of Jorge LuisBorges

ABSTRACT: Literature on Borges generally reveals the link between the author and
avant-garde movements, his approach to English spoken literature and, among other
relevant influences, Kafka’s heritage. Nevertheless, his connection with the classics
—referring to Greek and Latin tradition— also offers enthusing research opportuni-
ties. The classical influence, far from being an obstacle, imposes itself as a dynamis,
which energizes an important part of his works.

Our study focuses on showing his approach to some Latin authors and to analyse
the way he often reworks them. This paper is based, on the one hand, on an attentive
and circumspect lectio of his work and, on the other, on the examination of J. L. Bor-
ges’ personal library. By consulting the notes and comments that Borges set down
in his own handwriting in his volumes, we may observe which Latin authors he fre-
quented more assiduously. These notes, far from being superfluous, contribute to the
interpretation of anumber of histexts. The Latin authors he refersto more frequently
are: Virgil, Lucretius, Pliny, Ovid, Propertius and St. Augustine.

PALABRAS CLAVE: Borges, poesia, tradicion cldsica
KEYWORDS: Borges, poetry, classical tradition
FECHA DE RECEPCION: 3 de octubre de 2011.
FECHA DE ACEPTACION: 25 de abril de 2012.

199 NOVA TELLVS, 30-1, 2012



L osautoreslatinos en la biblioteca
de Jorge LuisBorges

Hugo Francisco BAUZA!

Diversos autores han estudiado de manera adecuada los vinculos de Jorge
Luis Borges con la tradicion cldsica.> Mi proposito es indagar tal tema
desde la perspectiva “del taller del escritor”. Como tal, la pretension es
modesta: un acercamiento a la biblioteca personal de Borges para observar
materialmente qué libros tenia, como los consultaba, como los marcaba
0 sefialaba. Este ejercicio de andlisis permitird constatar, desde un punto
de vista afin a la critica genética, que, como autor, Borges no se aferra de
modo riguroso a la tradicion, sino que la recrea de manera original; asi
pues, lo clasico se presenta en él como estimulo para reflexionar sobre
cuestiones clave, lo que hace de manera personalisima. Entiende el cla-
sicismo no como lo codificado de una vez para siempre —y como canon
digno de ser emulado—, sino que advierte en ¢l una cantera inagotable de
temas y motivos que aguardan una relectura siempre renovada.

Deseo comenzar destacando que Borges no sabia griego (lo refiere en
varios pasajes de su obra); si, en cambio, latin. El latin lo habia aprendido
en sus anos de estudiante en el liceo Jean Calvin, en la ciudad de Gine-
bra, y si bien declara haberlo olvidado con los afios, el latin —que nunca
llegd a leer con absoluta fluidez— sirvid, en gran parte, de fundamento
para su tarea de escritor. Y en ese orden es el recuerdo de los hexametros
de Virgilio el que con mas intensidad se impone a su memoria y el que,
como una presencia incitante y plena de vida, vuelve a él en reiteradas
circunstancias.

1 En este trabajo he vertido algunas ideas ya planteadas en mi conferencia “Borges y el
clasicismo griego”, dictada en el Instituto Cervantes de Atenas el 12 de febrero de 2007
y publicada en Bauzd, 2009.

2 Asi, por eiemplo, lostrabajos de Carlos Garcia Gual (1992), Francisco Garcia Jurado
(2006) y Paolo Fedeli (2010), entre otros.

201 NOVA TELLVS, 30-1, 2012



202 BAUZA /LOS AUTORES LATINOS EN LA BIBLIOTECA DE BORGES

De esa impronta virgiliana en los “Fragmentos de un Evangelio apocri-
fo”, Borges apunta: “Felices los que guardan en la memoria palabras de
Virgilio o de Cristo, porque éstas daran luz a sus dias” (1974, p. 1012),> en
el poema “Al idioma aleman” reitera “Mis noches estan llenas de Virgi-
lio” (1974, p. 1116) y, entre otros muchos pasajes en los que alude al poeta
de Mantua, en el relato “La otra muerte” —incluido en EI Aleph— apun-
ta: “Hacia 1951 creeré haber fabricado un cuento fantastico y habré histo-
riado un hecho real; también el inocente Virgilio, hara dos mil afios, creyo
anunciar el nacimiento de un hombre y vaticinaba el de Dios” (1974, p.
575), cuando habla de una nueva progenie que desciende desde lo profun-
do del cielo: lam noua progenies caelo demittitur alto (Verg., Ecl., IV, 7).

También en un pasaje memorable de su Historia de la eternidad (1974,
p- 388), al ocuparse de “La doctrina de los ciclos”, reitera un verso virgi-
liano de esa Bucdlica (Verg., Ecl., 1V, 6):

lam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna.
Ya vuelve Virgo, ya vuelven los reinos saturnios.

Borges, por cierto, no creia en la naturaleza divina del nifio al que Virgilio
alude en la Bucdlica —seguramente Virgilio tampoco—, pero lo que si le
sorprende es lanocion de misterio que nimbala composicion y que es tam-
bién la que, més alld de la combinacién de imédgenes, simbolos y cadencias,
constituye —en la éptica borgesiana—, la clave de un poema

Entreotrastantasreferenciasal autor delaEneida, en el “Prélogo” a El ha-
cedor, hablando de la hipdlage, recuerda aquel verso memorable de Virgilio
“que —seguin Borges— maneja y supera el mismo artificio”: ibant obscuri
sola sub nocte per umbras, hexametro que, por otra parte, le oi declamar en
una conferencia que dict6 sobre “Estudios dantescos” en el Instituto Italiano
de Buenos Aires. O bien cuando, a modo de intertextualidad, en el poema “A
un poeta sajon” (1974, p. 945), al escribir “lento en la lenta sombra”, recrea
la famosa imagen lentus in umbra de la primera Bucdlica virgiliana (v. 4).

Admira en € poeta mantovano, entre otras cosas, la intensidad y €l
cardcter simbolico de su mensaje, ya que para Borges “toda la literatura
es simbdlica”, seglin consigna en el “Prélogo” a las Crénicas marcianas
de Ray Bradbury (1998, pp. 34-35);* por otra parte, destaca en Virgilio el

8 Las citas de los pasajes borgesianos corresponden a sus Obras completas 1923-1972.

4 Las referencias a los “Prélogos” de Borges estan citados por Prélogos, con un pro-
logo de Prologos, 1998.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 199-214 203

hecho de que hace poesia pura, es decir, “creada por el poeta con exclu-
sion de su personalidad” (1998, p. 226). Refiere también que, a través de
Virgilio, descubri6 una instancia diferente de las cosas, expresada por el
poeta latino en aquel hexametro tan misterioso como intraducible:

sunt lacrimae rerum et mentem mortalia tangunt (Aen., I, 462).5
Hay lagrimas de las cosas y tocan las almas mortales.

El “supuesto” olvido del latin por parte de Borges, al que he hecho
referencia, puede ser interpretado a la manera como Goethe —y tras sus
pasos B. Russell— concibio la cultura, entendida como “todo lo que que-
dadespués que uno olvidatodo lo que aprendié” . Es en ese aspecto donde
la lengua del Lacio opera en Borges de manera soterrdnea, configurando,
cas sin que el poeta se dé cuenta, la nocion de ritmo o cadencia que es
otro de los imponderabl es que constituyen su poesia.

La lengua latina —de la que siempre alaba su carécter sintético y lapi-
dario— le desperto el gusto por la concision, a la vez que, mediante una
sintaxis escrupulosamente estructurada, le hizo patente una de las claves
del arte: no descuidar €l sentido de totalidad. Respecto del latin, en €l
poema “El pasado” (1974, p. 1086), refiere:

Roma, que impone el numeroso hexametro
al obstinado marmol de esa lengua

gue manejamos hoy, despedazada.

A través de Virgilio, Borges descubre la idea de obra orgdnica, enten-
diendo por tal aguéllaalaque no se le puede quitar ni afiadir nada sin que
se resienta su estructura, dado que en €l arte clasico puede omitirse todo,
menos lanocion de totalidad. Este es el sentido del principio constructivo
aristotélico que a Borges se le hace patente a través de los hexametros de
Virgilio. Sobre la nocién de totalidad en “El zahir” —incluido El Aleph—
consigna: “Tal vez quiso decir que no hay hecho, por humilde que sea,
que no implique la historia universal y su infinita concatenacion de efec-
tosy causas. Tal vez quiso decir que el mundo visible se daentero en cada
representacion, de igual manera que la voluntad, segin Schopenhauer, se
daentera en cada sujeto” (1974, pp. 594-595), y eso es |o que destaca de
los versos del poeta de Mantua.

5 Segin Teodoro Haecker (1945, pp. 143-156), es este verso el pasaje mds intraducible
delaEneida, més aun, de toda la literatura latina.



204 BAUZA /LOS AUTORES LATINOS EN LA BIBLIOTECA DE BORGES

(Qué es lo que Borges aprecia de los autores cldsicos y en qué medida
éstos dejaron en su obra una impronta imborrable?

Su hiblioteca de autores latinos

Mi itinerario implica una revision de los textos latinos de la biblioteca
personal de J. L. Borges, que en la actualidad se encuentra en el primer
piso de la Fundacién Internacional “Jorge Luis Borges”, sito en la calle
Anchorena 1660 de la ciudad de Buenos Aires.

Sus autores, en tentativo orden de preferencia de acuerdo con la canti-
dad de ejemplares de sus obras y notas del propio Borges, son: Virgilio,
Lucrecio, Plinio, Séneca, Horacio, Propercio, Juvena y los colectados en
la Minor Latin Poets, esta dltima obra con muchas anotaciones de manos
del poeta. De las varias ediciones y estudios sobre Virgilio que hay en su
biblioteca, cito el deF. J. H. Letters, Virgil (1946), en el que Borges apun-
t6 algunos comentarios.

Destaca la Historia natural de Plinio, en la ediciéon de John Bostock
y H. T. Riley (1855) en seis volimenes, precisamente la misma a la que
alude en uno de sus cuentos mds famosos: “Funes el memorioso”. En este
relato nos dice que Ireneo Funes habia memorizado las palabras de Plinio
“que formaban el primer pdrrafo del vigésimocuarto capitulo del libro
septimo de laNaturalis historia. La materia de ese capitulo —anade Bor-
ges (1974, p. 487)— es la memoria”. También alude a Plinio en su pdgina
“Sobre Oscar Wilde” (1974, p. 691), cuando éste define al poeta como a
“un laborioso monstrorum artifex”, “tejedor de suefos”.

De otras obras vinculadas con € mundo clasico y que han sido muy
frecuentadas por el poetaesta el Thesaurus poeticus linguae latinae de L.
Quicherat (1897), obra importante para nuestra labor no s6lo porque en
ella hay abundantes anotaciones del Borges adolescente, es decir, cuando
se iniciaba en el estudio de la lengua latina, sino porque es un volumen
gue conservo y consulté siempre y a que hace referencia en e cuento
citado. En este relato, a propésito de su viaje a la Banda Oriental, dice:
“Mi valija incluia el De viris illustribus de Lhomond, el Thesaurus de
Quicherat, los comentarios de Julio César y un volumen impar de la Na-
turalis historia de Plinio que excedia (y sigue excediendo) mis mddicas
virtudes de latinista’.°

6J.L.Borges, 1974, p. 486.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 199-214 205

Entre otros trabajos significativos, se encuentra la conferencia de T. S.
Eliot What is a Classic? (1945) en la que el autor de El Aleph consigno
numerosas anotaciones. Borges se siente deudor de esta disertacion ya que,
gracias a ella, entiende que, para Occidente, “Virgilio, y no Homero, es el
cléasico por antonomasia”. Al margen de la nocion de madurez implicita en
la obra de Virgilio, de la semantica de su lengua derivan las romances y, del
conjunto de ellas, el concepto de lo universal.

Otro dato destacable de su biblioteca es la sostenida frecuentacion de la
Divina comedia, poema que, si bien no pertenece al clasicismo latino, lo
consigno por su vinculo inescindible con Virgilio; son varias las ediciones
que Borges poseia de esta obra —llegué a contar siete—, el desgaste de
sus lomos revela un manejo casi cotidiano.

El pasaje por los textos vinculados con los autores latinos de su bibliote-
ca me permiti6 acercarme al “taller” del escritor y, de ese modo, ver como
se fue construyendo esa solida formacion intelectual que sostiene y funda-
menta sus obras. La atencion a los términos consignados por Borges con
mayor frecuencia en tales volumenes nos permitio ver sus preferencias por
cuestiones referidas a los quehaceres poético y filosofico. Ellos son: poeta
insanus, misterio, asombro, e tiempo, la eternidad, la perplgidad, la me-
tafisica, la inmortalidad, edades miticas, la linedidad, la ciclicidad, pita-
gdricos, epicureos, asi como los nombres de Virgilio, Odiseo, Nietzsche,
Heréclito, Lucrecio, Zendn, Pindaro, Plinio, Ciceron y, entre otros, Séneca.

(Cudles son los temas y motivos de la cultura clasica que influyen y, en
cierto modo, determinan el mundo literario borgesiano?

Temas y motivos

Si bien son numerosos y variados, en esta exposicion solo atenderé a los
gue considero esenciales: 1) la reflexion sobre el tiempo; 2) la vida como
Suefio, y 3) su acercamiento, a través de Lucrecio, a algunas nociones epi-
cureistas.

1) La reflexion sobre el tiempo

Entroncado en unalinea de pensamiento que tiene el panta rhei, “todo flu-
ye’, atribuido a Heraclito,” como punto de partida para una reflexion so-

" Dicha frase condensa la filosofia de Heraclito, aunque en ningun sitio consta que
fuera formulada asi por el filésofo.



206 BAUZA /LOS AUTORES LATINOS EN LA BIBLIOTECA DE BORGES

bre la fugacidad de lo temporal, Borges, en Otras inquisiciones (1998, p.
771), apunta: “El tiempo es la sustancia de que estoy hecho. El tiempo es
un rio que me arrebata, pero yo soy el rio; es un tigre que me destroza,
pero yo soy el tigre; es un fuego que me consume, pero yo soy el fuego.
El mundo, desgraciadamente, es real; yo, desgraciadamente, soy Borges”.
El tiempo parece ser el motivo sustancial de la obra borgesiana y el que,
como hilo de Ariadna nos conduce a lo largo de toda su produccion lite-
raria.

En el orbe griego, esa lucubracion sobre la fugacidad del ser alcanza un
punto clave en Pindaro, quien, en su Pitica VIII, nos dice: “La alegria de
los mortales crece tan rapida como cae atierra desviada por una voluntad
enemiga. El hombre no vive sino un dia. ;Qué es? ; Qué no es? No es nada
mas que la sombra de un suefio”.* La identificacion de la natura del hom-
bre con la sombra es un tdpos de la obra borgesiana, que el poeta recoge
—ademas del ejemplo pindarico aludido— de Quevedo, cuando éste dice
“a fugitivas sombras doy abrazos”; laten en este ejemplo ecos del canto
XI de la Odisea y del VI de la Eneida. Se lo ve, por ejemplo, cuando en
el soneto “A quien esta leyéndome”, Borges consigna en el tltimo terceto
(1974, 924):

Sombra, irds a la sombra que te aguarda
fatal en € confin de tu jornada,
piensa que de algin modo ya estds muerto.

En Borges esa constante recurrencia a identificar la natura del hombre
con las sombras explica su reiterada referencia al tltimo verso de la Enei-
da, que se clausura precisamente con la palabra umbras:

Vitaque cum gemitu fugit indignata sub umbras (X11, 952).
Y la vida indignada huy6 gimiendo a las sombras

Esa angustia por el transito ininterrumpido de lo temporal se impone
como uno de los communes loci de la poesia borgesiana. En esa reflexion
sobre el paso fugaz e inexorable de las horas se advierten las huellas de
Pindaro, Tibulo, Propercio, Séneca y las del citado Quevedo.

De los numerosos ejemplos en los que Borges hace ostensible lo fugaz de
la natura humana, refiero uno extraido del poema “El tango”, cuando dice:

8 Cito por laversién de Toméas Meabe, 1921, p. 133.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 199-214 207

Hecho de polvo y tiempo, €l hombre dura
menos que laliviana melodia,
que solo es tiempo (1974, p. 889).

Somos tiempo, hijos del tiempo y, a la vez, victimas del tiempo. Es
clasica también la idea de concebir al hombre como polvo, como tierra
(el término homo procede de humus). En el poeta esta nocion tiene un
antecedente preciso: la Elegia I, 19 de Propercio, donde se lee: Vt meus
oblito puluis amore uacet (“de modo que mi ceniza carezca de tu amor,
por haberlo olvidado™), verso que el propio Borges cita en latin (Otras
inquisiciones, 1974, p. 664) no sin hacer referencia a la lograda uariatio
en la pluma de Quevedo cuando éste dice: Polvo seran, mas polvo enamo-
rado (Musa, IV, 31).

La nocién griega del tiempo voraz —tempus edax—, retomada por
Propercio en sus Elegias y revivida luego por Shakespeare, despunta en
Borges en el poema “El hambre”, donde se lee:

Una de tus imdgenes es aquel silencioso
dios que devorael orbesiniray sin reposo,
el tiempo (1974, p. 921).

Esa reflexion sobre el tiempo voraz se vincula con el pensamiento exis-
tencialista que concibe al hombre como un ser para la muerte y que Bor-
ges enuncia en su Evaristo Carriego cuando refiere: “yo imagino que el
hombre es poroso para la muerte y que su inmediacion lo suele vetear de
hastios y de luz, de vigilancias milagrosas y previsiones” (1974, p. 120).

Borges aborda también el topico de los ciclos temporales que, desde el
motivo de las edades de la humanidad descrito por Hesiodo en sus Tra-
bajos y dias, hasta su revaloracion pitagorica sugerida por Virgilio en la
Bucolica IV, ha tenido entre los antiguos diversos cultores. Al ocuparse de
la ciclicidad temporal, a esos autores Borges afiade el nombre de Nietzsche
refutando su doctrina; asi lo hace, por ejemplo, en su Historia de la eterni-
dad, donde remite al Timeo platonico (cap. XXXIX), a De la naturaleza de
los dioses, de Lucrecio, y al Dialogo de los oradores, de Tacito, cuyos argu-
mentos desbarata. Conviene no olvidar que sobre la idea de eternidad, en
su Evaristo Carriego, habia destacado con énfasis —usa incluso signos de
admiracion— “que esas momentaneas identidades (jno repeticiones!) que
aniquilan el supuesto correr del tiempo, prueban la eternidad” (p. 120).



208 BAUZA /LOS AUTORES LATINOS EN LA BIBLIOTECA DE BORGES

En otro pasaje de la misma Historia de la eternidad, cuando analiza “El
tiempo circular” barruntado por los antiguos, vuelve a insistir en que
se trata de ciclos similares, pero no idénticos, y se vale de esaidea en
numerosos ejemplos de su mundo de ficcion. Por otra parte, al indicar
como en la historia de la humanidad la concepcién ciclica ha cedido
ante lalineal —lo que Borges grafica diciendo “Cay6 la Rueda ante la
Cruz” (1974, p. 552)— recuerda, con todo, el caso particular delas cru-
ces runicas donde “los dos emblemas enemigos conviven entrelazados”
(1974, p. 552, n. 1).

2) La vida como sueiio

En el “Prélogo” a las Péginas de historia y de autobiografia de Edward
Gibbon, Borges deja constancia de su meditacion sobre la obra de Virgi-
lio. Asi nos dice:

[en] el sextolibro delaEneida (el autor) refiere el viaje del héroe y de la Sibila
a las regiones infernales; Warburton conjeturé que representaba la iniciacion
de Eneas como legislador de los misterios de Eleusis. Eneas ejecutando su
descenso al Averno y a los Campos Eliseos, sale por la puerta de marfil, que
es la de los suefios proféticos; esto puede significar que el infierno es funda-
mentalmente irreal, o que el mundo al que regresa Eneas también lo es, o que
Eneas individuo, es un suefio, como tal vez lo somos nosotros (1998, p. 106).

En el “Deutsches Réquiem” hay también ecos muy notorios de auto-
res clésicos. Asi, tras citar expresamente a De rerum natura lucreciano,
reelabora la idea griega segun la cual existimos porque una naturaleza
superior ha condescendido poner fugazmente sus 0jos sobre nosotros: es
el motivo de la citada Pitica VIII de Pindaro, en la que leemos que €l
hombre “no es mds que la sombra de un suefo; pero cuando Zeus le hace
don de la gloria, es una brillante luz, un rasgo de alegria quien alumbra su
vida”, lo que Borges recrea aludiendo al insondable vacio en que puede
convertirse el ser del hombre, si el creador desatiende aunque sea fugaz-
mente a su creatura: “si la atencion del Sefior se desviara un solo segun-
do de mi derecha mano que escribe, ésta recaeria en la nada, como si la
fulminara un rayo sin luz” (1974, p. 577). Sobre el motivo poético de la
vida como merasombra o ilusidn, no olvidemos que una de sus obras méas
significativas no en vano se titula Elogio de la sombra (1969).



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 199-214 209

De la obra de Hawthorne, que Borges frecuentd siempre con inveterada
delectacion, destaca el cuento “Marble Faun” donde —siguiendo a los
historiadores | atinos— cuentaque en el centro del Foro, en circunstancias
singulares de la historia de Roma, se abrié un inmenso hoyo “en cuya
ciega hondura un romano se arrojo, armado y a caballo” como victima pro-
piciatoria para los dioses. Borges, atento a esa tradicidn arcana, cuanto a las
diversas lecturas que de un prodigio propone la tradicion sibilina, explica
que esa grieta es también

la boca del Infierno ‘con vagos monstruos y con caras atroces’ y también es el
horror esencia de lavidahumanay también es el Tiempo, que devora estatuas
y gércitos, y también es la Eternidad que encierra los tiempos. Es un simbolo
multiple, un simbolo capaz de muchos valores, acaso algunos incompatibles.
Para la razén, para el entendimiento 16gico, esta variedad de valores puede
constituir un escdndalo, no asi para los suefios que tienen su dlgebra singular y
secreta, y en cuyo ambiguo territorio una cosa puede ser muchas (1974, p. 683).

3) Su acercamiento, a través de Lucrecio, a algunas nociones
epicureistas

Conviene recordar que el poeta no se filia en ningin sistema doctrinario
en particular, sino que atiende a todos y a cada uno de ellos como punto
de partida para sus creaciones literarias; hay asi, en su obra, rasgos pita-
gdricos, platénicos, epictreos, estoicos...; con todo, parece guardar cierta
preferencia por el epicureismo entendido no a la manera rigurosa de su
fundador, sino a cierta forma |abil —diria, “dulcificada”—, como puede
serlo el practicado por Filodemo de Gadara o por Lucrecio, cuyos hex&
metros cita en varias ocasiones y se deleita en imitar en algunos casos.
Habria que recordar que en contra de lo que vulgarmente se conside-
ra, e epicureismo es una doctrina absolutamente alejada de los placeres
sensuales; éstos, a causa de su fugacidad, impiden el logro de la ataraxia
o imperturbabilidad que preconiza esta corriente filoséfica. Los epictreos
buscan, sobre todo, latranquillitas animi, latranquilidad de espiritu, €l no
inmutarse por circunstancias foraneas y proclaman, para ello, € aparta-
miento de todo lo que pueda perturbar la paz interior. Como es menester
algjarse delasturbaciones, aconsejan no inmiscuirse en el quehacer politi-
co y mantenerse al margen de las pasiones y, de entre éstas, especialmente
de laamorosa dado que —a los ojos de los epictireos—, € amor perturba



210 BAUZA /LOS AUTORES LATINOS EN LA BIBLIOTECA DE BORGES

al enamorado, ya que lo mantiene en constante estado de inquietud. El
que esté atado a las pasiones —segtin lo entiende esa doctrina— carece
de laataraxia que el epicureismo persigue como fin. El ideal epicireo es
la eudaimonia, una suerte de goce interior incompatible con los placeres
sensual es que una lectura deliberadamente aviesa de esta doctrina, plan-
teada por autores cristianos —en especia por san Jerénimo—, le endilga
falsamente a los seguidores de esta forma de vida pura.

Borges no conoce el epicureismo en sus fuentes griegas, sino en forma
indirecta, através delalecturade Lucrecio, que en é hasido honday medi-
tada. Lucrecio es el autor latino, después de Virgilio, al que alude mas veces
en su obray por & que se interesa fundamentalmente en cuanto poeta.

Sabemos que € autor del De rerum natura, a pesar de su devocion por
el Maestro, preconiza un epicureismo labil. Esto se debe a que, en contra
de los preceptos sustentados por Epicuro respecto de apartarse del poeti-
zar, Lucrecio compone poesia.

Borges, en contraposicion a diversas filosofias trascendentalistas, pa-
rece recoger de epicuireos como Lucrecio el escepticismo respecto de una
posible vida post mortem, la biiqueda de la paz interior, despojarse del
temor ala muerte, concebir las pasiones como una dynamis perturbadora
y lacreenciaen laexistenciadel azar.

De las tantas referencias borgesianas a las ideas y a la poesia de Lu-
crecio, deseo destacar que en laHistoria de la eternidad, tras recordarnos
que “el tiempo es un problema para nosotros”, refiere que la eternidad es
“un juego o una fatigada esperanza” (1974, p. 353) para, mds tarde, re-
flexionar, entre otros topicos, sobre los sofismas, apariencias y simulacros
dentro de los cuales sitia la nocién de eternidad. Asi pues, recurre a paté-
tico pasaje de Lucrecio® en el que éste, a proposito de la falacia del coito,
nos da su idea de lo engafioso de los simulacros. Borges cita con cierta
libertad los versos del poeta latino en la referida Historia de la eternidad:

91V, 1097-1111: Vt bibere in somnis sitiens quom quaerit et umor / non datur, ardo-
rem qui membris stinguere possit, / sed laticum simulacra petit frustraque laborat / in
medioque sitit torrenti flumine potans, / sic in amore Venus simulacris ludit amantis, /
nec satiare queunt spectando corpora coram / nec manibus quicquam teneris abradere
membris | possunt errantes incerti corpore toto./ Denique cum membris conlatis flore
fruuntur / aetatis, iam cum praesagit gaudia corpus / atque in eos Venus ut muliebria
conserat arua, / adfigunt auide corpus iunguntque saliuas / oris et inspirant pressantes
dentibus ora: / nequiquam, quoniam nil inde abradere possunt / nec penetrare et abire in
COrpus corpore toto.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 199-214 211

Como el sediento que en el suefio quiere beber y agota formas de agua que no
lo sacian y perece abrasado por la sed en el medio de un rio, asi Venus engafia
alos amantes con simulacros, y lavistade un cuerpo no les da hartura, y nada
pueden desprender o guardar, aunque las manos indecisas y mutuas recorran
todo el cuerpo. Al fin, cuando en los cuerpos hay presagio de dichas y Venus
esta a punto de sembrar los campos de la mujer, los amantes se aprietan con
ansiedad, diente amoroso contra diente; del todo en vano, ya que no alcanzan
a perderse en el otro ni a ser un mismo ser” (1974, p. 364).

Lo mismo sucede con €l tiempo —aifiade Borges—, donde “la sucesion
es una intolerable miseria [...] y los apetitos magndnimos codician todos
los minutos del tiempo y toda la variedad del espacio” (1974, p. 364).

Destaco que en una nota que Borges publicé en la revista Proa (1924),
al comentar una obra del poeta Pedro L. Ipuche dice: “ésta me recuerda
siempreel verso de Lucrecio”, y citaen latin, con erroresvisibles, el hex&
metro Tunc Venus in sylvis iuungebat corpora amantum.

En “Una vindicacion del falso Basilides” —incluida en Discusion—, a
ocuparse de la extraiia cosmogonia de Valentiniano, Borges consigna: “En
ese melodrama o folletin, la creacion de este mundo es un mero aparte. Ad-
mirable idea: el mundo imaginado como un proceso esencialmente futil,
como un reflejo lateral y perdido de viejos episodios celestes. La crea-
cion como un hecho casual” (1974, p. 215). En este pasgje dienta laidea
epictrea del clinamen (cf. Lucrecio, II 292), “inclinacién o desviacion”
de algunos atomos debida a un imponderable que llega a producir en la
congtitucion cosmicaateracionesimpredecibles. Y ésaesunaideaclave en
Borges toda vez que su orbe poético presta respetuosa atencion al tema del
azar. Asi, en el “Prélogo” a “Bartleby” de Herman Melville, nos dice: “Tal
el universo de Moby Dick: un cosmos (un caos) no solo perceptiblemen-
te maligno, como el que intuyeron los gndsticos, sino también irracional,
como el de los hexdametros de Lucrecio” (1974, p. 178). (Destaco que su
amigo Xul Solar, con quien Borges comparti6 largas conversaciones sobre
temas filosoficos y sobre la creacion, ide6 un ajedrez —mas complejo que
el juego cldsico—, donde introdujo un inusitado trebejo: € azar).

Idéntica idea se expresa en “La loterfa en Babilonia” —incluidaen Fic-
ciones—, donde consigna: “la loteria es una intensificacion del azar, una
periédicainfusion del caos en el cosmos”.

En Otras inquisiciones aude directamente a L ucrecio cuando dice que
éste “se propone libertarnos del temor de los dioses” (1974, p. 703). En



212 BAUZA /LOS AUTORES LATINOS EN LA BIBLIOTECA DE BORGES

esta reflexion pesa también el recuerdo de un pasaje famoso de corte epi-
cureistade la Gedrgica 11 de Virgilio (vv. 490-492) donde leemos:

Felix qui potuit rerum cognoscere causas,
atque metus omnes et inexor abile fatum
subiecit pedibus, estrepitumque Acheruntis auari!

jFeliz quien pudo conocer las causas de las cosas,
Y sometio bajo sus pies todo temor y €l hado
Inexorabley €l estrépito del avaro Aqueronte!

Pero quiza el pasaje borgesiano donde con mds nitidez se ve su aproxi-
macion al epicureismo lucreciano es cuando explica que “el proceso del
tiempo es unatrama de efectos y de causas, de suerte que pedir cualquier
merced, por infima que sea, es pedir que se rompa un eslabon de esa trama
de hierro, es pedir que ya se haya roto. Nadie merece tal milagro” (1974,
p. 1014). Borges, luego de haber privilegiado al poeta insanus —otro
topico de la antigiiedad cldsica—, afirma: “Ajedrez misterioso la poesia,
cuyo tablero y cuyas piezas cambian como en un suefio y sobre el cual me
inclinaré después de haber muerto” (1974, p. 858).

En esa referencia a la poesia estd sugerida la conciencia de su gloria,
que es también un tema grato al clasicismo grecolatino —Pindaro, Hora-
cio, Ovidio...—, la que, en ocasiones, despunta en la obra de Borges. Asi,
en “El suefo de Coleridge”, después de ubicar el motivo de la inspiracion
poética en el terreno de lo onirico, dice que “cabe suponer que el alma
del emperador, destruido el palacio, penetrd en el alma de Coleridge, para
que éste |o reconstruyera en palabras, més duraderas que los marmolesy
metales” (1974, p. 644). En esta conjetura borgesiana despuntan ecos de
los versos de una famosa oda horaciana (111, 30, 1):

Exegi monumentum aere perennius.
Construi un monumento méas perenne que el bronce.

Conclusion

Serfa fatigoso nombrar los muchos otros ecos del clasicismo grecolatino
en la obra borgesiana. Estos, como lo revela el propio Borges, no son un
simple artificio literario, Sino que dan sustento y fundamento a sus crea-
ciones. Importantes estudios se han hecho ya en la materia, como puede
verse en la siguiente bibliografia, y se seguirdn haciendo.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 199-214 213

Otro filon de andlisis seria ver la manera como Borges recrea, saltando
siglos y cambiando escenarios, situaciones harto famosas de la antigiie-
dad clasica. Un ejemplo locuaz lo constituye el breve relato “La trama” %
donde, al revivir, en palabras de Suetonio la tragica muerte de César, re-
cuerda que el dictador, al verse atacado, exclamé a uno de sus agresores
“;Tu, también, hijo!”.! Borges cuenta que, siglos mds tarde, en la pro-
vincia de Buenos Aires, “un gaucho es agredido por otros gauchos vy, al
caer, reconoce aun ahijado suyoy le dice con mansareconvenciony lenta
sorpresa (estas palabras hay que oirlas, no leerlas): ‘jPero, che!” Lo matan
y no sabe que muere para que se repita una escena’ (1974, p. 793).

Por tltimo, deseo destacar que Borges atiende también al clasicismo
grecolatino cuando interpreta |0 original no en nuestra concepcion de ha-
llazgo de una novedad inusitada, sino en el antiguo sentido de volver al
origen; laliteratura es entendida, en consecuencia, como una recreacion
—perenne y siempre renovada— de temas y motivos que deben ser ras-
treados en la tradicion; de ese modo, Borges hace suya la divisa unamu-
niana: “Para novedades, los cldsicos”, a la que, como dijimos, afiade: “si,
pero pararecrearlos’.

BIBLIOGRAFIA
Fuentes

BORGES, Jorge Luis, Obras completas 1923-1972, tomo 1, Buenos Aires, Emecé,
1974.

_, Prologos, con un prologo de prologos, Buenos Aires, Alianza, 1998.

_, “La criollidad en Ipuche (a propésito de Tierra Honda de Pedro Leandro |pu-
che)”, Proa, 1, 1924, pp. 27-29.

HuipoBRro, Vicente, “La poesia”, en Obras completas, Santiago de Chile, Zigzag,
1964.

Lucrecio, Tito, De la naturaleza, 2 vols., Barcelona, Alma Mater, 1961.

Minor Latin poets, vol. I, with introductions and English translations by J. Wight
Duff and Arnold M. Duff, London, Heinemann; Cambridge, Harvard Univer-
sity Press, 1944 (12 ed. 1934, Loeb Classical Library, 284).

PINDARO, Obras completas, version de Tomas Meabe, Paris, Garnier, 1921.

PLINY, The Natural History of Pliny, 6 vols., translated by J. Bostock and H. T.
Riley, London, 1855.

10 Incluido en El hacedor (1960).
1 Syetonio, Diuus lulius, T, 82: ol 60 téxvov.



214 BAUZA /LOS AUTORES LATINOS EN LA BIBLIOTECA DE BORGES

QUICHERAT, L. (éd.), Thesaurus Poeticus Linguae Latinae ou Dictionnaire proso-
dique et poétique de la langue latine, Paris, Hachette, 1897.

Estudios

FEDELI, Paolo, “Borges e a nostalgia do latim”, Euphrosyne, 38, 2010, pp. 267-280.

GARciA GUAL, Carlos, “Borges y los cldsicos de Grecia y Roma”, Cuadernos his-
panoamericanos, no. 505-507, 1992, pp. 321-346.

GaARcia JuraDO, Francisco, Borges autor de la Eneida. Poética del laberinto, Ma-
drid, ELR Ediciones, 2006.

HAECKER, Teodoro, Virgilio, padre de Occidente, version de V. Garcia Yebra, Ma-
drid, Sol y Luna, 1945.

BauzA, Hugo, Voces y visiones. Poesia y representacion en el mundo antiguo,
Buenos Aires, Biblos, 1997.

_, “Borges y el clasicismo griego”, Hecate: Introduccion a la cultura y litera-
tura griegas, 2009, http://conojosdehekate.blogspot.mx/2009/06/borges-y-el-
clasicismo-griego_15.html.

ELioT, T. S., What is a Classic?: An Address delivered before the Virgil Society on
the 16th of October 1944, London, Faber and Faber Limited, 1945.

LETTERS, F. J. H., Virgil, London, Sheed and Ward, 1946.





