
nova tellvs, 30◆1, 201277

El discurso falso en los personajes femeninos
de la novela griega

Elena Redondo Moyano
Universidad del País Vasco/Euskal Herriko Unibertsitatea

elena.redondo@ehu.es

Resumen: En este trabajo se analiza el uso que los personajes femeninos de las nove-
las griegas hacen del discurso falso. Tomando como punto de partida el análisis del 
discurso femenino en la tragedia ática, uno de los géneros literarios que más influyó 
en los discursos novelísticos, se estudia qué personajes de la novela utilizan el discur-
so falso y la finalidad con que lo hacen. Se descubren dos tipos de discursos falsos: 
los defensivos, usados por las protagonistas femeninas o por personajes secundarios 
similares a ellas en clase social e ideología, y los ofensivos, usados por personajes 
secundarios de clase social inferior y moralmente reprochables dentro del ideario 
amoroso que la novela publicita.

False Speech in the Female Characters
in the Greek Novel

Abstract: This paper examines how the female characters in Greek novels have re-
course to false speech. Based on an analysis of female speech in Attic tragedy, which 
was one of the literary genres that exerted the greatest influence on speech parts of 
the novels, a study is conducted to find out which characters in the novel employ false 
speech and their purpose in doing so. Two types of false speech were identified: the 
defensive one, used by the female protagonists or by secondary characters of simi-
lar social and ideological status, and the offensive one, used by characters of lower 
rank, and blameworthy morality within the ideological loveʼs framework publicized 
through the novel.

 

Palabras clave: Novela griega, discurso femenino, discurso falso, Caritón, Jenofonte de
Éfeso, Aquiles Tacio, Heliodoro, tragedia griega, retórica.

Keywords: Greek novel, female speech, false speech, Chariton, Xenophon of Ephesus,
Achilles Tatius, Heliodorus of Emesa, Greek tragedy, rhetoric.

Fecha de recepción: 23 de agosto de 2011.
Fecha de aceptación: 25 de marzo de 2012.

Nova tellus 30-1.indb   77 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 201279

El discurso falso en los personajes femeninos
de la novela griega1

Elena Redondo Moyano

Las novelas griegas llamadas “de amor o aventuras” fueron compuestas 
entre los siglos i-iv2 por autores que escribían en griego en ciudades de la 
parte oriental del Imperio romano. Durante esos siglos, las élites de esas 
ciudades3 promovieron un movimiento cultural inspirado en modelos del 
pasado, principalmente en las obras producidas en la Atenas del s. v a. C.4 
Recrearon así su propia imagen de ese pasado y construyeron una paideía 

1 Este trabajo ha sido realizado dentro del Grupo de Investigación “Tradiciones Clá-
sicas” (GIU07-26) y de su continuación “Litterarum” (GIU10-19). Una primera versión 
del mismo fue presentada en el marco del III Coloquio Internacional de Retórica que se 
desarrolló los días 14 y 15 de abril de 2011 organizado por la unam. Doy las gracias por 
las sugerencias que se me hicieron, especialmente a los doctores Barbara Cassin y David 
García. 

2 Citamos aquí la fecha que aparece en la bibliografía reciente: la obra de Caritón 
ha sido datada en el s. i: cf. Bowie, 2002; Reardon, 2003; Ruiz Montero, 2006. La de 
Longo se sitúa entre la segunda mitad del s. ii y la primera del s. iii: cf. Hunter, 2003; 
Ruiz Montero, 2006. La de Aquiles Tacio fue escrita en la segunda mitad o en el último 
cuarto del s. ii: cf. Plepelits, 2003 y Ruiz Montero, 2006. La de Heliodoro fue compuesta 
en los ss. iii o iv: cf. la discusión en Bowie, 2008. La fecha de la novela de Jenofonte de 
Éfeso sigue siendo objeto de discusión: mientras que O’ Sullivan, 1995, defiende que fue 
compuesta antes que la de Caritón, y, por tanto, antes del s. i, la opinión más generalizada 
entre los estudiosos la sitúa después de esa primera novela, en el s. ii: cf. Kytzler, 2003 y 
Ruiz Montero, 2006.

3 En Whitmarsh, 2008, se analiza la relación entre las novelas (griegas y latinas) y las 
élites de las ciudades del Imperio. Aunque la opinión más generalizada (cf. Ruiz Montero, 
2006 y, sobre todo, Lalanne, 2006) es que existe una estrecha relación entre ellas, Whitmarsh 
puntualiza que la novela no puede considerarse “literatura de élite” en el mismo nivel que la 
oratoria de la misma época, dado que en la novela se dibuja un marco social amplio en el que 
tienen cabida todas las clases sociales y en el que ocasionalmente se cuestionan las relaciones 
de poder y la estructura de la sociedad de la época. 

4 En Cribiore, 1996 y 2001, se puede ver un análisis del uso que se hizo de la poesía y 
de la prosa clásica en la época imperial en todos los niveles de la educación.

Nova tellus 30-1.indb   79 14/12/12   14:22



80	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

griega, un ideal de vida, cultura y valores5 que fue llamado dentro del ám-
bito retórico “Segunda Sofística” (Filóstrato, s. iii), un nombre que ponía 
de manifiesto su relación con el glorioso pasado clásico en el que vivieron 
los primeros sofistas. Debido a este movimiento y al absoluto predomi-
nio que la retórica detentaba en la educación, el panorama literario de la 
época6 se caracteriza por la prevalencia de la imitatio,7 una pauta artística 
según la cual la buena práctica literaria debía partir de las grandes obras 
del pasado, que se consideraban modelos a imitar por su gran calidad li-
teraria. Como muchas de esas obras estaban escritas en ático, la literatura 
de la época, y dentro de ella la novela, está escrita en un ático que imita al 
que utilizaron los escritores clásicos atenienses de los siglos v y iv a. C.8 

Como consecuencia de esta poética, en la novela son apreciables las 
influencias de diversos géneros literarios anteriores,9 entre las cuales de-
bemos destacar respecto al tema de este trabajo el drama ático de la época 
clásica.10 Efectivamente, entre los autores más leídos en las escuelas de 
retórica se encuentran, además de Homero, los trágicos: los papiros de la 
época muestran que al público cultivado le gustaba más Eurípides que 
Esquilo o Sófocles. Eurípides tenía la ventaja de presentar un griego ac-
cesible y de que muchas de sus obras tenían un carácter muy retórico, de 
manera que procuraban al lector una educación que respondía a las exi-
gencias estéticas de la época. Otro autor muy leído fue Menandro,11 quien 
gozó de gran fama no solo porque su griego era también accesible, sino 
porque representaba la vida corriente, con personajes estereotipados, pero 
no pertenecientes ya al mito, como los de la tragedia. 

5 Cf. Lalanne, 2006, pp. 35-37. 
6 Para una visión de conjunto de la producción literaria de la época, cf. Bowie, 2008, 

pp. 17-38.
7 Cf. Reardon, 1971, p. 7. 
8 De entre las obras escritas en prosa ática, se leían sobre todo las de los historiadores 

Tucídides y Jenofonte, las del filósofo Platón y las del orador Demóstenes, todos ellos con-
siderados modelos del uso del dialecto ático y de estilo: cf. Whitmarsh, 2008, p. 7. Entre los 
recientes estudios del uso del aticismo cabe citar Kazazis, 2007 y Caragounis, 2010.

9 Cf. Ruiz Montero, 2006, p. 43 ss: la tradición utópica, la tradición historiográfica, la 
tradición dramática, la tradición épica, la elegía alejandrina y las leyendas locales. 

10 Cf. Crismani, 1997, passim; Cribiori, 2001, pp. 197-201; Ruiz Montero, 2003, pp. 
48-54 y Marincic, 2007, 1, pp. 68-200.

11 Blanchard, 1997.

Nova tellus 30-1.indb   80 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 81

La influencia del teatro se debió también presumiblemente al hecho de 
que las novelas, obras narrativas, cuentan, no obstante, con un importante 
componente de estilo directo. Efectivamente, los diálogos entre persona-
jes constituyen un 44% de la novela de Caritón, un 29% en la de Jenofon-
te, un 24% en la de Longo, un tercio del total de la novela de Heliodoro y un 
porcentaje todavía mayor en la de Aquiles Tacio, cuya narración está cons-
truida en gran parte en primera persona.12 Gracias a los Progymnásmata 
—manuales en los que se recoge la teoría básica para la composición oral 
y escrita que los gramáticos y rétores usaban en la fase de la enseñanza 
primaria y secundaria— sabemos que en las escuelas de retórica el estilo 
directo se trabajaba por medio de la “prosopopeya” o “etopeya”,13 un ejer-
cicio en el que se pedía al estudiante que asumiera el papel de algún perso-
naje mítico o literario conocido, situado en una situación determinada de 
su trayectoria vital, y que reprodujera las palabras que tal personaje pro-
nunciaría para la ocasión. Entre los modelos más útiles que los estudiantes 
podían imitar para este ejercicio se encontraban, sin duda, las obras dra-
máticas, que estaban compuestas fundamentalmente de diálogos, y en las 
que aparecían, además, monólogos y cartas, formas compositivas que se 
encuentran también en las novelas.14 

Los diálogos de la novela pertenecen en mayor medida a personajes mas-
culinos que a personajes femeninos, porque estas obras sitúan su acción 
dramática en el mundo griego de la época clásica (Caritón y Heliodoro) o en 
una época indefinida que lo recuerda (Jenofonte de Éfeso, Longo y Aquiles 
Tacio), y en ese período histórico existía una clara división de los espacios 
en relación con el género: el espacio público era ocupado por los varones, 
mientras que el lugar reservado a las mujeres era el oîkos, la casa familiar, 
el ámbito privado.15 Las apariciones públicas de las mujeres se limitaban, 
por tanto, como se aprecia bien en la novela, a la asistencia a determinados 
actos rituales frecuentemente de carácter religioso.16 Sin embargo, el género 

12 Ruiz Montero, 2006, p. 43.
13 Para este ejercicio, cf. Teón, 115.11 (Spengel), Hermógenes, 20.7-8 (Rabe), Aftonio, 

34.2-3 (Rabe) y Nicolao, 63 (Felten); las traducciones de estas obras se pueden encontrar 
en Reche Martínez, 1991, y Redondo Moyano, 2007b.

14 Cribiorie, pp. 228-229.
15 Cf. Picazo Gurina, 2008, pp. 86-89, para los espacios que ocupaban las mujeres, y 

McClure, 1999, pp. 19-24, 28-29 y 264 para su exclusión de la vida pública.
16 Cf. Caritón, 1, 1, 4 y Jenofonte de Éfeso, 1, 2, 2.

Nova tellus 30-1.indb   81 14/12/12   14:22



82	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

novelístico incorpora el motivo del viaje,17 un procedimiento literario me-
diante el cual la pareja de protagonistas se ve alejada de su ciudad de origen 
y de los privilegios que en ella disfruta, de manera que debe enfrentarse a 
diversas situaciones penosas, las pruebas, en las cuales se manifiestan el 
amor mutuo y la fidelidad que constituye el ideario amoroso que se publi-
cita en las novelas.18 Debido a la existencia en las tramas novelísticas del 
viaje, las protagonistas ocupan espacios diferentes de los habituales para 
las mujeres griegas de la época clásica,19 reflejándose así una concepción 
propia de la época en la que las novelas fueron compuestas y ligada a la 
dominación romana. Efectivamente, la idea romana sobre la presencia de 
la mujer en los espacios públicos no era tan restrictiva como la griega y 
permitía una mayor participación pública de las mujeres (en viajes o cere-
monias varias), especialmente de las de clase alta, a las cuales era habitual 
ver en público acompañando a sus maridos, como una manifestación más 
del poder que ellos detentaban.20 Esta mayor presencia femenina en distin-
tos ambientes, así como la relevancia general de los personajes femeninos 
de las novelas, obligaba a los novelistas a otorgarles un papel importante en 
la trama y en los discursos directos que la recorrían. El drama ático suponía, 
también en este aspecto, un modelo imprescindible, ya que en él diversas fi-
guras femeninas del mito jugaban, gracias a las palabras que pronunciaban, 
un papel preponderante en la trama.

17 El desplazamiento espacial se encuentra en todas las novelas salvo en la de Longo, 
que se sitúa en un ambiente bucólico (cf. la obra de Teócrito, del s. iii a. C.), en el cual los 
viajes no eran posibles. 

18 Estas pruebas que los jóvenes enamorados deben de superar antes de ser incluidos 
en la clase de los adultos casados han sido interpretadas como ritos de pasaje asociados 
al género y a la clase social por García Gual, 1992, y Lalanne, 2006. Sobre la novedad 
que suponen el paralelismo en la edad, en la clase social y en el amor mutuo y fiel que 
se encuentra entre los protagonistas de la novela (frente a las convenciones eróticas ha-
bituales según las cuales los dos miembros de la pareja solían tener edades diferentes y 
tenían adjudicados roles claramente desiguales, cf. Winkler 1989, 117 y Konstan, 1994 
passim), Ruiz Montero, 2006, 30 ss., recoge testimonios que muestran que este ideario 
amoroso se encuentra también en otro tipo de textos (Plutarco y Musonio Rufo) y en 
otras manifestaciones culturales de la época (epitafios, iconografía funeraria, monedas). 
Sobre la dimensión socio-política que este ideario tenía entre las clases elevadas de las 
ciudades orientales, cf. Imbert, 1992, y, particularmente, Lalanne, 2006, especialmente 
en pp. 30-31.

19 Cf. Redondo Moyano, 2011, en prensa.
20 Cf. Hallett y Skinner, 1997, pp. 8-9. 

Nova tellus 30-1.indb   82 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 83

Las características del discurso femenino en la producción dramática 
han sido bien establecidas en monografías como la de Laura McClure.21 
Como es lógico esperar en una sociedad en la que los espacios públicos 
estaban vetados a las mujeres, de ellas se esperaba, en primer lugar, que se 
mantuvieran en silencio.22 No obstante, cuando la trama obligaba a darles 
voz, su discurso normativo era el lamento,23 un tipo de expresión que ha 
sido estudiado en la novela,24 donde aparece en forma de diálogos, y, so-
bre todo, en los monólogos. Pero también se considera propio de las pro-
tagonistas dramáticas el discurso descontrolado y carente de fiabilidad, 
es decir, el discurso falso.25 Y es en esta última característica del discurso 
femenino en la que vamos a centrar nuestra atención, estudiándola para el 
corpus de la novela.

El discurso falso

En la tradición literaria,26 la relación entre mujer y discurso falso tiene 
su origen en Pandora, la primera mujer griega, que fue dibujada por 
Hesíodo como falsa y astuta: efectivamente, entre los dones que se le 
concedieron se citan su habilidad para urdir mentiras y para expresarlas 
con palabras seductoras.27 Entre las primeras manifestaciones literarias 
del tópico cabe citar a la Helena homérica, a quien Menelao atribuye la 
capacidad de imitar las voces de las esposas de los argivos encerrados 

21 Cf. MacClure, 1999, donde se estudia la producción dramática clásica desde el punto 
de vista de la diferencia entre el discurso propio de varones y el propio de mujeres. En esta 
obra se puede encontrar también una amplia bibliografía para profundizar en este aspecto.

22 El silencio era un ornato tradicional en las mujeres; cf. McClure, 1999, pp. 19-24, 
34-35, 71-72 y 93-94 y Foley, 2001, pp. 91, 111, 115 y 210. Para un estudio del silencio 
en la novela griega, cf. Futre Pinheiro, 2001.

23 Cf. MacClure 1999, pp. 40-47, 70-72, 95-96, 102-103 y 156-157; Foley, 2001, pp. 
21-55.

24 Cf. Ruiz Montero, 1988, pp. 82 y 152, y la conferencia “Mujeres desesperadas: 
tipología de la ʻenamorada asesina’ en la novela griega”, impartida en el XIV Congreso 
Internacional de Teatro Clásico Grecolatino y su Pervivencia en la Cultura Occidental 
(Valencia, 7-8 de octubre de 2010), que aparecerá publicada en las actas correspon-
dientes. 

25 Cf. McClure, 1999, p. 24 ss., 74-76 y 103 y Foley, 2001, p.  207.
26 Cf. McClure, 1999, p. 26 y n. 96; West, 1987, p. 260 y Cropp, 2000, p. 253.
27 Hes., Op., 78-80 y 375.

Nova tellus 30-1.indb   83 14/12/12   14:22



84	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

en el caballo de madera,28 y llamarlos por su nombre con la intención de 
descubrirlos. Dado que Helena utiliza su facilidad discursiva en contra 
de los argivos y a favor de los troyanos, su capacidad es vista como una 
clara característica negativa del personaje. Por otro lado, el Agamenón 
de la Odisea29 proclama desde el Hades la desconfianza que le merece el 
género femenino por el que ha sido engañado y asesinado. En la poesía 
lírica, en el misógino Yambo de las mujeres de Semónides,30 la produc-
ción de discursos falsos se asocia al humor cambiante de las féminas 
que lo saben todo, como la perversa zorra. 

Que las mujeres mentían cuando hablaban era una creencia común,31 
que encuentra su expresión en formas diversas entre los tragediógrafos.32 
Así, fue muy conocido un verso de Sófocles conservado en forma de 
fragmento, “yo escribo los juramentos de las mujeres en agua”,33 que 
tuvo la fortuna de ser reutilizado y reelaborado por epigramatistas y au-
tores latinos de poesía amorosa, como Catulo,34 Propercio35 u Ovidio.36 
El mismo Sófocles hizo muy popular a Pandora durante la época clásica, 
gracias al drama satírico que compuso sobre este personaje. Pero es en la 
obra de Eurípides donde se encuentran con más frecuencia testimonios 
de la falsedad del discurso femenino o de la falta de credibilidad de las 
mujeres.37 

28 Od., 11, 277 ss.
29 Od., 11, 427-34; 11, 456 ss.
30 Cf. vv. 7-11 (West).
31 Es significativo al respecto que Aristóteles considere que la falsedad es una carac-

terística propia del sexo femenino, al que describe como “aficionado a las chanzas (phi-
loloídoron), carente de vergüenza (anaidésteron) y mentiroso (pseudésteron)”, cf. Hist. 
An., 608b3-609b18.

32 En la comedia, los testimonios de esta creencia son menos frecuentes: cf. Antiph., 
251 y Men., 584-5 y 591. El testimonio de Stob., 4, 22, 7 (sección en la que se condena 
a las mujeres por su capacidad de manipular mediante el uso de la palabra) demuestra la 
pervivencia del tópico a lo largo de los siglos.

33 Fr. 811 (Radt), 741 (Nauck): ὅρκους ἐγὼ γυναικὸς εἰς ὕδωρ γράφω.
34 Catul., 70.
35 Prop., 2, 28, 7-8.
36 Ov., Am., 2, 16, 45-56.
37 Cf. Hipp., 480-81 y 638-50; Or., 1103; IT, 1298; Med., 408-9 y 421 ss. y los frag-

mentos 440, 463, 464, 671 (Nauck).

Nova tellus 30-1.indb   84 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 85

Además de estos testimonios, en la tragedia hay impresionantes ejem-
plos de discursos femeninos falsos, como los de Hécuba,38 Clitemnestra39 
o Medea.40 Todos ellos tienen en común dos características: por un lado, 
buscan venganza, como respuesta a las ofensas padecidas; por otro, resul-
tan fatales para sus destinatarios. Solo el falso discurso de la Helena de 
Eurípides,41 cuando, tras el reconocimiento de Menelao, decide que hay 
que recurrir a la astucia y diseña un plan para la salvación de ambos, no 
resulta nocivo para su destinatario (Teoclímeno) y es solo un instrumento 
de salvación para ella y su esposo.

En las novelas aparece también el discurso femenino falso, pero su 
distribución es muy desigual: puesto en boca de personajes protagonistas, 
se encuentra solo en dos novelas, la de Caritón y la de Heliodoro, obras 
que, aunque alejadas en el tiempo de su composición, tienen en común 
dos características, el situar la acción en la época clásica y el tener ambas 
como protagonistas a mujeres de la más alta alcurnia. 

La novela de Caritón tiene como protagonista femenina a Calírroe, la 
hija del estratego Hermógenes, el personaje histórico citado por Tucídi-
des como vencedor de los atenienses en la batalla de Siracusa, el cual es 
dibujado en la novela como el ciudadano más poderoso de su ciudad. Ca-
lírroe se sirve del engaño y del discurso falso en tres ocasiones, todas ellas 
en el ámbito del viaje, motivo literario que proporcionaba, desde la Odisea, 
el marco extraordinario en el que se desarrollaba la experiencia vital de 
los personajes excepcionales, de los héroes42 y, en el caso de las novelas, 
también de las heroínas.

El primer destinatario de un discurso falso es Terón, el jefe de la banda 
de piratas que ha raptado a Calírroe de la rica tumba en la que su familia 
la había enterrado (1, 6, 1) tras darla por muerta (1, 4, 12). Terón trata con-
tinuamente de engañar a la joven en cuanto a sus intenciones, prometién-
dole que la devolverá a su familia, aunque su único objetivo es quedarse 

38 E., Hec., 968 ss., cuando engaña a Poliméstor, el asesino de su hijo Polidoro, para 
atraerlo hacia las tiendas de las esclavas y cegarlo.

39 A., 587 ss., cuando Clitemnestra recibe amistosamente a Agamenón que regresa de 
Troya. 

40 E., Med., 869 ss., cuando finge ante Jasón aceptar su boda y que se dispone a enviar 
un regalo a su prometida.

41 E., Hel., 813 ss.
42 Futre, 1994, p. 321 y 322.

Nova tellus 30-1.indb   85 14/12/12   14:22



86	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

con su rico ajuar funerario y venderla como esclava en un lugar alejado, 
como una parte más del botín. La muchacha es perfectamente consciente 
de lo que sucede, pero, temerosa ante la situación en que se encuentra 
(1, 11, 1), sigue el juego de Terón, que interpreta su fingida aquiescencia 
como estupidez (1, 13, 10) y mantiene su farsa hasta que se despide de 
ella, tras venderla como esclava en una finca jonia a la que arriba con su 
nave. Le asegura, entonces, que vientos contrarios le impiden cumplir 
su palabra de devolverla a Siracusa y, dado que debe partir para un largo 
viaje, cuyas molestias desea ahorrarle, la va a dejar entre amigos (en 
realidad sus nuevos amos), para recogerla a la vuelta; le anima, además, 
a quedarse con los objetos del ajuar funerario que desee, una invitación 
absurda, ya que todos ellos eran propiedad de la familia de la muchacha 
y de ella misma. La respuesta de Calírroe es la siguiente:43 “Te estoy 
agradecida, padre, por tu bondad hacia mí. ¡Ojalá os devuelvan a todos 
vosotros los dioses la justa recompensa! Yo considero de mal agüero 
usar ofrendas funerarias. Guardádmelo bien todo. A mí me basta con 
este anillito que llevaba incluso muerta”.44 La habilidad en el manejo del 
discurso queda patente en estas palabras, que son portadoras de un doble 
mensaje, uno superficial y adecuado a la situación, otro oculto, en el que 
expresa su verdadera opinión, sin poner por ello en riesgo su persona. 
Efectivamente, por un lado, mantiene el engaño de Terón, al agradecerle 
los favores que supuestamente le ha hecho, al llamarle páter, término 
usual en el trato cariñoso con las personas mayores, y al expresar, como 
solía ser habitual en las despedidas, un deseo de felicidad para el que 
parte. Sin embargo, sus palabras están cargadas de ironía, ya que, sabien-
do que no ha recibido de él más que males y que no la ha tratado como 
un padre, sino como un pirata, el deseo que solicita de los dioses no es 
otro que la muerte de Terón, que sería la justa recompensa por los delitos 
de secuestro, robo de una tumba y venta de una mujer libre que él y los 
piratas de su banda habían cometido. Por otro, renuncia, aparentemente 
de forma voluntaria, a lo que sabe son objetos de su propiedad, y sigue la 
farsa de Terón al pedirle que se los guarde para el momento de su supues-
to regreso, porque en realidad sabe que los piratas de ninguna manera le 

43 Las traducciones de Caritón las tomamos de J. Mendoza, 1979.
44 Charito, 1, 13, 10-11 Blake: χάριν σοι [...] ἔχω, πάτερ͵ ὑπὲρ τῆς εἰς ἐμὲ φιλανθρωπίας· 

ἀποδοῖεν δὲ πᾶσιν ὑμῖν οἱ θεοὶ τὰς ἀξίας ἀμοιβάς. χρήσασθαι δὲ τοῖς ἐνταφίοις δυσοιώνιστον 
ὑπολαμβάνω. πάντα μοι φυλάξατε καλῶς· ἐμοὶ δὲ ἀρκεῖ δακτυλίδιον μικρόν, ὃ εἶχον καὶ νεκρά/. 

Nova tellus 30-1.indb   86 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 87

permitirían conservarlos. Sin embargo, les recuerda que es de mal agüero 
para los vivos el uso de ofrendas destinadas a los muertos, anticipando, 
de este modo, el funesto destino que les aguarda en su próximo viaje. 
Por medio de sus palabras, Calírroe queda caracterizada como una mujer 
astuta, con gran capacidad de adaptación a las nuevas circunstancias y 
muy hábil en manejo de la palabra, de la que se sirve como un medio para 
salvaguardar su seguridad.

El segundo destinatario de un discurso falso de la heroína de la novela 
de Caritón es Dionisio, el señor más importante de Mileto, que resulta 
ser el amo al que ha sido vendida. Calírroe le es presentada, siguiendo la 
versión dada por Terón, como una esclava sibarita a la que su ama vendió 
por los celos que su hermosura le provocaban (2, 3, 7). El mismo Dioni-
sio, conquistado por su belleza, que le parece impropia de su condición 
servil,45 le dispensa un trato magnánimo y le anima a contar su historia 
sin ocultar la verdad (2, 5, 3, 6), tratándola, por tanto, como huésped y no 
como esclava. Ella le cuenta esta versión:

Soy hija de Hermócrates, el estratego de Siracusa. Habiéndome quedado sin 
voz por un repentino golpe me enterraron mis padres con todo lujo. Unos 
ladrones de tumbas abrieron el sepulcro; me encontraron a mí ya volviendo 
a respirar, me condujeron aquí, y Terón me entregó a Leonas46 en un lugar 
solitario. 47

Calírroe combina en estas palabras hechos verdaderos (su linaje, su 
entierro, su rapto) con importantes omisiones, como su matrimonio y 
la causa por la que ha recibido el golpe que la hizo parecer muerta, de 
manera que logra que Dionisio se haga de ella una idea parcialmente fal-
sa, la de una muchacha soltera, de alta alcurnia, que ha sufrido terribles 
avatares. Esta imagen es la que ha calculado que le conviene más en su 
situación, ya que, si hubiera contado que estaba casada y que había sido 
objeto de violencia por parte de su marido, le habría sido imposible no 

45 Sobre la concepción de la belleza física y su significado en la novela, cf. Redondo 
Moyano, 2007a.

46 Leonas es el administrador de la finca de Dionisio: es el personaje con el que Terón 
conecta tras su llegada a Jonia y con el que tramita la venta de Calírroe. 

47 Charito, 2, 5, 10-11 Blake: Ἑρμοκράτους εἰμὶ θυγάτηρ, τοῦ Συρακοσίων στρατηγοῦ. 
γενομένην δέ με ἄφωνον ἐξ αἰφνιδίου πτώματος ἔθαψαν οἱ γονεῖς πολυτελῶς. ἤνοιξαν 
τυμβωρύχοι τὸν τάφον· εὗρον κἀμὲ πάλιν ἐμπνέουσαν· ἤνεγκαν ἐνθάδε καὶ Λεωνᾷ με 
τούτῳ παρέδωκε Θήρων ἐπʼ ἐρημίας.

Nova tellus 30-1.indb   87 14/12/12   14:22



88	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

explicar también que la causa de esta violencia era una supuesta infide-
lidad suya, que no estaba en situación de refutar48 y que seguramente 
minaría su credibilidad, privándola de lo que buscaba conseguir de Dio-
nisio: 

Te suplico, Dionisio (pues eres griego y participas de una ciudad humanitaria 
y de educación), que no seas igual a los violadores de tumbas y no me prives 
de mi patria y mis parientes. Poco es para ti, que eres rico, un solo esclavo, 
y no perderás mi precio si me devuelves a mi padre. Pues Hermócrates no es 
desagradecido. Admiramos a Alcínoo y todos lo amamos porque condujo a su 
patria al suplicante. Yo también te suplico. Salva a esta huérfana cautiva, pues 
si no puedo vivir como noble, elegiré una muerte libre.49

El conocimiento de los procedimientos y técnicas retóricos es evidente 
en estas palabras, en las que, para comenzar, se busca la benevolencia del 
destinatario de la petición con el claro elogio de su persona, al adornarle 
con los valores que la novela publicita como modélicos, la cultura y edu-
cación griega. Seguidamente, se mencionan los delitos cometidos por los 
piratas, que un personaje de alta alcurnia como Dionisio no puede imitar 
y que funcionan, por tanto, como argumentos disuasorios. A continuación, 
se citan dos beneficios que obtendrá al concederle su deseo: el material, la 
devolución del precio que había pagado por ella, y el espiritual, la equipa-
ración con Alcínoo, el magnánimo rey de los feacios que llevó al errante 
Odiseo de regreso a su patria. Calírroe muestra con esta mención su cul-
tura literaria, citando al personaje homérico considerado como exemplum 
de comportamiento ético para con los xénoi, al que espera que Dionisio 
imite respecto a su persona. Por último, elabora un final lleno de páthos, 
uno de los recursos más efectivos para mover el ánimo de la audiencia, 
al insistir en la idea de indefensión de una muchacha privada de su padre 
y al sugerir el suicidio que solo Dionisio puede impedir, argumento que, 
por un lado, eleva el poder de su figura y, por otro, deja bien a las claras 

48 Cf. Kaimio, pp. 124-125.
49 Charito, 2, 5 11-12 Blake: ἀλλὰ δέομαί σου, Διονύσιε (Ἕλλην γὰρ εἶ καὶ πόλεως φιλα

νθρώπου καὶ παιδείας μετείληφας), μὴ γένῃ τοῖς τυμβωρύχοις ὅμοιος μηδὲ ἀποστερήσῃς με 
πατρίδος καὶ συγγενῶν. μικρόν ἐστί σοι πλουτοῦντι σῶμα ἓν καὶ τὴν τιμὴν οὐκ ἀπολέσεις, 
ἐὰν ἀποδῷς με τῷ πατρί· Ἑρμοκράτης οὐκ ἔστιν ἀχάριστος. τὸν Ἀλκίνοον ἀγάμεθα δὴ 
καὶ πάντες φιλοῦμεν ὅτι εἰς τὴν πατρίδα ἀνέπεμψε τὸν ἱκέτην· ἱκετεύω σὲ κἀγώ. σῶσον 
αἰχμάλωτον ὀρφανήν. εἰ δὲ μὴ δύναμαι ζῆν ὡς εὐγενής, αἱροῦμαι θάνατον ἐλεύθερον.

Nova tellus 30-1.indb   88 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 89

la responsabilidad que pesaría sobre él en caso de negarse a su petición. 
Calírroe logra, mezclando ficción y realidad, como en los ejercicios retó-
ricos, un discurso verosímil y eficaz que convence al auditorio: Dionisio 
promete al instante devolverla a Siracusa.50 

La tercera vez que Calírroe finge a sabiendas y elabora un discurso 
falso es en la corte del Gran Rey, a la que ha acudido en compañía de su 
marido Dionisio para asistir a un juicio. El monarca, como todos los per-
sonajes masculinos de alto rango que aparecen en la novela, se enamora 
de la muchacha y envía como mediador para conseguir sus favores a un 
eunuco de confianza, Artaxates. Éste cree que se le confía una misión 
banal, porque, como bárbaro que era (6, 5, 10), tenía la seguridad de 
que todos se plegarían sin reticencia alguna a los deseos del Gran Rey, e 
incluso a los suyos propios. Mediante este personaje se escenifica en la 
novela de Caritón la confrontación entre el griego y el bárbaro, un tópico 
de amplia tradición literaria, que, sin embargo, respondía a una situación 
pasada, que había sido radicalmente alterada por la dominación romana 
sobre todo el mundo conocido. En la novela, este tópico se mantiene 
ocasionalmente, por un lado, como reflejo del prestigio de la tradición y, 
por otro, como caracterización adecuada al mundo clásico en el que la 
trama se sitúa.51 

El eunuco le plantea a Calírroe la relación amorosa que el Rey le re-
quiere como un beneficio, una muestra de la protección que los dioses le 
dispensan. Sin embargo, para ella constituye una amenaza al ideal de fide-
lidad que es característico de la novela y adopta al instante una estrategia 
defensiva similar a la que usó con Teón: fingiendo no haber comprendido 
la proposición que acababa de oír, ofrece de ella una interpretación que 
elude todo aspecto moralmente reprochable, a la vez que permite una dig-
na retirada del eunuco y le evita a ella, que se encuentra bajo la protección 
de la reina, la necesidad de dar respuesta a la petición (6, 5, 6): “Que los 
dioses le sean siempre favorables al Rey, y él a ti, porque os compadecéis 
de una mujer infortunada. Yo solo pido que me libere pronto de mi an-

50 Sin embargo, llevado por una pasión incontenible, la retiene unos días en Mileto. 
Entre tanto, Calírroe se dará cuenta de que está embarazada de Quéreas y aceptará una 
boda con él, para evitar que su hijo sea considerado descendiente de los piratas que la 
habían raptado (2, 9, 3) y naciera esclavo (2, 11, 5).

51 Cf. Bowie, 1991, pp. 188-195, para el análisis de la dicotomía griego-bárbaro en esta 
novela y en las de Jenofonte de Éfeso y Aquiles Tacio. Por otro lado, Stephens, 2008, anali-
za el significado de griego y no griego en las novelas antiguas, tanto griegas, como latinas. 

Nova tellus 30-1.indb   89 14/12/12   14:22



90	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

gustia, pronunciando la sentencia, para no ser ya más una molestia para 
la reina”.52 Sin embargo, como Artaxates insiste, Calírroe se defiende con 
argumentos nuevos y más audaces, si bien manteniéndose en la misma 
estrategia (6, 5, 9-10):

No estoy tan loca —dijo— como para considerarme digna del Gran Rey. Yo 
soy igual a las criadas de las mujeres persas. Y tú, te lo suplico, no evoques 
mi recuerdo ante tu amo, pues si en el momento no se irrita, después se en-
fadará contigo, pensando que quieres entregar al señor de toda la tierra a una 
esclava de Dionisio. Me admiro de que siendo tan inteligente no te des cuenta 
de la amabilidad del Rey, de que no ama a esta mujer infortunada, sino que 
la compadece. Dejemos por tanto de hablar, no sea que alguien nos calumnie 
ante la reina.53

En primer lugar, Calírroe resta valor a su persona como posible objeto 
de atención del Gran Rey, mencionando veladamente el vínculo matri-
monial que le une a Dionisio; además, finge creer que tal interés se debe 
exclusivamente a la actuación del eunuco, que es quien incita al Rey a 
buscarla,54 de manera que el monarca queda exento de responsabilidad y 
Artaxates,  como único responsable. Como tal, es él quien recibe la velada 
amenaza que supone el que llegue a oídos de la reina la proposición que 
se le hace. El eunuco, receptivo a las palabras de Calírroe, oculta al Rey 

52 Charito, 6, 5, 9-10 Blake: θεοὶ [...] ἵλεῳ βασιλεῖ διαμένοιεν, σοὶ δὲ ἐκεῖνος, ὅτι ἐλεεῖτε 
γυναῖκα δυστυχῆ. δέομαι, θᾶττον ἀπαλλαξάτω με τῆς φροντίδος, ἀπαρτίσας τὴν κρίσιν, 
ἵνα μηκέτι ἐνοχλῶ μηδὲ τῇ βασιλίδι.

53 Charito, 6, 5, 9-10 Blake: μὴ γὰρ οὕτω ... μαινοίμην, ἵνα ἐμαυτὴν ἀξίαν εἶναι πεισθῶ 
τοῦ μεγάλου βασιλέως. εἰμὶ δὲ θεραπαινίσιν ὁμοία Περσίδων γυναικῶν. μὴ σύ, δέομαί σου, 
μνημονεύσῃς ἔτι περὶ ἐμοῦ πρὸς τὸν δεσπότην. καὶ γὰρ ἂν ἐν τῷ παραυτίκα μηδὲν ὀργισθῇ, 
μετὰ ταῦτά σοι χαλεπανεῖ, λογισάμενος ὅτι τὸν γῆς ἁπάσης κύριον ὑπέρριψας Διονυσίου 
δούλῃ. θαυμάζω δὲ πῶς συνετώτατος ὑπάρχων ἀγνοεῖς τὴν βασιλέως φιλανθρωπίαν, ὅτι 
οὐκ ἐρᾷ δυστυχοῦς γυναικὸς ἀλλὰ ἐλεεῖ. παυσώμεθα τοίνυν λαλοῦντες, μὴ καὶ τῇ βασιλίδι 
τις ἡμᾶς διαβαλεῖ.

54 Es fácil para Calírroe mantener esta ficción porque desde las primeras palabras que 
le dirigió por este tema (6, 5, 1) el eunuco señaló que le estaba haciendo un favor, por el 
que le debería agradecimiento, y se limitó a decir que el Rey la había visto con agrado, 
pero que era él quien la recordaba y la alababa para mantener su recuerdo, actuación que 
el novelista glosa con las palabras siguientes (6, 5, 5 ss. Blake): “Esto lo añadió por su 
cuenta, pues todo esclavo, cuando habla de su amo a alguien, acostumbra a asociarse 
a sí mismo, tratando de sacar de la conversación algún provecho propio” (τοῦτο γὰρ 
προσέθηκεν· εἴωθε γὰρ πᾶς δοῦλος, ὅταν διαλέγηταί τινι περὶ τοῦ δεσπότου, καὶ ἑαυτὸν 
συνιστᾶν, ἴδιον ἐκ τῆς ὁμιλίας μνώμενος κέρδος).

Nova tellus 30-1.indb   90 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 91

el fracaso de su mediación con ella e incluso intenta, sin lograrlo (6, 7, 1), 
que éste desista de su intención de poseerla. Como no lo consigue, recurre 
a la amenaza explícita, tanto para la persona de Calírroe (6, 7, 7), como para 
la de Quéreas (6, 7, 11), y es entonces cuando la muchacha deja de lado su 
imagen sumisa y manifiesta una resistencia abierta y una disposición clara 
a afrontar el sufrimiento que de ella se derive (6, 7, 8),55 produciendo en 
la trama una situación sin salida56 que el novelista resuelve, como en el 
teatro, con un procedimiento cercano al deus ex machina: una guerra que 
obliga al Rey a olvidar sus devaneos amorosos.

Como acabamos de ver, los falsos discursos de Calírroe tienen en co-
mún, por un lado, que se pronuncian en un marco de amenaza a su persona 
o sus convicciones, el cual se sitúa siempre en el espacio desprotegido del 
viaje,57 y, por otro, que son utilizados por ella como instrumentos defen-
sivos con los que trata de evitar los daños que la situación amenazante le 
causaría. Cuando los pronuncia, manifiesta siempre una correcta aprecia-
ción de la realidad, un absoluto dominio de la situación y de sí misma, y 
un indudable conocimiento de los recursos retóricos al uso. 

La novela de Caritón, la primera que nosotros conservamos completa, 
pero también una de las primeras del género, establece un patrón carac-
terístico para los discursos femeninos de personajes protagonistas que es 
imitado en obras posteriores como la de Heliodoro.

La trama de la novela de Heliodoro está organizada en torno al engaño ur-
dido por la reina de los Etíopes, Persina, respecto a su hija, Cariclea, la prota-
gonista femenina de la novela. Según la narración de Heliodoro (10, 13, 258), 
cuando Cariclea fue concebida, Persina estaba mirando un cuadro en el que 

55 Sobre la fortaleza que generalmente muestran las heroínas de las novelas frente a las 
difíciles situaciones en que se encuentran y la concomitancia de esta fortaleza con la de 
las vírgenes cristianas de la misma época, cf. Shaw, 1996, y Perkins, 2001. 

56 Nunca se produce en las novelas la muerte de un o una protagonista.
57 Calírroe sufre ataques físicos también dentro del ámbito de su ciudad de origen, como 

lo demuestra la patada con la que su marido Quéreas la deja inconsciente en su propia casa. 
Sin embargo, ninguna heroína de la novela o personaje asimilable a ellas (como Mélite, cf. 
2, 2, 3) reacciona ante los peligros “domésticos” provenientes de sus maridos o sus parejas 
de enamorados. La doble moral es clara y el desafío al mundo masculino solo se considera 
heroico cuando se manifiesta para salvaguardar su matrimonio, presente o futuro. 

58 El engaño de Persina no sale completamente a la luz hasta el libro último, porque la 
novela está estructurada como la Odisea, con un comienzo in medias res a partir del cual 
se van desvelando los sucesos anteriores y posteriores.

Nova tellus 30-1.indb   91 14/12/12   14:22



92	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

se representaba a Andrómeda en el momento en que iba a ser rescatada por 
Perseo, de manera que su hija nació, como este personaje mitológico, de piel 
blanca, en lugar de negra, como sus progenitores.59 Como Persina teme que 
el rey, creyéndola infiel,60 cause la muerte de su hija y la suya propia, decide 
anunciar que ha nacido muerta y sacarla del palacio, junto con unas prendas 
de reconocimiento (gnorísmata) y una carta en la que cuenta sus orígenes y 
la causa de su abandono. La niña es llevada a Delfos por un sacerdote griego, 
Caricles, quien la cría como hija suya, en el ambiente de religiosidad propio 
de ese santuario. Lo novedoso de la novela de Heliodoro respecto a las de-
más consiste en que el viaje que contiene no es de ida y vuelta, como el de 
las demás novelas, sino el de regreso de Cariclea a su país de origen, Etiopía. 
Y es durante ese viaje que Cariclea utiliza en diversas ocasiones el discurso 
falso, siguiendo la pauta marcada por Calírroe. 

En uno de los numerosos episodios de ese viaje, Cariclea y su pareja, 
Teágenes, caen en manos de Tíamis, un antiguo sacerdote de Isis que, expul-
sado de su ciudad por haber cometido una falta, se ha convertido en el jefe 
de un ejército de bandidos. Enamorado a primera vista de su prisionera, e 
impresionado por el porte real que emana de ella, decide tomarla no ya como 
esclava, sino como esposa, y tiene la deferencia de pedirle, ante los hombres 
que conforman su ejército, y, por tanto, en público, que acceda a casarse con 
él. Cariclea le responde con una magnífica muestra de discurso falso, que se 
organiza en torno a los siguientes pasos argumentativos (1, 21, 3 ss.):

a) Comienza diciendo que ella, como mujer que es, debería callar, y 
que lo decoroso sería que su hermano tomara la palabra. Miente ya desde 
este mismo comienzo respecto a su relación con Teágenes, debido a que, 
en la situación descrita, se encontraría en un peligro inminente siendo su 
pareja, pero no siendo su hermano, en cuyo caso la legislación de la época 
le asignaba el papel de kýrios, y, por tanto, era él quien debía decidir sobre 
su matrimonio. De ahí que explique que ella debería callar y su hermano 
tomar la palabra. Continúa dando las gracias porque se le permita utilizar 
la palabra, y convierte este uso anómalo que ella se ha adjudicado sin 
pedir a nadie consentimiento en una prueba de generosidad de los varo-

59 Este dato, tan sorprendente para nuestra mentalidad, indica, en el mundo novelesco, 
la influencia de algún poder sobrenatural que actúa desde la misma concepción de la 
muchacha, la existencia de un poder que la acompañará a lo largo de toda su historia. Cf. 
Suárez de la Torre, 2004.

60 Sobre la gravedad del delito de adulterio, cf. Calero Secall, 2006.

Nova tellus 30-1.indb   92 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 93

nes presentes, resaltando especialmente la elogiosa actitud de Tíamis, que 
busca conseguir una cosa justa (el tener relaciones con una esclava de su 
propiedad) mediante la persuasión y no mediante la violencia. Son, preci-
samente, estas virtudes las que la han llevado a salirse de su hábitos —se 
refiere, de nuevo, al silencio que debería observar— y de los propios de 
una doncella —afirmando, de este modo, que lo es—, para responder al 
vencedor acerca de su matrimonio, que se le ha solicitado también en una 
situación inusual, en público, lo que le obliga a hacer también un discurso 
público, situación absolutamente inhabitual para una mujer, pero que ella 
resuelve con soltura.

b) Tras haber justificado el ser ella quien posee la palabra, Cariclea, 
como suele ser habitual entre desconocidos, se presenta a sí misma y a 
su hermano y da cuenta de las circunstancias que les han llevado a la 
situación en la que se encuentran. Compone, como ya hiciera Calírroe, un 
relato en el que se mezclan hechos reales y falsos, pero conformando 
un conjunto verosímil: dice que son jonios (falso), que proceden de una 
familia principal de Éfeso (falso) y que ella es sacerdotisa de Ártemis 
(verdad) y su hermano de Apolo (verdad). Que se dirigían a Delos (fal-
so), cuando se cumplió el turno anual de su sacerdocio, pero que una 
tormenta (falso) les hizo zozobrar hasta encallar en el lugar en el que 
fueron encontrados por unos bandidos (falso) que asesinaron a todos sus 
compañeros.61 En esta penosa situación fueron encontrados por Tíamis 
y su banda, el único hecho beneficioso que les ha sucedido en medio de 
tanta desgracia (falso: es el elogio de lo irremediable, que sirve de eficaz 
captatio benevolentiae), ya que les permitió cambiar el temor que antes 
sentían, por la situación en la que ahora se encuentran: siendo capaces 
de decidir acerca de su matrimonio. Un matrimonio que ella accede a 
celebrar (falso), porque honrar a una cautiva con el lecho del vencedor 
es gran dicha (lugar común, que encaja con la situación), y porque el 
hecho de que ella, muchacha consagrada, sea legítima esposa del hijo de 
un sacerdote, que dentro de poco será también sacerdote, es prueba de la 
tutela divina de la que goza. 

61 Como Crespo (1979, p. 99, n. 43) señala, la condición de sacerdote implica ser de 
alto linaje (cf. D. 57, 46), por lo que el relato muestra en este punto una absoluta cohe-
rencia. También es perfectamente creíble la aparición de Éfeso (y Ártemis), que ya se 
encuentra en otras novelas, y la de Delos, santuario que gozaba de una gran fama en el s. 
v, como sede de la liga marítima ática. 

Nova tellus 30-1.indb   93 14/12/12   14:22



94	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

c) Una vez captada con esta aceptación del matrimonio la voluntad no 
solo de Tíamis, sino la de toda su banda, hace una petición relacionada con 
la condición de sacerdotes de ambos, a la que el jefe de los bandidos no se 
puede negar: que aplace la boda hasta que lleguen a Menfis, que sería el 
lugar sagrado más adecuado para su unión. 

La actuación de Cariclea es tan convincente, sus palabas son tan vero-
símiles, que hasta el propio Teágenes (1, 25, 1) le cree y piensa que han 
quedado rotos los juramentos que les unían mutuamente. Y entonces ella 
debe explicarle que ha dicho lo oportuno para conseguir salvarle la vida 
a él (1, 26, 2) y ganar, con este consentimiento aparentemente, un apla-
zamiento que puede traer la salvación a ambos, siempre que los dos sean 
capaces de mantener el engaño urdido como un arma secreta (1, 26, 5). 
Cariclea termina esta justificación ante su amado con unas palabras que de-
jan claras las intenciones que la mueven (1, 26, 6): “bella es también a veces 
la mentira, cuando aprovecha a quien la dice sin dañar en nada a quien la 
oye”,62 y que explican el uso repetido que del discurso falso hace en otras 
ocasiones en las que también se encuentra en peligro.63 

Aunque Cariclea no se encuentra, como Calírroe, sola en sus aventuras, 
sino que la acompañan figuras masculinas protectoras, como el propio 
Teágenes o el sacerdote Tíamis, ella es, como la heroína de Caritón, per-
fectamente capaz de comprender con precisión el peligro que la acecha 
y de diseñar el plan que pueda evadirlo, sirviéndose con inteligencia y 
decisión del discurso falso, construido conforme a las ideas y los procedi-
mientos de persuasión que se enseñaban en las escuelas retóricas.64 

62 Hld., 1, 26, 6 Rattenbury et Lumb: Καλὸν γάρ ποτε καὶ τὸ ψεῦδος, ὅταν ὠφελοῦν 
τοὺς λέγοντας μηδὲν καταβλάπτῃ τοὺς ἀκούοντας.

63 Cuando son capturados (5, 8, 2) por Mitranes, jefe de la guardia de Oroóndates, el sátra-
pa del Gran Rey en Egipto, situación en la que, por idea de Nausicles, Cariclea se hace pasar 
por otra persona (Tisbe); o cuando caen en manos del pirata Traquino, que persigue a Cariclea 
desde que salieron de Zacinto (5, 24, 2); o cuando Ársace, la esposa del sátrapa persa, trata de 
que Teágenes responda a sus deseos amorosos (7, 11, 7 ss.) o, incluso, cuando, ya en Méroe, 
y en presencia de Persina e Hidaspes, Cariclea y Teágenes se hacen pasar en los primeros 
momentos por hermanos, hasta que la situación les obliga a confesar la verdad (10, 18, 2).

64	 Explicar la capacidad de convicción de Cariclea es el objeto del artículo de L. Per-
not, 1992, quien repara en la excelente educación que la joven recibió en Delfos, como 
medio de hacer verosímil su dominio de las técnicas retóricas, pero que concluye que el 
dibujo del personaje, tan hábil para convencer como una sirena, fue elección del autor, 
que buscaba, con ésta y otras características que hemos mencionado (su nacimiento, el 
color de su piel), construir un claro objeto de admiración y sorpresa para el lector.

Nova tellus 30-1.indb   94 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 95

El discurso falso no es solo propio de las protagonistas de la novela, sino 
que aparece también en un personaje secundario, como Mélite, de la novela 
de Aquiles Tacio. El novelista hace un retrato muy positivo de esta mujer 
que, rica y educada a la manera griega, aparece en la trama cuando, creyén-
dose viuda, se enamora del protagonista, Clitofonte, quien, a su vez, cree 
también que su amada, Leucipa, ha muerto. El joven conoce a la supuesta 
viuda en Egipto y, aunque reticente a consumar su amor, la acompaña en 
su viaje de regreso a su Éfeso natal, donde súbitamente reaparece su ma-
rido, Tersandro, a quien se había dado por desaparecido en un viaje. Ter-
sandro, personaje amoral y violento, descarga su cólera contra Clitofonte, 
creyéndole el amante de su mujer. El discurso falso que Mélite pronuncia 
se diferencia del de las protagonistas de las novelas en que va dirigido a su 
propio marido y no a pretendientes externos al matrimonio o a la pareja de 
enamorados. Sin embargo, tiene la misma intención defensiva, ya que bus-
ca aplacar la cólera de Tersandro, de modo que su violencia no caiga sobre 
ella y sobre Clitofonte. Mélite comienza (6, 9, 1 ss.) justamente negando 
que Clitofonte sea su amante (verdad) y pasa a explicar los motivos por 
los que se encuentra en su casa, pidiéndole que los considere como un juez 
imparcial que se deja conducir solo con la razón. 

Su estrategia defensiva se basa en la ingeniosa y audaz idea de establecer 
un paralelismo entre Clitofonte y Tersandro, buscando que éste se iden-
tifique emocionalmente con el primero. Cuenta que Clitofonte es fenicio 
y de alta alcurnia (verdadero) y que tuvo, como el mismo Tersandro, una 
navegación infortunada en la que perdió su mercancía (parcialmente ver-
dadero) y que ella, al oír su historia, se acordó de su marido (falso), y, 
sospechando que podía haber tenido un percance similar en el mar, en 
memoria suya, acogió a Clitofonte en su casa y lo salvó (falso), como a 
otros muchos, víctimas también de naufragios (falso). Esta versión, que 
omite totalmente la relación amorosa que Mélite había buscando en Cli-
tofonte desde que lo conoció, se refuerza contando que la amada de Clito-
fonte es Leucipa (verdad), de la que se vio separado anteriormente, pero a 
la que había reencontrado precisamente en su finca (verdad); recordando 
los años de matrimonio en que Tersandro no ha tenido ocasión de hacerle 
reproche alguno (6, 10, 2) y elaborando una refutación de gusto sofístico 
contra Rumor y Calumnia, como fuentes inseguras de conocimiento. Mé-
lite, que tampoco descuida la fuerza persuasiva del páthos, acompaña sus 
palabras con gestos amorosos, con los que logra convencer, aunque solo 
sea temporalmente, a Tersandro (6, 11, 1): “Al tiempo que le hablaba le 

Nova tellus 30-1.indb   95 14/12/12   14:22



96	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

tomó la mano y quiso besarlo. Y a él, que estaba más aplacado, lo conmovía 
la verosimilitud de lo que Mélite contara […]”).65

Aunque se trata de un discurso pronunciado en el ámbito privado, Mé-
lite adopta estrategias propias de los discursos forenses, ya que Tersandro, 
en tanto que esposo suyo, es su kýrios, y tiene, por tanto, como un juez, la 
posibilidad de castigarla. El discurso sigue, efectivamente, la preceptiva 
habitual, con la petición de imparcialidad en el comienzo, la narración 
central de lo sucedido, la refutación del argumento contrario, representada 
aquí en el ataque a Rumor y Calumnia, y el final que busca conquistar el 
lado afectivo del “juez” Tersandro. Mélite miente, por tanto, valiéndose, 
de sólidos conocimientos de retórica, como las heroínas protagonistas, 
muestra el mismo aplomo que ellas y coincide con ellas en su intención 
última, ya que lo esencial de su discurso es demostrar que se ha mantenido 
fiel a su matrimonio, incluso cuando se creía viuda. 

Junto a los discursos defensivos que hemos analizado hasta ahora, se 
encuentra en la novela algún discurso falso cuyo objetivo es ofensivo, que 
busca la ruina de su destinatario, debido, como era común en la tragedia clá-
sica, a un afán de venganza. Estos discursos aparecen en la novela ligados 
a historias que contienen elementos presentes en el “motivo de Putifar”, 
que también se encuentra presente en las tragedias griegas.66

Uno de ellos aparece en la novela de Jenofonte de Éfeso. El protago-
nista masculino de esta novela es Habrócomes, quien, tras su matrimonio 
con Antia, emprende un viaje a Egipto. Pero su embarcación cae en ma-
nos de unos piratas, que los conducen a Tiro, donde la hija del jefe de la 
banda agresora, Manto, se enamora de él. Manto no pertenece, como Mé-
lite, a las clases sociales más elevadas, ni ha sido educada en la paideía 
griega, sino que es descrita como una bárbara que alberga en su pecho 
un sentimiento amoroso sobre el que no tiene control (2, 2, 2 y 2, 2, 5). 
Dominada por él, escribe una carta a Habrócomes en la que le conmina 
a aceptar su amor o a sufrir penosas consecuencias para sí mismo, para 
Antia y para los amigos que con ellos habían sobrevivido (2, 5, 1). Como 
obtiene una respuesta negativa, se venga acusándolo ante su padre de 
haberla agredido:67 

65 Ach. Tat., 6, 11, 1 Garnaud: Ἅμα λέγουσα χειρός τε ἔθιγε καὶ καταφιλεῖν ἤθελεν. ἐγε
γόνει δὲ ἡμερώτερος, καὶ αὐτὸν ἔσαινε τῶν λεγομένων τὸ πιθανόν [...].

66 Cf. Lucas de Dios, 1992.
67 Las traducciones de Jenofonte las tomamos de J. Mendoza, 1979.

Nova tellus 30-1.indb   96 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 97

Compadécete, padre, de tu hija injuriada por un esclavo. Pues el casto Habró-
comes intentó quitarme la virginidad y conspiró incluso contra mí diciendo que 
me amaba. Toma tú digna venganza de él por tal atrevimiento, o, si vas a entre-
gar a tu hija a los esclavos, me mataré a mí misma para evitarlo de antemano.68 

Es éste un discurso sin artificio retórico alguno, ya que consta única-
mente de la apelación a la compasión de su padre, de la escueta exposición 
de la causa por la que se le debe compadecer y de la consecuencia patética 
que resultaría de no hacerlo. Todo en él es falso, pero logra su objetivo de 
venganza y causa terribles sufrimientos a la pareja de protagonistas.

En la novela de Heliodoro se encuentra también un episodio rela-
cionado con el “motivo de Putifar”, aunque no se ven implicados en él 
los protagonistas de la novela, sino un personaje secundario, Cnemón, 
que los acompaña en algunas de sus aventuras. La acción transcurre en 
Atenas y está protagonizada por Deméneta, una mujer griega, pero que 
comparte con Manto el retrato moralmente negativo que hace de ella 
el novelista: es habilísima en enloquecer a cualquier hombre mediante 
engaños (1, 9, 2). Casada con un hombre de edad, se enamora de su 
hijastro, Cnemón, y le prodiga manifestaciones de amor apasionadas y 
carentes de pudor (1, 9, 3). Cuando es rechazada, busca su perdición, 
acusándole, primero, de agredirla físicamente por medio de un discurso 
de tono familiar sin artificio retórico ninguno (1, 10, 4) y, representando, 
luego, una escena falsa por medio de la cual convence a su padre de que 
su hijo trata de asesinarlo (1, 12, 2). Cnemón es acusado de asesinato y 
condenado al destierro. 

Por último, cabe mencionar al personaje Cino, de la novela de Jenofonte 
de Éfeso, en la que aparece como la esposa de un anciano soldado al que Ha-
brócomes es vendido en Egipto. Se relaciona este episodio con el “motivo 
de Putifar” porque el muchacho es tratado como un hijo por su amo y porque 
su esposa, descrita como mujer repugnante y con una desvergüenza sin lími-
tes (3, 12, 3), se enamora del muchacho y le propone matar a su marido para 
casarse con él. Ella consuma el crimen, pero Habrócomes se niega a unirse 
con ella y la abandona. Defraudada, Cino acusa a Habrócomes de la muerte 
de su marido, y él es detenido y condenado. Este personaje es, de entre los 

68 X. Eph., 2, 5, 6-7 Dalmeyda: οἴκτειρον ἔφη, πάτερ, θυγατέρα τὴν σὴν ὑβρισμένην ὑπʼ 
οἰκέτου· ὁ γὰρ σώφρων Ἁβροκόμης ἐπείρασε μὲν παρθενίαν τὴν ἐμὴν ἀφανίσαι, ἐπεβούλευσε 
δὲ καὶ σοί, λέγων ἐρᾶν μου. Σὺ οὖν ὑπὲρ τηλικούτων τετολμημένων εἴσπραξαι παρʼ αὐτοῦ 
τιμωρίαν τὴν ἀξίαν, ἢ εἰ δίδως ἔκδοτον θυγατέρα τὴν σὴν τοῖς οἰκέταις, ἐμαυτὴν φθάσασα 
ἀποκτενῶ.

Nova tellus 30-1.indb   97 14/12/12   14:22



98	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

tres relacionados con el episodio de Putifar, el que pertenece a la clase social 
más baja y sus palabras ni siquiera son consignadas por el novelista. 

Manto, Deméneta y Cino tienen en común el ser personajes secunda-
rios, el no pertenecer a las clases altas de la sociedad, el no recibir una 
caracterización elogiosa por parte de los novelistas y el sentir una pasión 
amorosa que no pueden controlar y que pretenden imponer a sus enamo-
rados. Este tipo de amor representa la antítesis del que se propone como 
modélico en la novela, en la que el sentimiento amoroso se encauza en un 
matrimonio basado en el amor entre iguales mutuamente enamorados y 
que se guardan mutua fidelidad. Por ello, frente al happy end característi-
co de las novelas para todas sus protagonistas femeninas, que regresan sa-
nas, salvas y junto a sus amados a sus hogares, Manto, Deméneta y Cino, 
las antiheroínas de la novela, resultan siempre defraudadas en sus expec-
tativas amorosas, y en las consecuencias de su venganza, que se vuelve 
contra ellas como un bumerán, causándoles graves daños: Manto debe 
soportar que su marido, Meris, se enamore también de Antia, la esposa de 
su deseado Habrócomes (2, 11, 1 ss.), y Deméneta (1, 17, 5) y Cino (4, 
4, 2) acaban perdiendo la vida como consecuencia de su falsa acusación. 

Conclusiones

La novela, en tanto que tiene aspiraciones educativas y propone como mo-
délico un comportamiento amoroso determinado, ofreciendo un paradigma 
de organización del núcleo de la estructuración política y social de la comu-
nidad, el oîkos, se alinea, en el conjunto de la literatura griega, junto con los 
géneros serios, como la épica o la tragedia.69 Los protagonistas de las nove-
las se convierten en héroes y heroínas al encarnar las pautas que se proponen 
como dignas de imitar, constituyéndose, de este modo, en modelos éticos. 

Este hecho condiciona las características de los discursos falsos pues-
tos en boca de las protagonistas femeninas. Efectivamente, estos discur-
sos son siempre defensivos, y son instrumentos que se utilizan al servicio 
del ideario amoroso que se expone como modélico: la defensa de un ma-
trimonio fundado en el amor mutuo y fiel de una pareja de jóvenes, los 
cuales invariablemente pertenecen a las clases altas y helenizadas de las 

69 La voluntad pedagógica de la novela ha sido apreciada prácticamente por la totali-
dad de los comentaristas modernos. Una de su más recientes expresiones se encuentra en 
Brioso, 2009, pp. 175-183.

Nova tellus 30-1.indb   98 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 99

ciudades.70 Además, estos discursos están siempre en boca de las prota-
gonistas femeninas de más elevado nivel social (Calírroe y Cariclea), es 
decir, de las pertenecientes al medio en el que se tenía acceso a los grados 
más altos de educación. Los novelistas dibujan a estos personajes como 
mujeres inteligentes, capaces de valorar adecuadamente la situación de pe-
ligro en que se encuentran en el territorio desprotegido del viaje y de en-
frentarse a ella con la fuerza que aporta el sostenimiento de un ideal, due-
ñas de sí mismas y de los recursos retóricos que les permiten manejarla.71 

Características semejantes tiene también un personaje femenino secunda-
rio, Mélite, que comparte con Calírroe y Cariclea el elevado rango social, la 
educación a la griega y su dominio de la retórica. Su discurso tiene también 
una finalidad defensiva y es acorde con el ideario de la novela, pero en una di-
rección distinta: su objetivo no es, como el de las protagonistas, evitar relacio-
nes fuera del matrimonio, sino demostrar que ella no ha cometido adulterio. 

Este tipo de discurso falso e inocuo que se pronunciaba a favor de la 
institución matrimonial contaba con el prestigioso precedente de Penélo-
pe, el paradigma de la mujer fiel dentro de la literatura épica, o de la He-
lena de Eurípides, dentro de tradición trágica. Particularmente este último 
personaje se encuentra en una situación muy similar a la de las heroínas 
griegas —fuera de su patria, pretendida por un hombre poderoso y de-
seosa de mantenerse fiel a su esposo— y resuelve la situación con armas 
similares —la astucia y el buen uso de la palabra—, si bien los contextos 
históricos y culturales y el objetivo que el autor pretende con su obra son 
evidentemente diferentes.72 

70 Estas dos características han hecho suponer a Lalanne (2006, pp. 277-279) que la no
vela, que estaba dirigida como el resto de la literatura culta de la época a las clases más 
elevadas de la sociedad, proponía a dichos grupos este tipo de comportamiento erótico 
como un medio de mantener el poder y la situación social privilegiada de la que disfru-
taban, evitando de este modo que personas pertenecientes a otro medio social o a otro 
medio cultural emparentaran con ellos.

71 Es significativo a este respecto que Cloe, la protagonista pastora de la novela de Lon
go, apenas tiene discursos directos en la novela, y ello está, sin duda, relacionado con la 
ambientación de la trama en un ámbito rústico, alejado de la cultura y la educación que 
se desarrollaban en el marco urbano, y con la ausencia de viaje. A lo largo de la obra, y a 
medida que su relación amorosa se consolida, Cloe va perdiendo presencia en la obra y 
voz, para sumirse en el final en el silencio también característico del discurso femenino; 
cf. Lalanne, 2006, pp. 136-145.

72 Concretamente para la obra de Eurípides, cf. Redondo Moyano, 2010.

Nova tellus 30-1.indb   99 14/12/12   14:22



100	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

Por otro lado, el modelo trágico de Hécuba o de Clitemnestra, es decir, 
el discurso falso surgido de una voluntad de venganza personal y que busca 
un daño para la persona contra la que se dice, se encuentra también en la 
novela, pero solo en personajes secundarios, que no son, como las prota-
gonistas, modelos de comportamiento, sino que representan el papel del 
antihéroe. Efectivamente estos personajes experimentan pasiones amorosas 
que les dominan y los objetos de su amor están fuera de la institución del 
matrimonio, ya sea porque ellas están casadas, ya sea porque su enamorado 
lo esté, de manera que los novelistas nunca les refrendan con el éxito que 
acompaña a las protagonistas. Su caracterización es coherente con este rol: 
nunca pertenecen a las clases elevadas de la sociedad y no son griegas o no 
han recibido educación griega, de manera que sus discursos directos no son 
artísticos, sino que pertenecen al nivel del habla cotidiana y solo en conta-
das ocasiones merecen ser reproducidos en la trama. 

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes

Achille Tatius d’Alexandrie, Le Roman de Leucippé et Clitophon, texte établi et 
traduit par Jean-Philippe Garnaud, Paris, Les Belles Lettres, 1991 (Collection 
des Universités de France, Budé).

Caritón de Afrodisias, Quéreas y Calírroe. Jenofonte de Éfeso. Efesíacas. Frag-
mentos novelescos, traducción de J. Mendoza, Madrid, Gredos, 1979.

Charitonis Aphrodisiensis, De Chaerea et Calirhoe amatorium narrationum, W. E. 
Blake (ed.), Oxford, Carendon Press, 1938.

Ejercicios de retórica (Teón, Hermógenes, Aftonio), traducción de M. D. Reche Mar-
tínez, Madrid, Gredos, 1991.

Eurípides, Iphigenia in Tauris, M. J. Cropp (ed.), Warminster, Aris & Phillips,  2000.
Euripides, Orestes, ed. with transl. and commentary by M. L. West, Warminster, Aris 

& Phillips 1987.
Héliodore, Les Éthiopiques, texte établi par R. M. Rattenbury et T. W. Lumb, et 

traduit par J. Maillon, Paris, Les Belles Lettres, 1935 (Collection des Universités 
de France, Budé).

Heliodoro, Las Etiópicas o Teágenes y Cariclea, traducción de E. Crespo Güemes, 
Madrid, Gredos 1979.

Longo, Dafnis y Cloe; Aquiles Tacio, Leucipa y Clitofonte; Yámblico, Babilo-
níacas, introducciones, traducciones y notas de M. Brioso Sánchez y E. Crespo 
Güemes, Madrid, Gredos, 1997.

Nauck, A. (ed.), Tragicorum Graecorum Fragmenta reconsuit Augustus Nauck.
Supplementum continens nova fragmenta Euripidea et Adespota apud scriptores 
veteres reperta, adiecit Bruno Snell, Hildesheim, 1964.

Nova tellus 30-1.indb   100 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 101

Radt, S. (ed.), Tragicorum Graecorum Fragmenta, vol IV: Sophocles, Göttingen, 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1977.

West, M. L. (ed.), Iambi et elegi graeci: Ante Alexandrum Cantati, vol. 2: Callinus, 
Mimnermus, Semonides, Solon, Tyrtaeus, Oxford, Clarendon Press, 1992.

Xenophon d̓Ephèse, Les Ephésiaques ou le roman d̓Habromès et d̓Anthia, texte 
établi par G. Dalmeyda, Paris, Les Belles Lettres, 1926 (Collection des Univer-
sités de France, Budé).

Estudios

Blanchard, Alain, “Destins de Ménandre”, Ktema, 22, 1997, pp. 213-225.
Bowie, Ewen, “Hellenes and Hellenism in Writers of the Early Second Sophistic”, 

en S. Said, Hellenismos: quelques jalons pour une histoire de l’identité grecque, 
Leiden / New York, E. J. Brill, 1991, pp. 183-204. 

Bowie, Ewen, “The Chronology of the Earlier Greek Novels since B. E. Perry: Revi-
sions and Precisions”, Ancient Narrative, 2, 2002, pp. 47-63.

, 	 “Literary milieux”, The Cambridge Companion to the Greek Roman Novel, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2008, pp. 17-38.

Brioso Sánchez, Máximo, “Autor, narrador, lector y narratio en la novela griega 
antigua”, en E. A. Ramos Jurado, Cuatro estudios sobre exégesis mítica, mito-
grafía y novela griegas, Zaragoza, Libros Pórtico, 2009, pp. 153-248.

Calero secall, Inés, “Los delitos de adulterio y rapto en la ficción de la novela 
griega”, Minerva, 19, 2006, pp. 63-83.

Caragounis, Chrys C., “Atticism. Agenda and Achievement”, en Ch. C. Caragounis, 
(ed.), Greek. A Language in Evolution, Hidesheim / Zürich / New York, Georg 
Olms Verlag, 2010, pp. 153-176.

Cribiore, Raffaella, Writers, Teachers and Students in Graeco-Roman Egypt, Atlan-
ta, Scholars Press, 1996.

, 	 Gymnastics of the Mind: Greek Education in Hellenistic and Roman Egypt, 
Princeton, Princeton University Press, 2001.

Crismani, Daria, Il teatro nel romanzo ellenistico d’amore e di avventure, Torino, 
Edizioni dell’Orso, 1997.

Foley, Helene P., Female Acts in Greek Tragedy, Princeton, Princeton University 
Press, 2001.

Futre Pinheiro, Marília Pulquerio, “A Viagem na Antiguidade: Uma proposta di-
dáctica”, Classica, 20, 1994, pp. 319-341.

, 	 “The Language of Silence in the Ancient Greek Novel”, en Siegfried Jäkel and 
Asko Timonen (eds.), The Language of Silence I, Turku, Turun Yliopisto, 2001, 
pp. 127-140.

Garcia Gual, Carlos, “L’ initiation de Daphnis et Chloé”, en A. Moreau (ed.), 
L’initiation I. Les rites d’adolescence et les mystéres. Actes du Colloque Int. de 
Montpellier, Montpellier, Université Paul Valéry, 1992, pp. 157-166.

Hallett, Judith P. y Skinner, Marilyn B., Roman Sexualities, Princeton, 1997.

Nova tellus 30-1.indb   101 14/12/12   14:22



102	 redondo moyano / discurso falso en la novela griega   

Hunter, Richard, “Longus, Daphnis and Chloe”, en G. Schmeling (ed.), The novel 
in the Ancient World, second edition, Boston / Leiden, Brill, 2003, pp. 361-386.

Imbert, Claude, “Le roman grec: du protreptique à l’Éducation sentimentale”, en Le 
Monde du Roman Grec, Paris, 1992, pp. 321-338.

Kaimio, Maarit, “How to Manage in the Male World”, Acta Antiqua Hunaricae, 36, 
1995, pp. 119-132.

Kazazis, J. N., “Atticism”, en A. F. Christides (ed.), A History of Ancient Greek. From 
the Beginnings to Late Antiquity, Cambridge: Cambridge University Press, 2007, 
pp. 1200-1212.

Konstan, David, Sexual Symmetry: Love in the Ancient Novel and Related Genres, 
Princeton, Princeton University Press, 1994.

Kytzler, Bernhard, “Xenophon of Ephesus”, en G. Schmeling (ed.), The novel in 
the Ancient World, second edition, Boston / Leiden, Brill, 2003, pp. 336-360.

Lalanne, Sophie, Une éducation grecque. Rites de passage et construction des 
genres dans le roman grec ancien, Paris, Éditions La Découverte, 2006.

Lucas de Dios, José María, “El motivo de Putifar en la tragedia griega”, Epos, 8, 
1992, pp. 37-56.

Marinčič, Marko, “Advertising One’s Story. Text and Speech in Achilles Tatius’ 
Leucippe and Clitophon”, en V. Rimell (ed.), Seeing Tongues, Hearing Scripts: 
Orality and Representation in the Ancient Novel, Groningen, Barkhuis & Gro-
ningen University Library, 2007 (Ancient Narrative Suppl. 7), pp. 168-200.

McClure, Laura, Spoken Like a Woman, Princeton, Princeton University Press, 
1999.

O’ Sullivan, James N., Xenophon of Ephesus, Berlin / New York, W. de Gruyter, 1995.
Perkins, Judith, “Space, Place, Voice in the Acts of the Martyrs”, en D. R. MacDo-

nald (ed.), Mimesis and Intertextuality in Antiquity and Christianity, Harrisburg, 
Trinity Press International, 2001, pp. 117-137.

Pernot, Laurent, “Chariclée la Sirène”, en M.-F. Baslez, P. Hoffmann y M. Trédé, 
(eds.), Le Monde du Roman Grec, Paris, Presses de l’Ecole Normale Supérieure, 
1992, pp. 43-51.

Picazo Gurina, Marina, Alguien se acordará de nosotras, Barcelona, Bellaterra, 2008.
Plepelits, Karl, “Achilles Tatius”, en G. Schmeling (ed.), The Novel in the Ancient 

World, second edition, Boston / Leiden, Brill, 2003, pp. 387-416.
Reardon, Bryan P., Courants littéraires grecs des ii et iii siècles après J. C., Paris, 

Les Belles Lettres, 1971, pp. 309-405. 
, 	 “Chariton”, in G. Schmeling (ed.), The Novel in the Ancient World, second edi-

tion, Boston / Leiden, Brill, 2003, pp. 309-335.
Redondo Moyano, Elena, “Aspecto físico y retórica en la novela griega antigua”, 

en J. Alonso Aldama, C. García Román, I. Mamolar Sánchez (eds.): Στις 
αμμουδιές του Oμήρου. Homenaje a la profesora Olga Omatos, Leioa, Uni-
versidad del País Vasco, 2007a, pp. 691-706. 

, 	 “Nicolao de Mura, Progumnásmata”, en G. Lopetegui Semperena y M. T. Mu-
ñoz García de Iturrospe (eds.), Antología de textos sobre retórica (ss. iv-ix), 
Bilbao, Universidad del País Vasco, 2007b, pp. 73-148.

Nova tellus 30-1.indb   102 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 77-103	 103

,		 “La Helena de Eurípides y los roles de género”, en F. de Martino & C. Morenilla 
(eds.), Teatro y sociedad en la Antigüedad clásica. La redefinición del rôle de la 
mujer por el escenario de la guerra, Bari, Levante, 2010, pp. 285-308.

,		 “Space and Gender in the Ancient Greek Novel”, en Marília P. Futre Pinheiro, 
Marilyn B. Skinner, Froma I. Zeitlin (eds.), Narrating Desire: Eros, Sex, and 
Gender in the Ancient Novel, Berlin, De Gruyter, 2012, pp. 29-48.

Ruiz Montero, Consuelo, “The Rise of the Greek Novel”, en G. Schmeling (ed.), The 
Novel in the Ancient World, second edition, Boston / Leiden, Brill, 2003, pp. 48-54.

, 	 La novela griega, Madrid, Síntesis, 2006.
Soja, Edward W. (ed.), Postmodern Geographies: The Reassertion of Space in Cri-

tical Social Theory, London, Verso Press, 1989.
Stephens, Susan, “Cultural Identity”, en The Cambridge Companion to the Greek 

Roman Novel, Cambridge, Cambridge University Press, 2008, pp. 56-71.
Shaw, Brent D., “Body / Power / Identity: Passions of the Martyrs”, Journal of 

Early Christian Studies, 4, 1996, pp. 269-312.
Suárez de la Torre, Emilio, “La princesa etíope que nació blanca: La mirada y la 

contemplación en las Etiópicas de Heliodoro”, en Cuadernos de Filología Clá-
sica (Griego), 2004 (Estudios griegos e indoeuropeos, 14), pp. 201-233.

Whitmarsh, Tim, “Class”, The Cambridge Companion to the Greek and Roman 
Novel, Cambridge, Cambridge University Press, 2008, pp. 72-87.

Winkler, John J., “The Education of Chloe: Hidden Injuries of Sex”, en The Con
straints of Desire: Essays in the Anthropology of Sex and Gender in Ancient 
Greece, New York / London, Routledge, 1989, pp. 1001-1126.

Nova tellus 30-1.indb   103 14/12/12   14:22




