
nova tellvs, 30◆1, 201243

Los conceptos aristotélicos
de ἐπιστήμη y σοφία en la Metafísica Α-α, 

y su correlato en el Protréptico

Claudia Seggiaro
Universidad de Buenos Aires
claudiasegg@yahoo.com.ar

Resumen: El objetivo de nuestro trabajo es indagar la concepción de §pistÆmh y de 
sof¤a en los dos primeros libros de la Metafísica, esto es, en A-α, así como su corre-
lato en el Protréptico de Aristóteles. En la primera parte, analizaremos el concepto 
de ciencia y sabiduría en los dos primeros libros de la Metafísica. En la segunda, 
intentaremos rastrear esta concepción en el Protréptico con el fin de establecer un 
posible juego de continuidades y rupturas entre ambas obras. 

 

Aristotleʼs Concepts of ἐπιστήμη and σοφία 
in Metaphysics Α-α, 

and their Counterparts in the Protrepticus

Abstract: The scope of this article is to research the concept of §pistÆmh and sof¤a 
in the first two books of Metaphysics, i.e. A-α, and their counterparts in Aristotleʼs 
Protrepticus. In the first part, we will analyze the concepts of science and wisdom 
in the first two books of Metaphysics. In the second part, we will track down these 
concepts in the Protrepticus, so as to establish an eventual set of continuities and 
ruptures between both works.

Palabras clave: Metafísica, Protréptico, Aristóteles, ciencia, sabiduría.
Keywords: Metaphysics, Protrepticus, Aristotle, science, wisdom.
Fecha de recepción: 25 de octubre de 2011.
Fecha de aceptación: 5 de junio de 2012.

Nova tellus 30-1.indb   43 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 201245

Los conceptos aristotélicos
de ἐπιστήμη y σοφία en la Metafísica Α-α, 

y su correlato en el Protréptico

Claudia Seggiaro

La Metafísica de Aristóteles comienza con la afirmación de que todos los 
hombres desean por naturaleza conocer.1 En el primer libro, luego de 
establecer una escala de saberes y distinguir entre sensación, experien-
cia, arte y ciencia,2 Aristóteles comienza un extenso argumento sobre la 
sabiduría como la ciencia más elevada y el conocimiento de los primeros 
principios de lo real.3 La descripción allí realizada de §pistÆmh nos gene-
ra las siguientes interrogantes: ¿qué concepción de ciencia presupone la 
definición de sof¤a expuesta en los dos primeros libros de la Metafísica?,4 
¿en qué medida esta descripción implica una jerarquización de las cien-
cias? y ¿por qué esta ciencia es calificada como la más elevada? Un 
texto que puede resultar de utilidad para ensayar una respuesta a estas 
interrogantes es el Protréptico. Si bien se trata de una obra que nos ha 
llegado en forma fragmentaria, la descripción allí realizada de frÒnhsiw 
y de §pistÆmh como el conocimiento de lo anterior, de las causas (frag-
mentos 33 y 35)5 y de los principios (fragmento 24) nos puede servir de 
andamiaje para esclarecer la concepción de ciencia presente en los li-
bros de la Metafísica cuyo análisis nos convoca: A-a. Nuestro objetivo, 
por lo tanto, será indagar la concepción de §pistÆmh y de sof¤a en los dos 

1 Metaph., I, 1, 980a21.
2 Metaph., I, 1, 981a-982a.
3 Metaph., I, 1, 982a ss.
4 Para la cita de los pasajes de la Metafísica, seguimos la edición de W. D. Ross, 1953, 

mientras que las traducciones son de T. Calvo Martínez (2007), aunque hemos consultado 
también las de M. Zanatta (2009).

5 Para las citas y numeración de los fragmentos del Protréptico, seguimos la edición 
de I. Düring (1961). Los fragmentos en traducción son de A. Vallejo Campos (2005); to-
mamos en cuenta también las ediciones de C. Megino Rodríguez (2006), E. Berti (2008) 
y M. Zanatta (2008). 

Nova tellus 30-1.indb   45 14/12/12   14:22



46	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

primeros libros de la Metafísica, así como su correlato en el Protréptico 
de Aristóteles. A tales efectos, dividiremos el trabajo en dos partes. En 
la primera analizaremos la concepción de §pistÆmh y sof¤a en los dos 
primeros libros de la Metafísica. En la segunda intentaremos rastrear esta 
concepción en el Protréptico con el fin de examinar si es posible estable-
cer cierto juego de continuidades y rupturas entre ambas obras. 

Al emprender este análisis, nuestro fin es plantear las problemáticas 
encontradas en los dos primeros libros de la Metafísica y ver cómo se 
hayan presentes de una manera u otra en el Protréptico. El motivo por el 
cual elegimos circunscribir nuestro análisis a los libros mencionados es 
que, como veremos más adelante, éstos habrían sido escritos en el mismo 
período, razón por la cual podemos presumir que hay una “continuidad 
doctrinal” entre ellos.6 La tesis que está en la estructura profunda de nues-
tro trabajo es que el Protréptico habría ofrecido una versión más elabo-
rada de las tesis presentadas de manera más condensada en los primeros 
libros de la Metafísica.7 Por tal motivo, si bien mencionaremos otros tex-
tos como apoyo textual para desarrollar nuestros argumentos, tales como 
Ética Nicomáquea y Analíticos Segundos, hemos decidido como principio 
metodológico reducir nuestro trabajo a los libros antes mencionados de la 
Metafísica y los fragmentos del Protréptico. Simultáneamente, teniendo 
en cuenta que el Protréptico es un texto poco estudiado, sobre todo en len-
gua hispana, creemos que al hacer este análisis podremos hacer un aporte, 
en cierto sentido, original sobre un tema ampliamente debatido.

La concepción de ciencia en Metafísica A-a

En el primer libro de la Metafísica, Aristóteles no sólo define la sabiduría 
como aquella clase de §pistÆmh que es buscada por sí misma (I, 2, 982a5), 

6 Como la mayor parte de los textos Aristotélicos que nos han llegado no fueron con-
cebidos como libros, sino que eran apuntes de clase que fueron “compilados”, su orden 
y cronología han sido temas sumamente debatidos. De hecho, en muchos casos, ambas 
problemáticas han estado influidas por la interpretación de si hubo o no una evolución 
en el pensamiento Aristotélico. Sin embargo, hay un acuerdo relativamente unánime de 
que el Protréptico y los primeros libros de la Metafísica son contemporáneos, razón por 
la cual el análisis en forma simultánea de estos libros está exento de esta problemática 
que merecería una atención especial. Para el análisis de esta última cuestión ver E. Berti,  
2005, tomo II, pp. 215-227. También sugerimos la lectura de G. Reale, 1980, pp. 1-14 y 
R. Douglas Madison, 2008, pp. 12-86.

7 R. Douglas Madison, 2008, p. 90.

Nova tellus 30-1.indb   46 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 47

sino también como el conocimiento de los primeros principios y causas 
(I, 2, 982b3). De la lectura de este primer libro, parece desprenderse que 
para Aristóteles la ciencia suprema se identifica con el conocimiento del 
ser, de lo real en el sentido más profundo,8 lo cual implica, necesariamen-
te, el conocimiento de las causas y del fundamento de todas las cosas. En 
Metafísica, Aristóteles afirma: 

Quien escoge el saber por el saber escogerá la que es ciencia en grado sumo 
y ésta no es otra cosa que la de lo cognoscible en grado sumo. Ahora bien, 
cognoscible en grado sumo son los primeros principios y las causas (pues por 
éstos y a partir de éstos se conoce lo demás, pero no ellos por medio de lo que 
está debajo de ellos).9 

Lo primero que podemos notar en este pasaje es que Aristóteles reúne 
las dos tesis arriba mencionadas: por un lado, define la ciencia en grado 
sumo como aquello que es anhelado por sí mismo; por el otro, dice que el 
objeto de esta ciencia son los primeros principios y las causas. 

Lo segundo que podemos observar es que ambas tesis no están aisladas, 
sino interrelacionadas. Desde la perspectiva aristotélica, un fin en sentido 
estricto es aquello que no es querido como un medio para conseguir otra 
cosa, sino que es buscado por sí mismo. Según Aristóteles, “aquello en 
vista de lo cual algo se hace es lo mejor y quiere ser el fin de las demás 

8 En Protr., fr. 91, como tendremos oportunidad de ver en la segunda parte de este ar
tículo, Aristóteles identifica a la filosofía con el conocimiento de los seres más reales y, por 
este motivo, con la actividad más placentera. En esta misma línea, en EN, X, 7, 1177a25-27, 
Aristóteles dice: “la filosofía posee placeres admirables en pureza y firmeza, y es razonable 
que los hombres que saben pasen su tiempo más agradablemente que los que investigan” 
Tal como sucede en el Protréptico, en el pasaje anterior parece que Aristóteles hace una 
exhortación para que el hombre viva conforme a su propia esencia y, por esta razón, según 
su naturaleza.

9 Metaph., I, 2, 982a32-b5: (ı går tÚ §p¤stasyai diÉ aÍtÚ aflroÊmenow tØn mãlista 
§pistÆmhn mãlista aflrÆsetai, toiaÊth dÉ §st‹n ≤ toË mãlista §pisthtoË), mãlista dÉ §pisth-
tå tå pr«ta ka‹ tå a‡tia (diå går taËta ka‹ §k toÊtvn tîlla gnvr¤zetai éllÉ oÈ taËta diå 
t«n Ípokeim°nvn). En EN, I, 2 1094a18-22, Aristóteles afirma: “si, pues, de las cosas que 
hacemos hay algún fin que queremos por sí mismo y las demás cosas por causa de él, y lo 
que elegimos no está determinado por otra cosa —pues así el proceso seguiría hasta el infi-
nito, de suerte que el deseo sería vacío y vano—, es evidente que este fin será lo bueno y lo 
mejor”. Para la cita de los pasajes de la Ética Nicomáquea seguimos la edición de I. Bekker 
(1962), y la traducción de J. Palli Bonet (2007). Hemos consultado también la traducción y 
comentario de R. A. Gauthier y J. Y. Jolif (1970) y las traducciones de A. Fermani (2008) 
y C. Natali (2009).

Nova tellus 30-1.indb   47 14/12/12   14:22



48	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

cosas”.10 Para el Estagirita, debe haber algo que sea querido por sí mismo 
y ese algo será un bien en sentido estricto. El motivo de esto es que, así 
como en el orden de las causas no se puede proceder al infinito, en el orden 
de los bienes debemos detenernos en uno que no sea deseado como un 
medio para obtener otra cosa. Como dirá en Metafísica, I, 2, 994b13-15, 
“los que establecen un proceso al infinito no se dan cuenta, sin embargo, 
de que suprimen la naturaleza del bien (nadie, desde luego, se pondría a 
hacer nada, si no fuera a llegar a un término)”. Así, para Aristóteles sólo el 
conocimiento de las primeras causas y de los primeros principios es la ver-
dadera meta del hombre,11 razón por la cual sólo la ciencia que tiene como 
fin tal clase de conocimiento constituirá su verdadero objetivo. Esta idea 
aparece, nuevamente, en la Ética Nicomáquea,12 donde Aristóteles define 
la felicidad como la actividad más excelsa del alma y, por lo tanto, como el 
¶rgon13 propio del hombre. En este mismo pasaje, Aristóteles equipara esta 
actividad con la contemplación de los primeros principios y, por ende, con 
la función propia del noËw.14 Al realizar esta serie de asociaciones, Aristóte-
les identifica al noËw y a la vida contemplativa con el fin último del hombre, 
aquel por el cual todas las otras cosas son deseadas.15 Por esta razón, indi-
rectamente, también identifica la sabiduría o ciencia suprema con dicho fin. 

Ahora bien, esta caracterización de la sabiduría como fin último y como 
el conocimiento de los primeros principios parece presuponer una jerar-
quización de las ciencias que eleva a la sabiduría por encima de los restan-
tes saberes transformándola en el conocimiento dominante y supremo.16 

10 Ph., II, 3, 195a24: tÚ går o� ßneka b°ltiston ka‹ t°low t«n êllvn §y°lei e‰nai. 
11 Protr., fr. 43 y 44; De An., I, 402a1-5.
12 EN, X, 7, 1177a12-20. En esta misma obra, en I, 7, 1098a7-13, Aristóteles afirma lo 

siguiente: “si, entonces, la función propia del hombre es una actividad de la razón, o que 
implica la razón, y, si por otra parte, decimos que esta función es propia del hombre y del 
buen hombre […], siendo esto así, decimos que la función del hombre es cierta vida, y 
ésta es una actividad del alma y unas acciones razonables”.

13 Ver P. Destrée,  2002, p. 56, y R. Douglas Madison, 2008, pp. 111-113.
14 Protr., frs. 20 y 23.
15 EN, I, 7, 1097a30-35. Véase también Protr., fr. 42; Metaph., I, 1, 980b21, y I, 1, 981b20-25. 
16 En Metaph., I, 1, 982a15-18, Aristóteles dice: “que de las ciencias, aquella que se 

escoge por sí misma y por amor al conocimiento es sabiduría en mayor grado que la que 
se escoge por sus efectos. Y que, la más dominante es sabiduría en mayor grado que las 
subordinadas: que, desde luego, no corresponde al sabio recibir órdenes, sino darlas, no 
obedecer a otros, sino al quien es menos sabio”.

Nova tellus 30-1.indb   48 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 49

Por esta razón, sería pertinente preguntarnos qué es la ciencia para Aristó-
teles y en qué sentido se puede hablar de una ciencia superior. Un pasaje 
clave para responder estas interrogantes se encuentra en el libro II, 2, 994b 
18-21 de la Metafísica, donde el filósofo señala:

La definición primera lo es en mayor grado, y la más alejada no lo es: ya que 
aquello que precede es siempre <definición> en mayor medida, mientras la úl-
tima no lo es. Y de aquello de lo cual no existe lo primero, no existe tampoco lo 
siguiente.17 Y además los que así hablan suprimen la ciencia, pues no es posible 
saber antes de alcanzar lo que no es divisible y tampoco es posible el conocer.18

Al leer las palabras de Aristóteles, debemos tener presente el contexto en 
el cual está inserto el pasaje citado, pues no podemos perder de vista que en 
este capítulo del libro II el Estagirita está defendiendo la tesis según la cual 
en el orden de las causas no es posible una regresión al infinito.19 En este sen-
tido, al hablar de la causa formal, el filósofo da algunas pautas que nos per-
miten establecer qué es §pistÆmh en sentido estricto. En relación con nuestro 
tema, los términos clave del pasaje citado son lo primero (tÚ pr«ton) y lo 
siguiente (tÚ §xÒmenon) y lo relevante respecto a estos vocablos es determinar 
cuáles son sus referentes y qué estatus tienen en la economía del discurso. 
La lectura del pasaje nos lleva a pensar que Aristóteles tiende a equiparar lo 
anterior (ı ¶mprosyen) con lo primero (tÚ pr«ton) y a esto último con lo indi-
visible (tå êtoma) y, por este motivo, con aquello sin lo cual no es posible que 
haya ciencia o conocimiento.20 Sin embargo, esto no nos permite responder 
qué es lo primero o lo anterior y qué es lo siguiente o lo posterior.21

17 Aquí nos apartamos de la traducción de Calvo y seguimos la de M. Zanatta.
18 Metaph., II, 2, 994b18-21: ée¤ te går ¶stin ı ¶mprosyen mçllon, ı dÉ Ïsterow oÈk 

¶stin, o� d¢ tÚ pr«ton mØ ¶stin, oÈd¢ tÚ §xÒmenon: ¶ti tÚ §p¤stasyai énairoËsin ofl oÏtvw 
l°gontew, oÈ går oÂÒn te efid°nai pr¤n efiw tå êtoma §lye›n: ka‹ tÚ gign≈skein oÈk ¶stin.

19 Metaph., II, 1, 994a1-2.
20 Protr., fr. 33. Como dice T. Irwin (1988, p. 132), “la demostración debe ser a partir 

de lo que es anterior y más creíble y nada es más anterior que los primeros principios 
que deben ser conocidos por sí mismos. La demostración científica debe basarse en estos 
principios y no debe tratar de demostrarlos”. 

21 En APo., I, 3, 72b21-23, Aristóteles afirma: “pues, si necesariamente hay que cono-
cer las cosas anteriores y aquellas de las que <parte> la demostración, en algún momento 
se han de saber las cosas inmediatas, y éstas necesariamente serán indemostrables”. En 
este pasaje, podemos ver que lo anterior es equiparado con lo inmediato e indemostrable 
y esto último como aquello que se debe conocer para que haya ciencia.

Nova tellus 30-1.indb   49 14/12/12   14:22



50	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

Para Aristóteles, no hay definición si no hay un punto de partida, y 
este punto se identifica también con lo indivisible.22 Si se suprime o no se 
empieza a definir por esto último, se elimina el conocimiento y con ello la 
ciencia.23 Ahora bien, dado el contexto del pasaje, es viable pensar que, al 
referirse a lo indivisible, Aristóteles está aludiendo a las primeras causas 
más allá de las cuales es imposible ir, es decir, a los principios irreducti-
bles del ser sin los cuales este último carecería de explicación. Del análi-
sis de Metafísica, II, 2, 994b18-21, se desprende que, para Aristóteles, los 
primeros principios son los elementos que fundan y explican la existencia 
de las cosas y, en este sentido, son causas de las cosas.24 Por tal motivo, 
si se toma como punto de partida esta identificación, esto es, si se acepta 
que las causas son los principios últimos de las cosas, la explicación de lo 
real debería ser identificada también con la búsqueda de estos principios. 

En Metafísica, II, 1, 993b9-11, Aristóteles establece una analogía entre 
la reacción de los ojos de los murciélagos ante la luz y el efecto generado 
por los primeros principios sobre el intelecto que nos puede resultar es-
clarecedora para entender los conceptos de ciencia y de sabiduría por él 
expuestos en estos dos primeros libros de la Metafísica (A-a). Para Aris-
tóteles, “como los ojos del murciélago respecto de la luz del día, así se 
comporta el entendimiento de nuestra alma respecto de las cosas que, por 
naturaleza, son las más evidentes de todas”.25 A través de esta analogía, 
Aristóteles parece plantear una disyuntiva entre el objeto de conocimiento 
y la accesibilidad a ese objeto que, en cierto sentido, pone un límite a la 
filosofía entendida como el conocimiento del ser en sentido pleno. 

Según Pierre Aubenque, en este pasaje hay cierta reminiscencia pla-
tónica. Desde la perspectiva de este autor, la analogía trazada por el Es-
tagirita nos remite a la imagen descrita por Platón en la alegoría de la 
caverna: “Si bien la luz del sol es lo que hace posible la visión, produce 

22 APo., II, 18, 99b9-10.
23 En esta misma línea, en Top., VI, 3, 141a26-30, al referirse a la definición, Aristó-

teles argumenta: “En efecto cuando la definición se da en vista a conocer lo definido, no 
conocemos a partir de cualquier cosa, sino a partir de cosas anteriores y más conocidas, 
tal como en las demostraciones (en efecto, así procede toda enseñanza y aprendizaje); es 
evidente que el que no define mediante estas cosas, no ha definido”.

24 Metaph., I, 3, 983a25-26.
25 Metaph., II, 1, 993b9-11: Àsper går tå t«n nukter¤dvn ˆmmata prÚw tÚ f°ggow ¶xei 

tÚ meyÉ ≤m°ran, oÏtv ka‹ t∞w ≤met°raw cux∞w ı noËw prÚw tå tª fÊsei faner≈tata pãntvn.

Nova tellus 30-1.indb   50 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 51

en principio el efecto inverso, deslumbrando al que sale de la oscuridad: 
entre la maravillosa claridad de las verdades inteligibles y su percepción 
por la mirada humana, se interpondría ese fallo temporal que impide a la 
vista reconocer su verdadero objeto”.26 Retomando esta concepción de 
raigambre platónica,27 Aristóteles intenta demostrar que las limitaciones 
para conocer los principios que fundan lo real no radican en la naturaleza 
del objeto de estudio sino en la del sujeto cognoscente. 

En el fragmento 8c de Sobre la filosofía, el Estagirita adjudica esta 
dificultad al cuerpo. Afirma que las cosas inteligibles y divinas son tene-
brosas y confusas “por la niebla en la que el cuerpo nos envuelve”. Sin 
embargo, esta dificultad puede deberse no sólo a la unión del intelecto con 
el cuerpo, sino también a la necesidad de que el conocimiento comience 
a partir de los sentidos. Para el filósofo, lo más claro, esto es, lo más 
cognoscible es lo más universal y está alejado en grado sumo de los senti-
dos.28 Como afirma Enrico Berti, “Aristóteles no admite ningún contacto 
inmediato entre el intelecto y lo inteligible”,29 razón por la cual, si bien los 
sentidos constituyen el primer peldaño hacia el conocimiento,30 también 
son un límite que hay que traspasar. Por tal motivo, en el fragmento 77 del 
Protréptico, Aristóteles dirá:

como dijimos anteriormente, de dos cosas siempre es preferible aquella en la 
que más se da la cualidad en cuestión, la visión es necesariamente de todas las 
percepciones la más deseable y honorable, pero la sabiduría es más deseable 
que ésta y que todas las percepciones y que el vivir, por poseer un grado más 
elevado de verdad, de manera que todos los hombres persiguen el saber por 
encima de todo.31 

26 P. Aubenque, 2008, p. 57. Al analizar este pasaje, Alejandro de Afrodisia, en su 
comentario a la Metafísica, afirma que “nuestro intelecto se comporta así en la confronta-
ción con las cosas más evidentes, porque no es absoluto ni separado, sino unido a la sen-
sación y a la potencia pasiva del alma que son todos los impedimentos para la actividad 
que le es más propia” (Metaph., 142, 19-22).

27 Ver E. Berti, 2005, pp. 216-217.
28 Metaph., I, 2, 982a23-25: “y, sin duda, lo universal en grado sumo es también lo más 

difícil de conocer para los hombres (pues se encuentra máximamente alejado de las sensa-
ciones)”. 

29 E. Berti, 2005, p. 217.
30 Arist., Top., VI, 4, 141b9-14.
31 Protr., fr. 77: pãlai dÉ e‡pomen ˜ti [per] duo›n ée‹ mçllon aflretÚn ⁄ mçllon Ípãrxei 

taÈtÒn: t«n m¢n afisyÆsevn tØn ˆcin énãgkh mãlisyÉ aflretØn e‰nai ka‹ tim¤an, taÊthw d¢ ka‹ 

Nova tellus 30-1.indb   51 14/12/12   14:22



52	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

Según Aristóteles, a través de los sentidos, principalmente la vista, po-
demos tener una descripción de cómo son las cosas, pero no de qué son y 
por qué son lo que son. Tanto en el pasaje de la Metafísica como en el frag-
mento del Protréptico, Aristóteles parece hacerse eco de los argumentos 
esgrimidos por Platón en su República, donde afirma: 

del mismo modo piensa así lo que corresponde al alma: cuando fija su mirada 
en objetos sobre los cuales brilla la verdad y lo que es inteligible, conoce y pa-
rece tener inteligencia; pero cuando se vuelve hacia lo sumergido en la oscu-
ridad, que nace y perece, entonces opina y percibe débilmente con opiniones, 
que la hacen ir de aquí para allá, y da la impresión de no tener inteligencia.32

Dados los límites del presente trabajo, no nos ocuparemos del análisis 
de la función de los sentidos en la epistemología platónica, ni de la relación 
que dicha función tiene con la asignada por Aristóteles. Pese a esto, es im-
portante subrayar que ni Platón ni Aristóteles desestiman los sentidos per 
se. Ambos admiten que los sentidos constituyen la primera aproximación a 
las cosas y, por lo tanto, son el primer modo de acceder a ellas.33 Sin em-
bargo, sostienen que si queremos saber qué son las cosas debemos conocer 
sus verdaderas causas,34 las cuales no pueden ser descubiertas a través de la 
simple observación, sino por la búsqueda de sus principios. Paralelamente, 

t«n êllvn èpas«n aflretvt°ra ka‹ <aÈtoË> toË z∞n §stin ≤ frÒnhsiw, kurivt°ra t∞w élhye¤aw 
<oÔsa>: Àste pãntew ênyrvpoi tÚ frone›n mãlista di≈kousi. Es importante recalcar que, en 
Analíticos Segundos, Aristóteles afirma que el conocimiento comienza por los sentidos. 
En esta obra, más específicamente en II, 19, 99b30-35, al hablar del conocimiento de los 
principios, Aristóteles afirma: “es evidente, por tanto, que no es posible poseerlos <de na-
cimiento> y que no los adquieren quienes los desconocen y no tienen ningún modo de ser 
<apto al respecto>. Por consiguiente, es necesario poseer una facultad <de adquirirlos> 
pero no de tal naturaleza que sea superior en exactitud a los mencionados <principios>. 
Ahora bien, parece que esto se da en todos los seres vivos. Pues tienen una facultad innata 
para distinguir que se llama sentido”. Para la cita de los Analíticos Segundos seguimos la 
edición de J. Barnes (1981) y la traducción de M. Candel Sanmartín (2007).

32	 Pl., R., VI, 508d4-9.
33 Según P. Aubenque (2008, p. 58), “Platón no se tomaba por lo trágico esta distorsión 

entre el orden ideal del saber verdadero que va de la Idea a lo sensible, y el orden huma-
no de la investigación que se eleva de lo sensible a la Idea. En efecto, por una parte, tal 
investigación no era más que una propedéutica del saber y el vislumbre de su conclusión 
autorizaba la esperanza en un proceso por fin descendente, que coincidiría con la génesis 
misma de la cosa”.

34 APo., I, 2, 71b19-22. Véase también Pl., Phd., 97c6-d3. 

Nova tellus 30-1.indb   52 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 53

tanto Platón como Aristóteles sostienen que, dado su carácter inteligible, 
dichos principios sólo son cognoscibles por la inteligencia o el intelecto.35

Si bien en el fragmento 77 del Protréptico Aristóteles hace una re-
valorización de las sensaciones como una fuente de conocimiento, tam-
bién define la sabiduría como el conocimiento más deseable, ya que tiene 
mayor autoridad sobre la verdad. Allí, al igual que en Metafísica, II, 1, 
993b20-30, el filósofo tiende a relacionar la verdad con el conocimiento 
de las causas y de los primeros principios, que sólo es posible a través de 
la noËw.36 Por tal motivo, tanto Aristóteles como Platón sostienen que para 
tener un verdadero conocimiento se debe superar este primer estadio de 
la percepción.37 

Pero, el pasaje de la Metafísica arriba mencionado (II, 1, 993b9-11) 
no sólo puede ser entendido como un planteamiento sobre los límites del 
conocimiento humano, sino también como un argumento tendiente a en-
fatizar la caracterización de los primeros principios como fundamento 
epistemológico.38 Leído desde este punto de vista, la metáfora de la luz 
sirve para explicar la relación entre los principios y las cosas. La misma 
imagen es usada también por Platón en República, VI, 508e-509a. Platón 
compara ahí el bien con el sol: así como la luz del día ilumina las cosas 
haciéndolas visibles, el bien esclarece lo real, haciéndolo inteligible.39 

En Sobre la filosofía podemos encontrar una concepción análoga a la 
sostenida por Aristóteles en el pasaje anterior de la Metafísica. En el frag-
mento 8c, Aristóteles afirma: “se llama sabiduría <a la filosofía> como 
si fuera una cierta claridad; pues las entidades divinas son claras y mani-

35 Véase Protr., fr. 24. También, APo., II, 19, 100b14-17, y Pl., R., VII, 508d-509a.
36 Protr., Fr. 24.
37 Ver Top., VI, 4, 141b10-25. En Ph., I, 1, 184a17-20 y Metaph., V, 4, 1013a1-3; VII, 3, 

1029b3-13, al diferenciar lo que es más cognoscible y claro para nosotros, esto es, lo que 
se conoce a través de los sentidos, y lo que es más cognoscible por naturaleza, es decir, lo 
más cognoscible en sentido absoluto, Aristóteles pareciera estar haciendo una distinción 
similar. Según T. Irwin (1988, p. 32), el Estagirita sostendría que el método por el cual se 
alcanzan los primeros principios es el inductivo. Desde la perspectiva de Irwin, la inducción 
procede de lo particular a lo universal y, por este motivo, es el método correcto para pasar 
de las cosas conocidas para nosotros (las individuales) a las conocidas por naturaleza (las 
universales). Véase el comentario de L. Bruce-Robertson, 2002, p. 8. 

38 En EN, VI, 3, 1139b20-25, Aristóteles describe los principios de la ciencia como 
eternos y, por esta razón, como ingenitos e indestructibles.

39 E. Berti, 2005, p. 217.

Nova tellus 30-1.indb   53 14/12/12   14:22



54	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

fiestas en grado máximo y esta ciencia trata, efectivamente, de entidades 
divinas”.40

Según Marcello Zanatta,41 la concepción de sof¤a defendida en Sobre la 
filosofía nos permite trazar una especie de paralelismo con la concepción 
de filosofía primera encontrada en el segundo libro de la Metafísica. Para 
apoyar su lectura, este autor propone dos tesis: la primera alude al orden 
cronológico, y la segunda al conceptual. En cuanto a la primera, Zanatta 
considera que ambas obras se encontrarían en “el mismo arco cronológico”, 
razón por la cual es plausible pensar que en ellas Aristóteles esté defendien-
do la misma concepción de sabiduría o sof¤a. En relación con la segunda 
de estas tesis, la de carácter conceptual, la descripción de la sabiduría como 
la búsqueda de las causas y las entidades divinas realizada en Sobre la filo-
sofía es una muestra de que tanto en esta obra como en la Metafísica Aris-
tóteles se está refiriendo a la misma ciencia, aquella que tiene por objeto el 
descubrimiento de los principios últimos de lo real.

Sin embargo, más allá de los argumentos de Zanatta, otro elemento 
clave para sostener el “paralelismo doctrinal” entre Metafísica y Sobre 
la filosofía es la definición de sof¤a como “cierta claridad”, presente 
en la segunda de estas obras. Lo interesante de esta definición es que, 
a través de ella, Aristóteles nos da la contrapartida del ejemplo visto en 
Metafísica, II, 1, 993b10-12. Mientras en este pasaje la dificultad de adap-
tarse a la luz es lo que impide ver, en esta obra la claridad propia del 
objeto de estudio es lo que vuelve luminoso aquello que quiere ser ex-
plicado y, por lo tanto, lo hace inteligible. Leído desde esta perspectiva,42 
la sabiduría y, por ende, la filosofía, sería “la ciencia que trae estas cosas, 

40 De Phil., fr. 8c Ross: sof���������������������������������������������������������������¤aw m¢n oÔn §klÆyh, oflone‹ sãfeiã tiw oÔsa, …w safhn¤zousa pãn-
ta. toËto d¢ tÚ saf¢w e‡rhtai fa°w ti ̄ n parå tÚ fãow ka‹ f«w, diå tÚ efiw f«w êgein tå kekrumm°na. 
§pe‹ to¤nun tå nohtå ka‹ ye›a. La traducción es de Vallejo Campos (2005, pp. 277-278).

41 M. Zanatta, 2008, pp. 584-585.
42 Esta lectura presupone la identidad entre sof¤a y filosof¤a, que aparece explíci-

tamente en el fragmento 53 del Protréptico: “No debemos esquivar la filosofía, si la 
filosofía es, según pensamos, la posesión y el uso de la sabiduría [sof¤a] y la sabiduría 
uno de los más grandes bienes. No es cosa de navegar hasta las columnas de Hércules, 
corriendo múltiples peligros por el amor a la riqueza, y que no gastemos dinero y esfuerzo 
por adquirir la sabiduría [frÒnhsiw]. De esclavos es verdaderamente suspirar por la vida 
en lugar de hacerlo por una buena vida y seguir las opiniones de la multitud en lugar de 
que la multitud siga las nuestras y, perseguir el dinero, pero no prestar atención ninguna 
a lo que es más noble”.

Nova tellus 30-1.indb   54 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 55

<entendiendo por esto lo real> a la luz”.43 Citando a Aubenque podemos 
decir que

Si hay objetos que conllevan ignorancia, hay otros que conllevan saber, en el 
sentido de que son fuente de conocimiento y de que pertenece a su naturaleza 
el ser conocidos inmediatamente. A fin de que la filosofía de las cosas prime-
ras sea a la vez primera en el orden del conocimiento, Aristóteles es inducido a 
transponer en las cosas una especie de saber en sí, de saber objetivo, que ase-
gure la coincidencia perfecta entre la ratio cognoscendi y la ratio essendi .44

Este “saber en sí ”, aludido por Aubenque, no parece ser otra cosa que el 
conocimiento de los primeros principios y de las causas.45 Sin embargo, la 
conjunción de estos dos términos es en sí misma problemática. Según Gio-
vanni Reale, Aristóteles usa a‡tion y arxÆ como si fuesen sinónimos y, por 
lo tanto,46 como si estuviesen completamente unidos. No obstante, recalca 
Reale, el Estagirita usa el término stoixe›on en el mismo sentido. Leído de 
esta manera, causas, principios y elementos serían las condiciones me-
tafísicas de la realidad, aquello sin lo cual lo real no sólo no sería posible, 
sino que tampoco podría ser explicado. En este contexto, dichos términos 
pueden ser entendidos como la condición de posibilidad de lo real, aunque 
no en el sentido kantiano-idealista del término, sino en su sentido realista 
objetivo.47 También podrían ser definidos como razón, siempre y cuando 
se entienda por este último término tanto razón essendi como razón cog-
noscendi. Bajo esta última acepción, causa, principios y elementos no 
sólo serían la razón del ser de las cosas, sino también aquello que permite 
explicarlas cabalmente. 

En esta misma línea argumentativa, en Analíticos Segundos, I, 2, 71b34-
72a6, tras realizar la distinción entre más conocido en sí y más conocido 
para nosotros, Aristóteles equipara los términos primero y principio, a la 

43 De phil., fr. 8c Ross.
44 P. Aubenque, 2008, p. 51.
45 Se debe tener en cuenta que Aristóteles había definido a la sof¤a en la Metafísica 

como el conocimiento de las primeras causas y principios (I, 2, 982b3-4). Paralelamente, en 
II, 1, 993b20-30, pasaje continuo a aquel en el cual el filósofo traza la analogía entre la luz 
y el conocimiento, se identifica el objeto de la filosofía con la verdad y a esta última con el 
conocimiento de las causas. 

46 Ver G. Reale, 1977, p. 24.
47 Ib., p. 24.

Nova tellus 30-1.indb   55 14/12/12   14:22



56	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

vez que define a este último como “la proposición inmediata de una demos-
tración, aquello respecto de lo cual no hay nada anterior”.48 A partir de esta 
acepción, los términos anterior y principio pueden ser definidos como el 
presupuesto indispensable para que las cosas existan, sin depender de nin-
guno de ellos para existir. Por tal motivo, Aristóteles dirá en la Física que 
“creemos conocer cada cosa sólo cuando conocemos sus causas y primeros 
principios e incluso sus elementos”.49 

Con base en esta última tesis y teniendo en cuenta las definiciones de 
principio y anterioridad arriba esbozadas, podemos decir que para Aris-
tóteles los principios son las causas de las cosas en dos sentidos diferentes 
pero complementarios. Son causas en un sentido ontológico, porque son los 
elementos constitutivos de la naturaleza de las cosas, pero también son 
causas en un sentido epistemológico,50 porque sólo por su conocimiento 
el hombre puede saber qué son las cosas y, por lo tanto, tener un verda-
dero conocimiento de ellas. Del análisis de los pasajes citados, parecie-
ra desprenderse que sólo “cuando <las causas> son comprendidas como 
principios del pensamiento somos capaces de ver cómo lo subjetivo y lo 
objetivo se mantienen unidos: las causas son lo que hace que una cosa sea 
lo que es y son también lo que conocemos”.51

Mas, si leemos atentamente los textos, podemos ver que tanto en el 
pasaje de la Metafísica (I, 2, 982a30-982b4) como en el de la Física (I, 
1, 184a11-13) Aristóteles define la ciencia como “el conocimiento de las 
causas y de los principios”, es decir, la explica mediante la conjunción de 
los dos términos, cada uno de los cuales podría estar aportando un atributo 
distinto. Como consecuencia de esto, dichos vocablos no serían totalmen-
te intercambiables entre sí. Como dice Calvo,

la relación entre los términos arkhé (principio) y aítion (causa) es vacilante 
en Aristóteles, al igual que en la lengua común. A menudo tienden a coincidir 
extensionalmente, aun cuando cada uno de ellos posee un rasgo peculiar del 
que el otro carece: “causa” suele comportar la idea de influjo; “principio” 
comporta la idea de orden y prioridad. Como consecuencia de esta diferencia, 

48 APo., I, 2, 72a6-8.
49 Ph., I, 1, 184a11-13: tÒte går ofiÒmeya gign≈skein ßkaston, ˜tan tå a‡tia gnvr¤svmen 

tå pr«ta ka‹ tåw érxåw tåw pr≈taw ka‹ m°xri t«n stoixe¤vn.
50 Metaph., V, 1, 1013a15-16.
51 L. Bruce-Robertson, 2002, p. 14.

Nova tellus 30-1.indb   56 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 57

a veces se considera más amplia la noción de principio que la de causa: toda 
causa es principio, pero no todo principio es causa […] mientras que otras 
veces se considera más amplia la noción de causa: no todas las causas son 
principios, solamente lo son las causas primeras.52

En la misma línea de lectura, Michel Bastit53 afirma que para esclare-
cer la expresión érxa‹ ka‹ afit¤ai, Aristóteles declara en Metafísica que 
algunos principios son causas, pero no a la inversa.54 Para Bastit, el con-
cepto de causa en Aristóteles tiene un doble aspecto: ontológico y lógico. 
Ahora bien, desde la perspectiva de este autor, sólo partiendo de este do-
ble aspecto del concepto de causa se puede concluir que algo pueda ser, 
simultáneamente, principio y causa. Una interpretación análoga parece 
ser la de Berti.55 Al analizar el concepto de primero en Aristóteles, Berti 
afirma que en algunos pasajes de la obra aristotélica, como por ejemplo 
Metafísica, V, 1, 1013a14-21, primero no sólo es convertible con princi-
pio sino también con causa, de donde se desprende que estos dos últimos 
son o deberían ser equivalentes. Pese a esto, este mismo autor llama la 
atención sobre el hecho de que ambos términos no son completamente 
intercambiables. Según Berti,56 sólo por analogía se puede decir que los 
principios son causa, y la identidad por analogía no implica identidad espe-
cífica ni identidad numérica entre principios y causa, sino identidad de 
función. 

Esta cuestión hermenéutica en torno a cómo debe interpretarse la conjun-
ción de los términos  afit¤ai y érxa¤ introduce una problemática que parece 
quedar abierta en los dos primeros libros de la Metafísica, y que podría 
formularse del siguiente modo: si el referente de los términos principio y 
causa no fuese el mismo, ¿qué se debe interpretar por cada uno de ellos? 
La lectura de los dos primeros libros de la Metafísica no parece darnos una 
respuesta al respecto. Tampoco Aristóteles lo plantea como un problema en 
este punto del texto. Pese a ello, resulta pertinente indagar qué debemos 
entender por esta conjunción, ya que alude al objeto de nuestro tema de 
estudio: el concepto de ciencia y de sabiduría en estos dos primeros libros.

52 T. Calvo Martínez, 2007, p. 206.
53 M. Bastit, 2002, p. 36.
54 Metaph., V, 1, 1013a17.
55 E. Berti, 2004, p. 666.
56 Ib., p. 392.

Nova tellus 30-1.indb   57 14/12/12   14:22



58	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

No obstante, en lo que se refiere a la concepción de sof¤a, el discurso 
aristotélico pareciera ponernos frente a un problema adicional: que para 
Aristóteles toda ciencia por el hecho de ser ciencia debe basarse en lo an-
terior y, por lo tanto, en las causas de aquello de lo cual se ocupa. Ahora 
bien, partiendo de esta caracterización de las ciencias, es conflictivo afir-
mar qué status tiene la sabiduría y qué relación guarda con el resto de las 
ciencias.57 Esto nos introduce al problema de la delimitación y jerarqui-
zación de las ciencias. Si cada ciencia busca sus propios principios, ¿qué 
papel juega la sabiduría como la ciencia suprema?, ¿qué relación guarda 
con el resto de las ciencias? O, en todo caso, ¿cuáles son los principios 
que se buscan mediante ella?

En el tercer libro de la Metafísica, más específicamente en III, 1, 995b6-
13, al referirse a las épor¤ai en relación con la unicidad de las ciencias, el 
Estagirita enumera algunos de los problemas que se pueden formular: 1) si 
corresponde a una o muchas ciencias el estudio de las causas; 2) si incum-
be a la ciencia considerar solamente los primeros principios de la entidad, 
y 3) “en el caso de ocuparse de la entidad, si es una sola o más de una 
<ciencia> las que se ocupa de todas las entidades, y en el caso de que sea 
más de una, si todas ellas son del mismo género o, por el contrario, a unas 
ha de darse el nombre de ‘sabiduría’ y a otras otro nombre”.58

De la definición de §pistÆmh presente en los diferentes pasajes citados,59 
parece desprenderse que toda ciencia tiene sus propios principios, razón 
por la cual resultaría difícil postular una ciencia general o superior, ya que 
todo el conocimiento producto de esa ciencia sería la suma de las formas 
particulares del saber. Leído desde esta perspectiva, el texto nos plantea 
una disyuntiva: o bien existe una ciencia que conoce todas las cosas o bien 
existen muchas ciencias particulares.60 Según Terence Irwin,61 la búsque-
da de los primeros principios no es privativa de la filosofía. No obstante, 
el análisis de los ya mencionados libros de la Metafísica parece dejar en 

57 E. Berti, 2005, p. 219.
58 Metaph., III, 1, 995b10-14.
59 Metaph., II, 2, 994b18-21 y Ph., I, 1, 184a10-14.
60 Véase E. Halper, 2009, pp. 2-3.
61 T. Irwin, 1988, p. 3. Pese a realizar tal afirmación, este mismo autor dirá que “en Me-

tafísica IV [Aristóteles] introduce una ciencia que pretende argumentar sobre los primeros 
principios de las otras ciencias y esta ciencia difiere de la dialéctica en la medida en que la 
dialéctica se basa en creencias comunes y la ciencia se basa en verdades objetivas” (p. 10).

Nova tellus 30-1.indb   58 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 59

claro que existe una ciencia que está por encima del resto y que sólo ella 
es conocimiento en grado sumo.62 En Metafísica, III, 2, 996b10-18, Aris-
tóteles dice:

En tanto que es soberana y rectora y es justo que las demás ciencias, como 
servidoras suyas, no le repliquen, sería tal la ciencia del fin y del bien (para 
alcanzar éste, en efecto, se hacen las restantes cosas); pero en tanto que se 
definió como ciencia de las causas primeras y de lo máximamente cognosci-
ble, sería tal la ciencia de la ousía. En efecto, puesto que acerca de la misma 
cosa caben muchos tipos de conocimientos, solemos decir que la conoce 
mejor el que sabe qué es la cosa <si la conoce> por lo que es más que <si 
la conoce por> lo que no es, y de estos mismos <que la conocen del primer 
modo>, que el uno conoce más que el otro y en grado sumo si sabe qué es, 
y no de qué cantidad o de qué cualidad es, o qué acciones o afecciones le 
corresponden.63

En este pasaje, Aristóteles tiende a equiparar los siguientes términos: 
t°low, ἀγαθός y oÈs¤a, a la vez que define a cada uno de ellos como el objeto 
de la sabiduría, o sea, de la ciencia suprema. Si analizamos el pasaje, pode-
mos ver que en él Aristóteles equipara también lo anterior y mejor con la 
sustancia, esto es, identifica el tÚ t¤ con lo que en los pasajes antes citados64 
había descrito como el objeto de la ciencia en grado sumo. Como conse-
cuencia de esto, al comentar los dos primeros libros de la Metafísica, Reale 

62 Según Franz A. J. de Haas (2009, p. 82), la sof¤a es “el conocimiento de lo más 
cognoscible, las causas y los principios más elevados por los cuales todas las cosas son 
conocidas”. Sin embargo, según este autor (2009, p. 83), “si todos los primeros princi-
pios y causas, entre ellos el bien, de alguna manera están cubiertos por una sola ciencia, 
surgen los problemas relativos a la unidad y el carácter de esta ciencia”. En este punto, es 
interesante la aclaración de E. Strycker (1978, p. 53), según la cual “la ciencia suprema 
no absorbe a las ciencias particulares. Este carácter formal está ligado al hecho de que 
tanto Aristóteles como Platón quieren que su ciencia suprema reemplace la doctrina de 
los eléatas. Aquellos, con su concepción rígida del ser y de la unidad, volvían el discurso 
imposible. Para refutarlos, habrá que mostrar la multiplicidad presente desde el principio 
en la manera en la cual hablamos del ser y de lo uno”.

63 Metaph., III, 2, 996b10-18: √ m¢n går érxikvtãth ka‹ ≤gemonikvtãth ka‹ √ Àsper 
doÊlaw oÈdÉ énteipe›n tåw êllaw §pistÆmaw d����������������������������������������������¤kaion, ≤ toË t°louw ka‹ tégayoË toiaÊth (toÊ-
tou går ßneka tîlla) √ d¢ t«n pr≈tvn afit¤vn ka‹ toË mãlista §pisthtoË divr¤syh e‰nai, ≤ 
t∞w oÈs¤aw ín e‡h toiaÊth: pollax«w går §pistam°nvn tÚ aÈtÚ mçllon m¢n efid°nai fam¢n tÚn 
t“ e‰nai gnvr¤zonta t¤ tÚ prçgma µ t“ mØ e‰nai, aÈt«n d¢ toÊtvn ßteron •t°rou mçllon, ka‹ 
mãlista tÚn t¤ §stin éllÉ oÈ tÚn pÒson µ po›on µ t¤ poie›n µ pãsxein p°fuken.

64 Metaph., II, 994b13-15 y Ph., I, 1, 184a11-13.

Nova tellus 30-1.indb   59 14/12/12   14:22



60	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

argumenta que hay en el pensamiento aristotélico una preeminencia de la 
causa formal: el “por qué” es reducido a la esencia o lÒgow, y esto constituye 
la primera razón del ser. Por tal motivo, concluye que “la teoría de las causas 
será, fundamentalmente, una teoría de la sustancia (esto es, una teoría de la 
esencia y de la sustancia), ya que la primera causa o el primer por qué es 
precisamente tÚ t¤ §n e‰nai y oÈs¤a”.65 

Sin embargo, pese a que la interpretación de Reale parece ser adecua-
da, ya que se apoya en los textos del Estagirita,66 no parece ser comple-
tamente acertada. Al limitar el estudio de la filosofía primera al estudio 
de la oÈs¤a o forma, Reale lleva a cabo una reducción que pareciera ser 
criticada por el propio Aristóteles. En el primer libro de la Metafísica, 
Aristóteles afirma:

Indagar los elementos de las cosas que son, sin distinguir primeramente los 
muchos sentidos en los que se dice <lo que es>, hace que el encontrarlos resulte 
imposible, y muy especialmente cuando en tales condiciones se indaga de qué 
clase de elementos están constituidas <las cosas que son>.67

El pasaje arriba citado nos remite al libro VII de la Metafísica, en el 
cual Aristóteles indagará sobre los diferentes sentidos del ser. Por este 
motivo, como bien dice Calvo Martínez, el Estagirita no estaría aludiendo 
a otra cosa sino a la tesis que sirve como punto de partida de aquel libro, 
esto es, a los múltiples significados del ser y a “la diversidad de tipos de 
realidad que se manifiestan en las categorías”.68 En este sentido, si bien 
Reale no desconoce esta tesis aristotélica, su interpretación se apoya en la 
tesis según la cual, si bien el objeto de la filosofía primera es el ser, el sen-
tido primario del ser, aquel respecto del cual las cosas se dicen que son, es 
la sustancia,69 razón por la que el fin de la ciencia suprema no puede ser 

65 G. Reale, 1980, p. 25.
66 En Ph., I, 9, 192a34-192b, Aristóteles sostiene: “En cuanto al principio formal, si es 

uno o múltiple y cuál y cuáles son es tarea de la filosofía primera determinarlo”. 
67 Metaph., I, 9, 992b18-20: ˜lvw te tÚ t«n ˆntvn zhte›n stoixe›a mØ dielÒntaw, pollax«w 

legom°nvn, édÊnaton eÍre›n, êllvw te ka‹ toËton tÚn trÒpon zhtoËntaw §j o·vn §st‹ stoixe¤vn.
68 Calvo Martínez, 2007, p. 79.
69 Según Reale (1980, p. XXVII), “hay varias formas de seres que no son la sustancia, 

pero como su ser depende, en última instancia, de la sustancia, el conocimiento de ellos 
depende del conocimiento del ser de la sustancia”.

Nova tellus 30-1.indb   60 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 61

otro sino la oÈs¤a, entendiendo por esta la forma.70 Sin embargo, si esto 
fuera así, Aristóteles terminaría incurriendo en la misma crítica dirigida 
contra sus predecesores en el pasaje citado de Metafísica. Por tal motivo, 
pese a que la respuesta de Reale se fundamenta en los textos aristotélicos, 
no pareciera responder completamente a la pregunta arriba formulada: 
sobre qué versa la sabiduría o filosofía primera. 

Retomando esta problemática, Berti argumenta que “la teoría de las 
ciencias elaborada en los Analíticos Segundos parece permitir solamente 
la existencia de ciencias particulares. No es más que para responder a esta 
dificultad que Aristóteles asume como objeto, es decir, como dominio de 
la filosofía primera, el ser en tanto ser”.71 Desde esta perspectiva, la sabi-
duría coincidiría con la filosofía primera y ésta se identificaría con el estu-
dio del ser. Para Aristóteles, “todas estas ʻcienciasʼ, al estar circunscritas 
a algo de lo que es, es decir, a un cierto género, se ocupan de éste, pero no 
de lo que es en sentido absoluto, es decir, en tanto algo que es y tampoco 
da explicación alguna del qué es”.72

Sin embargo, como argumenta Émile de Strycker, decir que la filosofía 
primera se ocupa del ser es, en cierta medida, un modo abstracto de ha-
blar.73 Afirmar lo anterior nos conduce a la pregunta sobre qué significa 
que dicha ciencia se ocupa del ser y en qué sentido lo hace, interrogantes 
que, siguiendo a De Strycker, parecen quedar desdibujadas en los dos 
primeros libros de la Metafísica.74 En este sentido, pese a que las tesis de 
Berti y de Reale tienen un sustento en los textos aristotélicos, y si bien 
Aristóteles afirma reiteradamente que la sof¤a se ocupa de las primeras 
causas y principios, coincidimos con De Strycker en que su naturaleza es-
pecífica, aquello que la hace superior, queda en principio indeterminada. 

El análisis realizado hasta aquí nos permite concluir que los dos prime-
ros libros de la Metafísica dejan abiertas dos problemáticas: la primera es 

70 Al equiparar los términos t°low, bien, y oÈs¤a, Aristóteles está haciendo de la sustan-
cia, entendiendo por ésta la forma, la finalidad de la cosa. Por tal motivo, si la sustancia es 
el objeto de la sofίa, lo es no sólo en tanto causa formal de la cosa, sino también en tanto 
causa final. Según E. Berti (2005, p. 48), “la causa formal y la causa final coinciden en 
todos los sentidos, porque el fin consiste en la completa realización de la forma”.

71 E. Berti, 2005, p. 190.
72 Metaph., VI, 1, 1025b6-10.
73 E. de Strycker, 1979, p. 53.
74 Ib., p. 50.

Nova tellus 30-1.indb   61 14/12/12   14:22



62	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

qué se debe entender por la conjunción de principios y causas; la segunda  
es determinar qué status tiene la sof¤a en tanto §pistÆmh que se ocupa de 
los primeros principios y las causas. Si bien el análisis de la bibliografía 
consultada nos ha facilitado examinar algunas de las posibles y diversas 
respuestas, la confrontación entre éstas y el texto aristotélico no nos ha 
permitido pronunciarnos por alguna en particular. Como consecuencia de 
esto, en la segunda parte de nuestro trabajo intentaremos analizar algunos 
fragmentos del Protréptico para ver en qué medida estos nos pueden ayu-
dar a responder las interrogantes aquí formuladas.

La concepción de la ciencia en la serie de fragmentos 33-36
del Protréptico 

Según E. Berti, una obra que es importante tener en cuenta para entender 
la concepción epistemológica de los primeros libros de la Metafísica es el 
Protréptico, más específicamente, la serie de fragmentos 33-36. Desde la 
perspectiva de Berti, “el libro Alfa Elatton es una introducción, que per-
tenece a una capa evolutiva temprana, a saber aquella del Protréptico, del 
diálogo Sobre la filosofía y de Metafísica Lambda”.75 Según Berti, mientras 
el Protréptico era la versión exotérica y, por lo tanto, de divulgación de 
las investigaciones aristotélicas, los primeros libros de la Metafísica, sobre 
todo Alfa Elatton, eran la formulación “académica” de las tesis sostenidas 
por el Estagirita. A partir de la interpretación de este autor, en esta segunda 
parte de nuestro trabajo haremos un breve análisis de la serie de fragmentos 
33-36 del Protréptico con el objetivo de examinar en qué medida dicha se-
rie nos sirve para responder a las interrogantes que parecen quedar abiertas 
en los ya mencionados libros de la Metafísica. 

Antes de comenzar nuestro análisis, dada la naturaleza del Protrép-
tico, obra escrita en el seno de la Academia, será necesario hacer una 
mención acerca de la reconstrucción de la obra en general. En este sen-

75 E. Berti, 2005, p. 215. Según R. Douglas Madison (2008, p. 89), hay dos fuentes para 
determinar qué entiende Aristóteles por yevr¤a o contemplación. La primera son los traba-
jos éticos y políticos. La segunda, más conocida, es el Protréptico. Desde la perspectiva de 
este autor, en la forma de una exhortación positiva acerca del sentido teórico de la vida, 
en este texto podemos encontrar uno de los discursos más sustanciales sobre la actividad 
filosófica o teorética. Por tal motivo, es un trabajo de metafísica y de particular interés en 
el contexto de la filosofía primera. Para Douglas Madison, el Protréptico representa de una 
manera condensada el contenido de la Metafísica; por este motivo es el background para la 
discusión sobre la filosofía primera en esta última obra.

Nova tellus 30-1.indb   62 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 63

tido, si bien los límites de este trabajo no nos permitirán explayarnos en 
torno a este tema, es importante subrayar que uno de los primeros aportes 
de importancia en la reconstrucción del Protréptico fue el de Bywater, 
quien en 1869, advirtió que en el Protréptico, Jámblico citaba, inmersos 
entre pasajes provenientes de diálogos platónicos, extensos extractos de 
la obra homónima de Aristóteles. Según Bywater, desde el capítulo V al 
XII de la obra, Jámblico reproducía alguno de los textos perdidos del Es-
tagirita que, por el tema y el modo de abordaje, debía ser el Protréptico. 

La tesis de Bywater fue la postura imperante hasta 1923, año de la 
aparición del texto de Jaeger: Aristóteles, bases para la historia de su 
desarrollo. Según Gauthier,76 a Jaeger le corresponde el mérito de haber 
confirmado que Jámblico había conocido el Protréptico de Aristóteles y 
copiado literalmente pasajes enteros de la obra en cuestión. No obstante, 
Jaeger consideraba que, al citar la obra aristotélica, Jámblico omitía y res-
taba fuerza a algunos pasajes. Desde su perspectiva, las citas de Jámblico 
eran desorganizadas y descuidadas. Por este motivo, Jaeger consideraba 
que el Hortensio de Cicerón era una fuente más fidedigna para el estudio 
de la obra perdida de Aristóteles.77 Sin embargo, el primer intento por or-
ganizar y restituir a los fragmentos su orden originario fue hecho en 1961 
por I. Düring en su Aristotle’s Protrepticus. An Attempt at Reconstruction. 
El objetivo de este trabajo no era sólo poner a prueba la autenticidad de 
los fragmentos citados por Jámblico, sino también examinar las diferentes 
concepciones que Aristóteles habría defendido en esta obra. Con tal fin, 
llevó a cabo un análisis riguroso de la terminología utilizada en los frag-
mentos teniendo como parámetro su uso tanto en el corpus aristotélico 
como en el platónico. 

No obstante, pese al gran aporte que significó la aparición de su obra, la 
reconstrucción de Düring no estuvo exenta de críticas, algunas de las cua-
les volvieron a sacar a flote objeciones ya conocidas. Las principales crí-
ticas apuntaron a la poca fiabilidad de los pasajes procedentes de la obra 
de Jámblico, y la más importante de ellas estaba vinculada a la intencio-
nalidad con que éste cita a Aristóteles, motivo por el cual era la más com-
pleja de resolver. Hermann Chroust78 expresa este problema mediante las 
siguientes interrogantes: ¿la transcripción de los textos por parte de Jám-

76 R. A. Gauthier et al., 1970, p. 14.
77 W. Jaeger, 1993, pp. 90-92.
78 A. H. Chroust, 1973, p. 116.

Nova tellus 30-1.indb   63 14/12/12   14:22



64	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

blico no estuvo contaminada por el intento neoplatónico de reconciliar a 
Platón y Aristóteles? Y, si esto fuera así, ¿los fragmentos encontrados en 
la obra de dicho autor pueden considerarse como una fuente válida para 
reconstruir el pensamiento del Estagirita? Según Chroust, no sabemos y 
nunca podremos saber cómo Jámblico copió la obra aristotélica. Desde la 
perspectiva de este autor, existen dos causas que generan esta incertidum-
bre: la primera es que no tenemos el texto aristotélico original para poder 
confrontar las citas con él, como sucede en el caso de Platón. La segunda 
es que, en su obra, Jámblico condensó de manera sincrónica y arbitraria 
pasajes provenientes de textos platónicos y aristotélicos. Sin embargo, a 
modo de defensa, Guthrie sostiene que el Protréptico debe reconstruirse 
con base en la obra de Jámblico, ya que éste es un plagiario de la obra per-
dida de Aristóteles.79 En cambio, para Guthrie, Jámblico no pretendía ser 
original, sino familiarizar al lector con las obras de los grandes pensadores; 
por tal motivo, sus citas pueden considerarse fiables.

Zanjada la cuestión sobre la autenticidad de los fragmentos, debemos 
indagar sobre la pertinencia de recurrir al Protréptico para buscar una 
respuesta a las interrogantes formuladas en la primera parte de nuestro 
trabajo en relación con los dos primeros libros de la Metafísica. El primer 
motivo a favor es la proximidad cronológica. Se estima que Aristóteles 
escribió el Protréptico entre el 353 y el 351 a. C. Según Düring,80 dicha 
obra puede ser datada con posterioridad a textos como Analíticos, Sobre 
la filosofía, Sobre el bien, y en el mismo período que los libros I y II de la 
Física, Sobre las ideas y la Ética Eudemia. Simultáneamente, se conside-
ra que los primeros libros de la Metafísica fueron escritos en el “mismo 
arco cronológico” que diálogos como Sobre la filosofía81 y, por este moti-
vo, en el mismo período que habría sido escrito el Protréptico.82

El segundo motivo para recurrir a los fragmentos del Protréptico es la 
concepción de sof¤a allí sostenida por el Estagirita. En esta obra Aristóte-
les hace una exhortación a la filosofía. Si bien el carácter fragmentario del 
texto no nos permite determinar el tratamiento de qué problemáticas aso-
ciadas con esta defensa eran preponderantes, la lectura de los fragmentos 
nos ayuda a reconstruir algunas de ellas. Uno de los temas se refiere a las 

79 W. K. C. Guthrie, 1993, p. 89.
80 I. Düring, 1990, pp. 90-94.
81 Ver M. Zanatta, 2008, p. 584.
82 Ver A. Vallejo Campos, 2005, pp. 368-369.

Nova tellus 30-1.indb   64 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 65

concepciones aristotélicas de ciencia y de sabiduría. En relación con éstas, 
es clave la serie de fragmentos 33-36. Con base en lo allí argumentado, es 
posible elaborar un esbozo de la concepción epistemológica que el filósofo 
habría sostenido al escribir la obra y contrastarla con las tesis defendidas en 
los primeros libros de la Metafísica. 

Como consecuencia de estas dos primeras razones, el tercer motivo es el 
paralelismo que se puede establecer entre algunos pasajes de los primeros 
libros de la Metafísica y los fragmentos conservados del Protréptico. Un 
ejemplo relativamente claro de esto último es el fragmento 77, citado al 
inicio de este trabajo. Tanto en este fragmento del Protréptico como en 
el primer libro de la Metafísica, Aristóteles resalta que el hombre desea 
por naturaleza conocer, y destaca que las sensaciones son valoradas por sí 
mismas por la mayoría de los hombres. Desde la perspectiva aristotélica, 
la estima por los sentidos es una prueba del anhelo que el hombre experi-
menta por el conocimiento. Para Aristóteles, el conocimiento tiene origen 
en la sensación. Sin embargo, en ambos textos se subraya que la sabiduría 
es el conocimiento más elevado, aquel sin el cual no sería posible otro tipo 
de conocimiento. Ahora bien, esta última clase de conocimiento presupone 
superar el estadio de los sentidos que, si bien es necesario, no es suficiente 
para alcanzar verdadera ciencia.

En la serie de fragmentos 33 a 36 del Protréptico, Aristóteles afirma:

Siempre, efectivamente, es más cognoscible lo anterior que lo posterior y lo 
mejor por naturaleza que lo peor. Pues hay más ciencia de lo más definido y 
ordenado que de sus contrarios, y de las causas más que de sus efectos. Las 
cosas buenas son más definidas y ordenadas que las malas, igual que lo es más 
el hombre virtuoso que el deshonesto. Es necesario que haya entre unas y otras 
cosas la misma diferencia. Y lo anterior es causa en mayor medida que lo poste-
rior, porque, si suprimimos aquello, se suprime lo que recibe su realidad de ello: 
la línea, si se suprimen los números; las superficies, si se suprimen las líneas; los 
volúmenes si se suprimen las superficies; y las llamadas sílabas si se suprimen 
las letras.83

83 Protr., fr. 33: ÉAe‹ går gnvrim≈tera tå prÒtera t«n Íst°rvn ka‹ tå belt¤v tØn fÊsin t«n 
xeirÒnvn. t«n går …rism°nvn ka‹ tetagm°nvn §pistÆmh mçllÒn §stin µ t«n §nant¤vn, ¶ti d¢ 
t«n afit¤vn µ t«n épobainÒntvn. ¶sti dÉ …rism°na ka‹ tetagm°na tégayå t«n kak«n mçl-
lon, Àsper ênyrvpow §pieikØw ényr≈pou faÊlou: tØn aÈtØn går ¶xein énagka›on aÈtå prÚw 
êllhla diaforãn. a‡tiã te mçllon tå prÒtera t«n Íst°rvn: §ke¤nvn går énairoum°nvn 
énaire›tai tå tØn oÈs¤an §j §ke¤nvn ¶xonta, mÆkh mØn ériym«n, §p¤peda d¢ mhk«n, stereå 
d¢ §pip°dvn, stoixe¤vn dÉ afl ÙnomazÒmenai sullaba¤.  

Nova tellus 30-1.indb   65 14/12/12   14:22



66	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

De manera semejante ocurre también en relación con la naturaleza. Pues es 
mucho más necesario que la sabiduría trate de las causas y de los elementos 
que de las cosas posteriores a ellos, ya que éstas no están entre los objetos 
supremos y de ellas no surgen los objetos primeros, sino que de éstos y por 
medio de éstos se originan y constituyen las demás cosas.84  

Efectivamente, ya sean el fuego, el aire, el número o cualesquiera otras 
naturalezas las causas o principios de las otras cosas, es imposible conocer 
esas otras cosas, si desconocemos aquéllas. Pues, ¿cómo se podría tener cono-
cimiento del discurso ignorando las sílabas o conocer éstas sin saber ninguna 
de las letras?85

Uno de los pocos trabajos que focaliza su atención en la noción de §pis-
tÆmh en el Protréptico y que sigue siendo relevante en la actualidad es el 
artículo de De Strycker, “On the first section of fr. 5 A of the Protrepticus” 
(1979). La hipótesis de este autor es que la concepción de causa, explica-
ción y ciencia que subyace en el fragmento 586 del Protréptico tiene una 
fuerte herencia platónica. Con el fin de demostrar esta hipótesis, De Stryc-
ker realiza un análisis comparativo entre este fragmento y algunos pasajes 
destacados de los diálogos de Platón, entre los que menciona Fedón, 99a4-
7; República, 475e6-479e9, 508e1-509b10 y Político, 287b6-d3. Según De 
Strycker,87 la prioridad ontológica y epistemológica de lo anterior respecto 
de lo posterior constituye un reflejo de la teoría platónica de la inteligibili-
dad y causalidad de las Ideas en relación con las cosas sensibles, expuesta 
con toda claridad hacia el final del libro VI de República, esto es, en la 
línea dividida.88 Desde la perspectiva de este autor, tanto para Platón como 
para Aristóteles, la prioridad epistemológica de los primeros principios se 
infiere de su prioridad ontológica, ya que los objetos de conocimiento no 

84 Protr., fr. 35: ÑOmo¤vw d¢ ka‹ t«n per‹ fÊsevw: polÁ går prÒteron énagka›on t«n afit¤vn 
ka‹ t«n stoixe¤vn e‰nai frÒnhsin µ t«n Íst°rvn: oÈ går taËta t«n êrkvn oÈdÉ §k toÊtvn 
tå pr«ta p°fuken, éllÉ §j §ke¤nvn ka‹ diÉ §ke¤nvn tîlla g¤gnetai ka‹ sun¤statai faner«w. 

85 Protr., fr. 36: E‡te går pËr e‡tÉ éØr e‡tÉ érisymÚw e‡tÉ êllai tin¢w fÊseiw afit¤ai ka‹ pr«tai 
t«n êllvn, édÊnaton t«n êllvn ti gign≈skein §ke¤naw égnooËntaw: p«w går ên tiw µ lÒgon 
gnvr¤zoi sullabåw égno«n, µ taÊtaw §p¤staito mhd¢n t«n stoixe¤vn efid≈w;

86 De Strycker cita los fragmentos siguiendo la edición de Ross. Por tal motivo, debe-
mos advertir que, al hablar del fr. 5, está haciendo referencia a la serie de fragmentos 33-36 
arriba citada.

87 E. de Strycker, 1960, pp. 76-104. 
88 Pl., R., VI, 508c. 

Nova tellus 30-1.indb   66 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 67

sólo reciben de ellos su inteligibilidad sino también su ser y realidad. Para 
De Strycker, en Platón esta teoría se expresaría por medio de dos fórmulas 
diferentes, aunque no equivalentes bajo la lógica aristotélica: a) “lo mejor 
es más conocido” y b) “lo más conocido es lo mejor”. 

Sin embargo, pese a la identificación de las causas con los principios 
de lo real y a la concepción epistemológica que se deriva de la definición 
de la ciencia como el conocimiento de dichos principios, ¿qué elementos 
tenemos para determinar la naturaleza de estos principios a tal punto de 
resaltar sólo su procedencia platónica? ¿Los principios o causas aludidos 
por Aristóteles en los fragmentos del Protréptico no podrían ser los mis-
mos que los mencionados por el Estagirita en Metafísica, I, 2, 982a30-
b4? Respecto a estas preguntas, el punto clave de esta serie de fragmen-
tos es la relación trazada por Aristóteles entre frÒnhsiw, §pistÆmh y los 
términos anterior, mejor y causa. Para Aristóteles, toda ciencia se debe 
ocupar de lo anterior y de las causas ya que, como se afirma en el frag-
mento 33, son condición de posibilidad de las cosas generadas a partir 
de ellos. Sin embargo, el uso del término frÒnhsiw en el fragmento 35 
parece ser un indicio de que en esta instancia el Estagirita no se está re-
firiendo a la ciencia en general sino a una determinada §pistÆmh, aquella 
que tiene como fin último los principios más elevados, llamados en el 
fragmento 35 “los objetos primeros” o “los objetos supremos”.89 

Dados los límites de este artículo, no nos detendremos en el análisis 
de la concepción de frÒnhsiw en el Protréptico.90 Sin embargo, es im-
portante subrayar que en dicha obra frÒnhsiw es la facultad más elevada 
del alma,91 razón por la cual su actividad es la función o fin último del 
hombre (fr. 17).92 En el fragmento 20, en lugar de usar el sustantivo 
frÒnhsiw para referirse a su concepción de sabiduría, Aristóteles utiliza 
el infinitivo. Allí, el Estagirita alterna los infinitivos frone›n y yevre›n, 
lo cual nos induce a pensar que la ciencia descrita en los fragmentos 
33 y 35 es un saber intuitivo o una aprehensión de los primeros princi-

89 Podemos ver el paralelo entre este fragmento y los pasajes de la Metafísica estudiados 
en la primera parte de este trabajo, entre los que cabe citar: I, 2, 982a30-b4; II, 1, 993b9-11.

90 Ver P. Aubenque, 1976, pp. 19-30.
91 Protr., fr. 17.
92 Protr., fr. 53. En el fragmento 23, Aristóteles repite el mismo argumento pero va-

liéndose del término noËw. Algo análogo sucede en el fragmento 65, donde el Estagirita 
vincula el noËw con la búsqueda de la verdad. 

Nova tellus 30-1.indb   67 14/12/12   14:22



68	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

pios.93 En Metafísica, I, 1, 982b24, nos encontramos con un uso pareci-
do. Aristóteles utiliza frÒnhsiw como sinónimo de sof¤a, esto es, como 
el conocimiento de las primeras causas y principios.94 Paralelamente, en 
Ética Eudemia, I, 1, 1214a32-33,95 al clasificar los tres tipos de vida, el 
filósofo vuelve a usar el término frÒnhsiw para referirse a la vida con-
templativa. Su empleo en este último pasaje parece asemejarse al uso de 
sof¤a registrado en la Ética Nicomáquea,96 obra en la cual este último 
término alude al conocimiento de los primeros principios de lo real. 

Basándonos en este breve registro del uso del término frÒnhsiw, pode-
mos concluir que en el Protréptico, al hacer mención de la frÒnhsiw, Aris-
tóteles se está refiriendo a la misma ciencia descrita en Metafísica como la 
§pistÆmh soberana, aquella de la cual dependen todas los demás saberes (II, 
2, 996b10-15).

Ahora bien, tras haber determinado a qué tipo de ciencia se está refi-
riendo Aristóteles en la serie de fragmentos 33-36 del Protréptico, el otro 
punto a tratar es cuál es el objeto de dicha ciencia. En este sentido, pese a 
que el carácter fragmentario de la obra no nos permite establecer de ma-
nera concluyente cuál es el referente de los términos causas y anterior, y, 
por lo tanto, tampoco determinar de manera fehaciente cuál es el objeto 
de la frÒnhsiw, los ejemplos dados por el Estagirita al final del fragmento 
33 y en el fragmento 36 nos pueden servir de andamiaje para responder 
esta interrogante.97 Si analizamos estos ejemplos, podremos notar que en 

93 Se debe tener en cuenta que en el Protréptico Aristóteles alterna el uso del término frÒ
nhsiw con el empleo del vocablo noËw. Ejemplos claros de esta alternancia son los fr. 24 y 65. 
En ellos, define al noËw como la parte o la facultad superior del alma, a la vez que lo describe 
como la aprehensión de las noÆseiw. En resumidas cuentas, en estos fragmentos, el filósofo 
caracteriza al noËw de la misma manera que lo hace con frÒnhsiw en los fr. 17, 21 y 35.

94 Véase D. Lefèvre, 1997, pp. 159-160.
95 EE., I, 1, 1214a32-33.
96 EN., VI, 7. De hecho, en la Ética Eudemia, frÒnhsiw es definida como “el mayor de 

los bienes”. Ver J. Palli Bonet, 2007, p. 232.
97 Esto nos remite al último libro de Analíticos Segundos. Si bien, dados los límites 

del presente trabajo no podremos detenernos en el análisis de este último texto, es im-
portante subrayar que en esta obra Aristóteles recalca que “es necesario también que la 
ciencia demostrativa se base en cosas verdaderas, primeras, inmediatas, más anteriores y 
causales respecto de la conclusión: pues así los principios serán también apropiados a la 
demostración”. Podemos ver que la relación que establece Aristóteles entre la §pistÆmh 
y sus principios es análoga a la establecida por el Estagirita entre la filosofía, la frÒnhsiw y 
su respectivo objeto, descrito en los fragmentos 33, 35 y 48 del Protréptico como lo an-

Nova tellus 30-1.indb   68 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 69

todos ellos Aristóteles menciona determinados elementos que fueron pos-
tulados por sus predecesores como principios constitutivos de lo real en 
un doble sentido: ontológico y epistemológico.98 Ya sea que consideremos 
las diferentes concepciones de los presocráticos que parecen ser aludidas 
(la postulación del agua o el fuego como elementos que generan las res-
tantes cosas) o la teoría platónica (las Ideas o las Ideas números), todas 
ellas tienen un punto en común: no se puede entender la realidad que nos 
rodea sin comprender sus principios constitutivos, esto es, sus causas, y, 
por lo tanto, sólo puede haber ciencia si existe tal clase de conocimiento. 

En definitiva, a través de la enumeración de estas concepciones, Aristó-
teles parece estar ejemplificando su propia postura filosófica según la cual 
lo anterior por naturaleza es más cognoscible que lo posterior.99 Ahora bien, 
del análisis de los ejemplos puede concluirse que lo anterior son los princi-
pios o elementos a los cuales las cosas pueden ser reducidos y, por lo tanto, 
sus causas últimas. En esta misma línea argumentativa, en el fragmento 48 
del Protréptico, Aristóteles afirma:

terior y aquello que permite alcanzar razonamientos de primer orden. Al igual que en este 
pasaje de Analíticos, tanto en Metafísica como en el Protréptico, la filosofía constituye  el 
verdadero conocimiento, porque se basa en los principios de las cosas y, en este sentido, 
en lo que es anterior en sí ” (véase APo., I, 71b10-72a8).

 El análisis de estas obras en forma simultánea, nos lleva a pensar que, al hablar del 
objeto de la §pistÆmh y de la frÒnhsiw en el Protréptico, Aristóteles se podría estar refi-
riendo también a los principios descritos en los pasajes arriba citado de Analíticos Segun-
dos. Sin embargo, este es un asunto que no vamos a abordar aquí.

98 Según E. Berti (2008, p. 81), a través de los ejemplos propuestos en estos fragmen-
tos, Aristóteles no sólo presupone principios de la misma índole que los formulados por 
los filósofos presocráticos, cuyos ejemplos más notorios son el aire, el fuego, etc., sino 
también los principios sostenidos por Platón en sus enseñanzas o doctrinas no escritas, 
esto es, la teoría de lo uno y la díada indefinida (Metaph., I, 6). Esta misma línea interpre-
tativa ya habría sido formulada por W. Jaeger (1993, pp. 114 ss.), quien no sólo presupone 
que en la serie de fragmentos 33-36 (fr. 52 en la edición citada por Jaeger, esto es, en la 
edición de V. Rose de 1886) Aristóteles estaría aludiendo a la teoría platónica de las Ideas, 
sino que él mismo habría sido un defensor de esta teoría. 

99 Este modus operandi no es privativo del Protréptico. En Metafísica, V, 7, 1018b36- 
1019a1, al definir la anterioridad y posterioridad en función de la propiedad, Aristóteles 
da ejemplos muy parecidos a los mencionados en los fragmentos 33 y 36. Al hacer la 
enumeración de estos ejemplos, lo que el Estagirita quiere explicar es que la línea es 
anterior a la superficie porque ésta se genera del movimiento de la línea y es delimitada 
por la línea. Esto es, la superficie presupone la línea sin la cual no podría ser concebida.

Nova tellus 30-1.indb   69 14/12/12   14:22



70	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

Pero esto no es capaz de hacerlo quien no ha cultivado la filosofía y no ha co-
nocido la verdad. Y, en las demás artes, no alcanzan el saber íntegramente, al no 
obtener los instrumentos y razonamientos más exactos de los objetos primeros 
en sí mismos, sino de objetos segundos y terceros o aun más alejados y extraen 
sus razonamientos de la experiencia. A diferencia de los demás, sólo en el caso 
del filósofo tiene lugar la imitación a partir de objetos exactos en sí mismos. 
Pues él los contempla en sí mismos y no en sus imitaciones.100

La lectura del fragmento nos permite trazar cierto paralelismo con Me-
tafísica, II, 1, 993b20-30. En ambos, Aristóteles realiza una equiparación 
entre filosofía, conocimiento de la verdad y el ser. La innovación del frag-
mento 48 reside en la clasificación realizada entre los razonamientos más 
exactos, por un lado, y los razonamientos de segundo orden, por el otro. 
Para el Estagirita, los conceptos puestos en juego en este fragmento (filo-
sofía, verdad, ser, resto de las artes y razonamientos de primer y segundo 
orden) forman dos grupos que guardan entre sí una relación de oposición. 
Desde la perspectiva de Aristóteles, la filosofía tiene por objeto la verdad. 
Ahora bien, el conocimiento de la verdad radica en el develamiento de la 
naturaleza de las cosas. El resto de las artes falla en la búsqueda de este 
conocimiento o directamente no puede tenerlo por objeto porque, detenién-
dose sólo en las imitaciones, se limita a la indagación de “los principios 
inmediatos” o “más próximos”, pero no últimos. Como consecuencia de 
esto, dichas artes no alcanzan a obtener una verdadera comprensión de su 
objeto y, por ende, un verdadero conocimiento. 

Sin embargo, en el fragmento 48 queda desdibujado qué entiende Aristó-
teles mediante las expresiones “los objetos primeros” (aÈt«n t«n prvt«n), 
“los más exactos” (t«n ékrib«n), “que son en sí mismos” (aÈt«n) e “imi-
taciones” (mimhmãtvn). Se suele considerar que mediante las expresiones 
“primeras cosas” y “que son en sí mismos” Aristóteles se estaría refiriendo 
a los principios constitutivos de lo real. Visto desde esta perspectiva, el co-
nocimiento no sería otra cosa sino el descubrimiento de estos principios.

Ahora bien, en el fragmento 48, además de decirnos que los principios 
son anteriores a las cosas respecto de las cuales son causas, Aristóteles 

100 Protr., fr. 48: ToËto dÉ oÈx oÂÒn te mØ filosofÆsanta [dÊnasyai] poie›n mhd¢ gnvr¤santa 
tØn élÆyeian: ka‹ t«n m¢n êllvn texn«n tã tÉ ˆrgana ka‹ toÁw logismoÁw toÁw ékribestã-
touw oÈk épÉ aÈt«n t«n pr≈tvn labÒntew sxedÚn ‡sasin éllÉ épÚ t«n deut°rvn ka‹ tr¤tvn 
ka‹ pollost«n, toÁw d¢ lÒgouw §j §mpeir¤aw lambãnousi: t“ d¢ filosÒfƒ mÒnƒ t«n êllvn épÉ 
aÈt«n t«n ékrib«n ≤ m¤mhs¤w §stin: aÈt«n gãr §sti yeatÆw, éllÉ oÈ mimhmãtvn.

Nova tellus 30-1.indb   70 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 71

agrega un rasgo más: los principios constituyen la esencia de las cosas, lo 
que éstas son en sí mismas. Desde su perspectiva, el que conoce épÉ aÈt«n 
ékrib«n no sólo sabe qué es lo bello, lo justo y lo bueno, sino qué es cada 
una de estas cosas en sí mismas, por lo tanto, al estudiarlas, conoce lo que 
es en sí y no meras imitaciones,101 tal como sucede con el resto de las artes.

Esta idea vuelve a aparecer esbozada en el fragmento 91:

Si los ejercicios del alma son muchos, el más elevado de todos consiste en 
conocer en el grado más intenso. Es evidente, entonces, que sólo o preferen-
temente el placer derivado del de conocer y contemplar constituye, necesaria-
mente, el placer de vivir. En consecuencia, vivir placenteramente y compla-
cerse corresponde en verdad sólo a los filósofos o mayormente a ellos, pues la 
actividad de las intelecciones verdaderas alcanza su plenitud por las entidades 
más elevadas y, al conservar siempre de modo constante la perfección recibi-
da, es de todas las actividades la que más contento produce.102 

En este fragmento, al referirse a la “actividad de las intelecciones verda-
deras”, Aristóteles utiliza la expresión t«n élhyhstãtvn noÆsevn §n°rgeia, 
mientras que para expresar el contenido de esta actividad usa la frase t«n 
mãlista ˆntvn. Desde la perspectiva del Estagirita, los pensamientos más 
verdaderos resultan más placenteros, pues son la captación de lo que verda-
deramente es, esto es, la aprehensión de los principios inteligibles gracias a 
los cuales todo lo demás puede ser conocido o comprendido.103 Las accio-
nes de los pensamientos más verdaderos son asimilables al conocimiento 
o ciencia (§pistÆmh) tal como es definida en el fragmento 33.104 Por esta 
razón, al enunciar en el fragmento 33 cuáles son las cosas de las que hay 
más conocimiento, Aristóteles no se puede estar refiriendo a otra cosa sino 

101 Protr., fr. 49.
102 Protr., fr. 91: Efi to¤nun ka‹ polla‹ cux∞w efisi xrÆseiw, éllå kurivtãth ge pas«n ≤ 

toË frone›n ˜ti mãlista. d∞lon to¤nun ˜ti ka‹ tØn gignom°nhn épÚ toË frone›n ka‹ yevre›n 
≤donØn µ  mÒnhn µ mãlistÉ énagka›on épÚ toË z∞n e‰nai. tÚ z∞n êra ≤d°vw ka‹ tÚ xa¤rein …w 
élhy«w ≥toi mÒnoiw µ mãlisyÉ Ípãrxei to›w filosÒfoiw. ≤ går t«n élhyestãtvn noÆsevn 
§n°rgeia, ka‹ épÚ t«n mãlistÉ ˆntvn plhroum°nh ka‹ st°gousa ée‹ mon¤mvw tØn §ndidom°nhn 
teleiÒthta, aÏth pas«n §sti ka‹ prÚw eÈfrosÊnhn énusimvtãth. ������������������������En este fragmento intro-
dujimos algunas variantes en la traducción de A. Vallejo Campos (2005, p. 192), quien 
elige traducir frone›n por “pensar”, así como los infinitivos épÚ toË frone›n ka‹ yevre›n 
por sustantivos.

103 Metaph., II, 2, 993b24-29.
104 Metaph., I, 1, 981a25-30.

Nova tellus 30-1.indb   71 14/12/12   14:22



72	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

a estos principios. Del examen conjunto de los fragmentos aquí mencio-
nados, se desprende que aÈt«n t«n prvt«n y t«n mãlista ˆntvn son los 
referentes implícitos de aquello caracterizado en el fragmento 33 como lo 
mejor, anterior y más ordenado, y causa de lo que es peor, menos definido 
o efecto de otra cosa. Como consecuencia de esto, constituyen también el 
objeto último de la ciencia suprema, aquello sin lo cual todo conocimiento 
ulterior sería imposible.105 Paralelamente, el análisis de este fragmento a la 
luz del fragmento 48 nos permite inferir que estos principios son la esencia 
de las cosas, lo que ellas son en sí mismas, razón por la cual son el funda-
mento que sirve de premisa para los razonamientos de primer orden a los 
que sólo el filósofo puede llegar. 

Con base en lo aquí argumentado, y si tenemos en cuenta que los prime-
ros libros de la Metafísica habrían sido escritos en el mismo período que 
el Protréptico, podemos concluir que los principios aludidos en los pasa-
jes trabajados de la Metafísica, como en II, 1, 993b20-30, se identifican o, 
al menos, están relacionados, con estos principios o esencias de las cosas 
mencionadas en los fragmentos 48 y 91 como el objeto de la filosofía.

Como consecuencia de lo argumentado, siguiendo a Reale, podemos decir 
que, en los dos primeros libros de la Metafísica y en el Protréptico, la sabi
duría, en cuanto ciencia más elevada, tiene tres características básicas: 1) es 
una ciencia de los primeros principios o causas; 2) es una ontología porque 
las causas y principios que se buscan a través de ella son los principios del ser 
de las cosas, y 3) es la búsqueda de los principios del ser como sustancia.106 
Ahora bien, esta caracterización de sof¤a no nos autoriza a equiparar la bús-
queda de las causas y los principios sólo con el estudio de la forma, como 

105 Metaph., I, 981a30-982b4; Top., VI, 4, 141b1-10. En el fragmento 24, Aristóteles 
afirma: “Las intelecciones son actos del entendimiento, que son visiones de los objetos 
inteligibles, del mismo modo que ver las cosas sensibles es la actividad de la vista. En 
efecto, las cosas deseables para el hombre lo son en función de las intelecciones, si, efec-
tivamente, las otras cosas son deseables en función del alma y el entendimiento es la 
mejor parte del alma”. Esta manera de llamar al objeto de la actividad intelectiva nos 
remite nuevamente al último libro de Analíticos Segundos. En este último libro, en II, 19 
100b5 y ss., Aristóteles describe la intuición de los principios como aquello que está por 
encima de la ciencia y que es condición de posibilidad de esta última. En este pasaje, la 
actividad del noËw no parece ser otra que la intelección de las oÈs¤ai noht«n mencionados 
en el fragmento 24. Por tal motivo, esta caracterización del noËw nos permite vincular la 
intuición de los primeros principios allí descrita con la concepción de filosofía del noËw 
del Protréptico y de los primeros libros de la Metafísica.

106 G. Reale, 1977, p. 38.

Nova tellus 30-1.indb   72 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 73

sugiere Reale, y, por lo tanto, a identificar la sof¤a con la obtención de dicho 
fin. Lo que parece quedar claro de la lectura de los textos es que, al tener 
como objeto aquellos principios supremos de los cuales depende el resto de 
los principios (Protr., fr. 35), la sabiduría no sólo es aquel conocimiento que 
hace que la §pistÆmh sea posible,107 sino también es el saber más elevado.108 
Tal como el Estagirita dirá en las últimas líneas de los Analíticos Segundos 
en relación con la intuición (noËw), podemos afirmar que la sof¤a, o el 
ejercicio del noËw (Protr., fr. 24), “será principio de principio, en tanto que 
ésta [la ciencia] se comporta, en cada caso, de manera semejante respecto 
de cada cosa”.109

BIBLIOGRAFÍA

Ediciones y traducciones

Aristote, Lʼ Éthique à Nicomaque, tome I, introduction, traduction, et commentaire, 
R. A. Gauthier et J. Y. Jolif, Paris, Louvain, Publications Universitaires, 1970.

Aristotele, Etica Nicomachea, saggio introductivo, traduzione e note di C. Natali, 
Roma, Laterza, 2009.

,  I dialoghi, introduzione, traduzione e commento di M. Zanatta, Milano, bur, 
Italia, 2008.

, 	 Le tre Etiche, saggio introductivo, traduzione e note di A. Fermani, Milano, 
Bompiani, 2008.

, 		 Metafisica, introduzione, traduzione e commento di M. Zanatta, Milano, bur, 2009.
, 	 Protreptico, introduzione, traduzione e commento di E. Berti, Milano, utet-Uni-

versità, 2008.

107 En EN, VI, 3, 1139b33-35, Aristóteles afirma: “cuando uno está convencido de algo 
y le son conocidos sus principios, sabe científicamente; pues si no los conoce mejor que 
su conclusión, tendrá ciencia sólo por accidente”.

108 En EN, VI, 6, 1140b31-35 se menciona: “puesto que la ciencia es conocimiento de 
la universal y de las cosas necesarias, y hay principios de lo demostrable y de toda ciencia 
(pues la ciencia es racional), el principio de lo científico no puede ser ni ciencia, ni arte, 
ni prudencia”.

Si bien, dado los límites de este trabajo, no podremos entrar en esta problemática, es 
importante recalcar que, como bien señala Zanatta (2010, p. 16), en la Ética Nicomáquea 
ciencia y sabiduría son dos virtudes dianoéticas distintas y, por lo tanto, dos estados de 
excelencia de la parte racional del alma. Dado esto es difícil ver cómo la sabiduría puede 
ser también una ciencia del alma racional. Desde la perspectiva de este autor, sólo en 
Metafísica, A-a, Aristóteles identifica §pistÆmh con sof¤a.

Para el tratamiento de este problema, aunque focalizado en Analíticos Segundos, véa-
se también E. Berti, 2008, p. 30 y ss.

109 APo., II, 19, 100b15-16.

Nova tellus 30-1.indb   73 14/12/12   14:22



74	 seggiaro / §pistÆmh y sof¤a en metafísica a-a

Aristotelis Opera, ex recensione Immanuelis Bekker edidit Academia Regia Borus-
sica [1831], editio altera quam curavit Olof Gigon, accedunt Berolini apud W. 
de Gruyfer, 1960.

Aristotle, Metaphysics, 2 vols., edition of Ross W. D., Oxford, Clarendon Press, 1924.
,		 The Complete Works of Aristotle, The revised Oxford Translation, J. Barnes 

(ed.), 2 vols., Princeton, Princeton University Press, 1984.
Düring, I., Aristotle’s Protrepticus. An Attempt at Reconstruction, Göteborg, Almq-

vist & Wiksell, 1961.
Aristóteles, Analíticos Segundos, introducción, traducción y notas de M. Candel San-

martín,  Madrid, Gredos, 2007.
, 	 Ética Eudemia, introducción, traducción y notas de J. Pallí Bonet, Madrid, Gre-

dos, 2007.
, 	 Ética Nicomáquea, introducción, traducción y notas de J. Pallí Bonet, Madrid, 

Gredos, 2007.
, 		 Fragmentos, introducción, traducción y notas de A. Vallejo Campos, Madrid, Gre-

dos, 2005.
, 	 Metafísica, introducción, traducción y notas de T. Calvo Martínez, Madrid, Gre-

dos, 2007.
, 	 Protréptico, introducción, traducción y notas de C. Megino Rodríguez, Madrid, 

Abada, 2006.
Aristotelis qui ferebantur librorum fragmenta, collegit V. Rose, Leipzig, Teubner, 

1886.
Platón, Diálogos, 7 vols., Madrid, Gredos, 1980-1982.

, 		 Fedón, introducción, traducción y notas de C. Eggers Lan, Buenos Aires, Eudeba, 
1967.

Platonis Opera, 5 vols., edition by  J. Burnet, Oxford University Press, 1900-1907.

Bibliografía secundaria

Aubenque, P., El problema del ser en Aristóteles, traducción de Vidal Peña, Madrid, 
Escolar y Mayor Editores, 2008 [París, 1962]. 

, 	 La prudence chez Aristote, Paris, puf, 1976 [1963].
Berti, E., Aristotele: dalla dialettica alla filosofia prima, Milano, Bompiani, 2004 

(1977).
,		 Las razones de Aristóteles, Buenos Aires, Oînos, 2008 [Roma, 1989].
, 	 Nuovi studi aristotelici, Brescia, Morcelliana, 2005.

Bastit, M., Les Quatre Causes de l’être selon la philosophie première d’Aristote, 
Paris, Éditions Peeters, 2002.

Bruce-Robertson, L., “A Commentary on Book Alpha Elatton of Aristotle’s Meta-
physics”, in Animus, 7, 2002: ‹www.swgc.mun.ca/animus›. 

Chroust, A. H., Aristotle. New Light on His Life and Some of His First Lost Works, 
London, Routledge and Keagan Paul, 1973.

Douglas Madison, R., First Philosophy: Aristotle’s Concept of Metaphysics, Chica-
go, University of Chicago, 2008.

Nova tellus 30-1.indb   74 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 43-75	 75

Dumoulin, B., Recherches sur le premier Aristote, Paris, Vrin, 1981.
Franz, A. J. de Haas, “Aporiai 3-5”, en M. Crubellier and A. Laks (eds.), Aristotle̓s: 

Metaphysics Beta Symposium Aristotelicum, Oxford, Oxford University Press, 
2009, pp. 73-104.

Guthrie, W., Historia de la filosofía griega, tomo VI, Madrid, Gredos, 1993 [Cam-
bridge, 1981].

Halper, E., One and Many in Aristotleʼs Metaphysics, Books Alpha-Delta, Las Ve-
gas, Parmenides, 2009.

Irwin, T., Aristotle’s First Principles, Oxford, Clarendon Press, 1988.
Jaeger, W., Aristóteles. Bases para la historia de su desarrollo, traducción castella-

na de J. Gaos, México, Fondo de Cultura Económica, 1993 [Berlín, 1923].
Lefèvre, D., “Comment défendre les vertus de la pensée?”, en J. Y. Chateau (éd.), 

La vérité practique, Aristote, Étique á Nicomaque libre VI, Paris, Vrin, 1997.
Reale, G., The Concept of First Philosophy and the Unity of the Metaphysics of 

Aristotle, New York, State University of New York, 1980 [1967].
Strycker, E. de, “Notes sur les relations entre la problèmatique du Sophiste de Pla-

ton et celle de la Métaphysique d’ Aristote”, en P. Aubenque (éd.), Études sur la 
Métaphysique d’ Aristote, Paris, Vrin, 1979, pp. 49-67.

, 		 “On the First Section of Fragment 5 of Protrepticus”, en I. Düring y G. E. L. Owen 
(eds.), Aristotle and Plato in the Mid-Fourth Century, Göteborg, Almquist & Wik-
sell, 1960 (Studia Graeca et Latina Gothoburgensia, II), pp. 76-104.

Nova tellus 30-1.indb   75 14/12/12   14:22




