
nova tellvs, 30◆1, 2012261

Bailliot, Magali, Magie et sortilèges dans l’Antiquité romaine, Paris, 
Hermann, 2010, 212 págs.

En las últimas dos décadas hemos asistido a una profusión de publicaciones 
sobre la magia en la Antigüedad, mismas que han buscado desentrañar la 
complejidad de un fenómeno que mucho dice sobre las culturas en las que 
ha estado inserto. Aun así, éste sigue siendo un terreno que ofrece oportuni-
dades para nuevos enfoques, como el que propone Bailliot y que surge de su 
tesis doctoral, sostenida en 2003 en la Sorbona. El trabajo se concentra en 
la práctica y la eficacia de la magia, abordada como “un conjunto de instru-
mentos rituales y simbólicos usados con fines tanto propiciatorios como da-
ñinos” (p. 12; la traducción es mía), y se sustenta principalmente con datos 
arqueológicos, aunque también forman parte de su documentación diversas 
fuentes literarias e historiográficas. El volumen consta de una introducción 
y tres capítulos. Cuenta también con diecinueve páginas de ilustraciones y 
fotografías a color de excelente calidad.

En el marco del estudio sobre los ritos mágicos de tradición grecorroma-
na, Bailliot, según especifica en su Introducción, analiza la significación y 
el uso de imágenes profilácticas y reconstruye, en la medida de lo posible, 
las secuencias de los rituales de defixio,1 para luego reflexionar acerca de 
su eficacia. Singular es la valoración de la autora en torno a las fuentes con 
las que trabaja, puesto que, si bien se destaca el valor de las fuentes litera-

1 Se trata de rituales mágicos de maldición que pretendían influir, por medios sobre-
naturales, sobre acciones o el bienestar de personas en contra de su voluntad.

Palabras clave: Magia, Romana antigua, defixiones, apotropaico.
Keywords: Magic, ancient Rome, defixiones, apotropaic.
Recepción: 6 de febrero de 2012.
Aceptación: 10 de marzo de 2012.

Nova tellus 30-1.indb   261 14/12/12   14:22



262	 paulin / bailliot, magie et sortilèges dans l̓antiquité romaine

rias e historiográficas a la hora de constatar las actitudes de determinados 
sectores de la sociedad hacia la magia, éstas pasan a un segundo plano ya 
que el objetivo principal son las fuentes arqueológicas, más específicamente 
los Papiros Griegos Mágicos y Demóticos de Egipto (PGM / PDM), los 
amuletos y las tabellae defixionum. La interpretación de los dos últimos 
tipos de documentos no se realiza sin dificultades, dadas la parcialidad y la 
complejidad de los datos que ofrecen sobre su entorno inmediato, proble-
mas subsanados, al menos en parte, gracias a recientes descubrimientos y a 
los avances de la arqueología.

Apartándose definitivamente de la actitud prejuiciosa hacia la magia de 
pensadores decimonónicos evolucionistas que la consideraban como una 
manera errónea de ver el mundo, una forma primitiva o desviada de la reli-
gión romana, Bailliot encauza su investigación en la línea de autores como 
J. Scheid y F. Graf, y destaca los aportes en filología, arqueología e historia 
que han proliferado durante los últimos decenios (D. R. Jordan, C. Faraone, 
H. S. Versnel). 

El primer capítulo, “Croyances et iconographie: symboles prophylacti-
ques et amulettes”, ofrece un recorrido por múltiples imágenes, ornamentos, 
gestos e incluso ciertas sustancias (minerales, vegetales, animales) a los que 
se atribuía en la Antigüedad una función profiláctica o apotropaica: entre 
ellos, los fascina, los cuernos de ciervo, las representaciones simbólicas 
como la cabeza de Medusa, o los ἀσάρωτοι οἶκοι, ο los gestos como el 
medius digitus impudicus, la llamada en italiano fica,2 el escupir e incluso 
el orinar y defecar. Desplegando una abundante y variada documentación 
(textos literarios, representaciones artísticas, numismática y restos arqueo-
lógicos), la autora explora los posibles orígenes de cada objeto o gesto y 
sugiere en cada caso explicaciones acerca de su simbología y su uso, unas 
veces ligado al conjuro de la mala suerte en general, otras del mal de ojo,3 
de maldiciones o de los malos espíritus.

En el curso del segundo capítulo, “L’envoûtement: les defixiones”, Bai-
lliot aborda el estudio de estos peculiares documentos de ritos de maldición 
realizados en muy diversas partes del mundo grecorromano a lo largo de 
más de un milenio (ss. vi a. C-v d. C.), comúnmente llamados defixiones o 

2 Gesto hecho con una mano, consistente en cerrar el puño colocando el pulgar entre 
el índice y el dedo mayor.

3 Respecto de este fenómeno, recomendamos muy especialmente la lectura de El mal 
de ojo en el occidente romano, la tesis de doctorado de A. Alvar Nuño (Universidad 
Complutense de Madrid, 2010) que ha salido a la luz casi en simultáneo con el libro 
de Bailliot. 

Nova tellus 30-1.indb   262 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30 ◆1, 2012, pp. 261-265	 263

tabellae defixionum.4 Con mucho tino, observa que las tradicionales clasi-
ficaciones existentes de dichas tablillas están basadas más en el contenido 
de sus textos que en datos arqueológicos y que, por tanto, no dan acabada 
cuenta de los ritos en los que se inscribían. Siguiendo a Tambiah,5 Bailliot 
interpreta estos ritos como performativos, en tanto que procuran imponer un 
cambio en determinada persona o situación mediante operaciones rituales 
que expresan simbólicamente dicho cambio, y analiza desde esa perspectiva 
el lenguaje y las acciones rituales: verbos como defigere o ligare, reforzados 
en el plano material por gestos como “clavar” y “atar” las propias tablillas 
o pequeñas figuras humanas, simbolizan la inmobilización y la sujeción de 
la víctima.

La autora se extiende minuciosamente no sólo sobre los materiales em-
pleados para la confección de las tablillas, el modo de disponerlas y los 
lugares donde solían ser colocadas, sino también sobre los demás elementos 
que formaban parte del rito, como las estatuillas, los dibujos, las ofrendas 
sacrificiales y los recipientes contenedores. A pesar de que en el pasado 
muchos descubrimientos no fueron acompañados de observaciones arqueoló-
gicas rigurosas y detalladas —lo que hace que gran parte de los datos de su 
contexto sean irrecuperables para nosotros—, los hallazgos recientes abren 
nuevas perspectivas y ayudan, en parte, a completar nuestro conocimiento 
acerca de estos ritos. Estudiando el conjunto de los restos arqueológicos y 
estableciendo comparaciones con las prescripciones de los papiros mágicos, 
Bailliot registra una amplísima variedad en los modos de llevar a cabo los 
ritos. Siempre reconociendo la complejidad y la dificultad que presenta la 
tarea de restituir las modalidades rituales o decodificar las secuencias, distin-
gue tres fases principales en el procedimiento: en primer lugar, una invoca-
ción por medio de teónimos y fórmulas, a veces acompañados con ofrendas; 
la segunda etapa se concentra en la devoción y puede adquirir diversas for-
mas; la tercera fase involucra los modos de disponer y ocultar las tablillas.

El tercer y último capítulo, “Magie ambigüe”, plantea una ambivalencia 
en la actitud del hombre antiguo hacia la magia: por un lado ésta era vista 
con sospecha e incluso juzgada como un crimen, pero, por el otro, era una 
praxis sumamente popular, y para nada exclusiva de los sectores marginales 

4 Lamentablemente, Bailliot no parece haber contado con la valiosísima edición de A. 
Kropp de las defixiones latinas, Defixiones: ein aktuelles corpus lateinischer Fluchtafeln 
(Speyer, Kartoffeldruck Verlag, 2008), ni con el estudio lingüístico que la misma autora 
publicara poco después, Magische Sprachverwendung in vulgärlateinischen Fluchtafeln 
(defixiones) (Tübingen, Narr, 2008).

5 Cf. Culture, Thought and Social Action: an Anthropologial Perspective, Cambridge, 
Massachussets, 1985.

Nova tellus 30-1.indb   263 14/12/12   14:22



264	 paulin / bailliot, magie et sortilèges dans l̓antiquité romaine

de la sociedad, según atestiguan fuentes historiográficas y las mismas tabe-
llae. Bailliot también nota una ambigüedad en el discurso científico relativo 
a la magia de uso popular —como, por ejemplo, sobre los amuletos, alterna-
tivamente vistos como objetos-fetiche o como remedios (cf. Plinio, Lactan-
cio)—, en las tradiciones que llama (con prudentes comillas) “burguesas” 
—entre las cuales ubica el empleo de la bulla, ornamento emblemático de 
los niños de los notables romanos y al mismo tiempo un objeto revestido 
de atributos mágicos—, y, por último, en el ámbito religioso, donde los 
mismos procedimientos o fórmulas podían ser interpretados como religiosos 
o mágicos—. Asimismo, da cuenta de la anfibología de símbolos mágicos 
como el falo, la cabeza de Medusa, o el uso de clavos, cuya función era 
unas veces dañina, otras profiláctica. 

La eficacia de la magia es explicada por Bailliot, precisamente, a partir 
de la constatación de su ambigüedad intrínseca. Basándose en teorías sur-
gidas por la antropología, en especial la de Evans-Prichard,6 la estudiosa 
sugiere que los símbolos mágicos antiguos podían ser eficaces por el hecho 
de que practicantes, clientes y víctimas de la magia compartían por igual un 
mismo sistema colectivo de reglas y creencias que establecía límites (públi-
co/privado; vivos/muertos): el poder del mago estaría basado en la transgre-
sión de esos límites. 

Considero preciso señalar ahora lo que he percibido como puntos dé-
biles y limitaciones de la obra. En primer lugar, a pesar de que, como el 
título lo advierte, aquélla está dedicada al período romano, en numerosas 
oportunidades el lector encontrará documentación perteneciente a la cultura 
griega anterior a dicho período (desde Homero hasta Apolonio de Rodas) 
o referencias a autores tardíos como Amiano Marcelino o Tertuliano, incor-
poradas a la demostración principal, no sólo desdibujando y simplificando la 
idiosincrasia de diferentes culturas y épocas, sino también desatendiendo 
la injerencia que ciertos fenómenos, en especial el cristianismo, tuvieron en la 
percepción de la magia.

Por otra parte, si bien los autores clásicos no son la fuente fundamental de 
sus investigaciones, el tratamiento de los textos por lo general reclama más 
profundidad y minuciosidad, sin contar con el hecho de que Bailliot trabaja 
con traducciones (a veces el texto original aparece citado en notas, pero no 
sistemáticamente), lo que limita las posibilidades de su análisis. Advertimos 
asimismo que en la página 102 Bailliot atribuye, por error, a Ovidio el Épo-
do 5 de Horacio. Además, la escritura de algunos términos griegos presenta 

6 Witchcraft, Oracles and Magic among the Azandé, London, Oxford University 
Press, 1950.

Nova tellus 30-1.indb   264 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30 ◆1, 2012, pp. 261-265	 265

errores de grafía, como ἔκπληξις en la página 50, καταδεῖν en las páginas 
73 y 105,  y οὐσία en la página 74; en la lengua latina también se advierten 
errores como la confusión de la conjugación del verbo fascinare en la página 
32 y el persistente medius digitus impidicus (en lugar de impudicus) en las 
páginas 41 y 42.

Por último, un breve comentario acerca de las conclusiones. Ya desde las 
primeras páginas, el lector aguarda las prometidas hipótesis de la autora en 
torno a la “eficacia simbólica” de la magia. Sin embargo, esta cuestión sólo 
reaparece hacia el final del libro (pp. 173-78) y no cuenta con el desarro-
llo que se esperaría en cuanto a argumentación y bibliografía.7 La serie de 
ambigüedades consignadas alrededor de la magia no quedan del todo distin-
guidas entre las que tienen que ver con actitudes sobre la magia y las que 
pertenecen a actitudes de los magos. A la vez, permanecen hasta cierto pun-
to poco relacionadas entre sí y no del todo articuladas con las reflexiones 
sobre la transgresión de límites que, según Bailliot, caracteriza a la magia. 

No obstante estas observaciones, por su singular enfoque y novedosos 
aportes, Magie et sortilèges dans l’Antiquité romaine es un libro que debe-
ría no solamente formar parte de la bibliografía de consulta en todo curso 
o trabajo sobre la magia en la Antigüedad romana, sino además poblar los 
estantes de cualquier biblioteca especializada en estudios clásicos, dada la 
completa e imprescindible documentación arqueológica que proporciona.

Sara Paulin

7 Las nociones de liminaridad, impureza y ambigüedad en relación con la experien-
cia social, como ya lo ha notado Frankfurter en “Greek Magical Amulets” (Bryn Mawr 
Classical Review), han sido tema de numerosos estudios que Bailliot no discute ni 
consigna en su bibliografía.

Nova tellus 30-1.indb   265 14/12/12   14:22




