BaiLLior, Magali, Magie et sortiléeges dans I’Antiquité romaine, Paris,
Hermann, 2010, 212 pégs.

En las ultimas dos décadas hemos asistido a una profusioén de publicaciones
sobre la magia en la Antigiiedad, mismas que han buscado desentrafar la
complejidad de un fendmeno que mucho dice sobre las culturas en las que
ha estado inserto. Aun asi, éste sigue siendo un terreno que ofrece oportuni-
dades para nuevos enfoques, como el que propone Bailliot y que surge de su
tesis doctoral, sostenida en 2003 en la Sorbona. El trabajo se concentra en
la practica y la eficacia de la magia, abordada como “un conjunto de instru-
mentos rituales y simbdlicos usados con fines tanto propiciatorios como da-
fiinos” (p. 12; la traduccion es mia), y se sustenta principalmente con datos
arqueoldgicos, aunque también forman parte de su documentacion diversas
fuentes literarias e historiograficas. El volumen consta de una introduccion
y tres capitulos. Cuenta también con diecinueve paginas de ilustraciones y
fotografias a color de excelente calidad.

En el marco del estudio sobre los ritos magicos de tradicion grecorroma-
na, Bailliot, seglin especifica en su Introduccion, analiza la significacion y
el uso de imagenes profilacticas y reconstruye, en la medida de lo posible,
las secuencias de los rituales de defixio,* para luego reflexionar acerca de
su eficacia. Singular es la valoracion de la autora en torno a las fuentes con
las que trabaja, puesto que, si bien se destaca el valor de las fuentes litera-

1 Se trata de rituales magicos de maldicién que pretendian influir, por medios sobre-
naturales, sobre acciones o el bienestar de personas en contra de su voluntad.

PALABRAS CLAVE: Magia, Romana antigua, defixiones, apotropaico.
Keyworps: Magic, ancient Rome, defixiones, apotropaic.
RECEPCION: 6 de febrero de 2012.

AcepTacion: 10 de marzo de 2012.

261 NOVA TELLVS, 30-1, 2012



262 PAULIN /BAILLIOT, MAGIE ET SORTILEGES DANS L’ ANTIQUITE ROMAINE

rias e historiograficas a la hora de constatar las actitudes de determinados
sectores de la sociedad hacia la magia, éstas pasan a un segundo plano ya
que el objetivo principal son las fuentes arqueoldgicas, mas especificamente
los Papiros Griegos Mégicos y Demoticos de Egipto (PGM / PDM), los
amuletos y las tabellae defixionum. La interpretacion de los dos ultimos
tipos de documentos no se realiza sin dificultades, dadas la parcialidad y la
complejidad de los datos que ofrecen sobre su entorno inmediato, proble-
mas subsanados, al menos en parte, gracias a recientes descubrimientos y a
los avances de la arqueologia.

Apartandose definitivamente de la actitud prejuiciosa hacia la magia de
pensadores decimononicos evolucionistas que la consideraban como una
manera erronea de ver el mundo, una forma primitiva o desviada de la reli-
gion romana, Bailliot encauza su investigacion en la linea de autores como
J. Scheid y F. Graf, y destaca los aportes en filologia, arqueologia e historia
que han proliferado durante los tltimos decenios (D. R. Jordan, C. Faraone,
H. S. Versnel).

El primer capitulo, “Croyances et iconographie: symboles prophylacti-
ques et amulettes”, ofrece un recorrido por multiples imagenes, ornamentos,
gestos e incluso ciertas sustancias (minerales, vegetales, animales) a los que
se atribuia en la Antigiedad una funcion profilactica o apotropaica: entre
ellos, los fascina, los cuernos de ciervo, las representaciones simbolicas
como la cabeza de Medusa, 0 los dodowtol oixot, o los gestos como el
medius digitus impudicus, la llamada en italiano fica,? el escupir e incluso
el orinar y defecar. Desplegando una abundante y variada documentacion
(textos literarios, representaciones artisticas, numismatica y restos arqueo-
logicos), la autora explora los posibles origenes de cada objeto o gesto y
sugiere en cada caso explicaciones acerca de su simbologia y su uso, unas
veces ligado al conjuro de la mala suerte en general, otras del mal de ojo,®
de maldiciones o de los malos espiritus.

En el curso del segundo capitulo, “L’envoltement: les defixiones”, Bai-
lliot aborda el estudio de estos peculiares documentos de ritos de maldicion
realizados en muy diversas partes del mundo grecorromano a lo largo de
mas de un milenio (ss. vi a. C-v d. C.), cominmente llamados defixiones 0

2 Gesto hecho con una mano, consistente en cerrar el pufio colocando el pulgar entre
el indice y el dedo mayor.

3 Respecto de este fendmeno, recomendamos muy especialmente la lectura de EI mal
de ojo en el occidente romano, la tesis de doctorado de A. Alvar Nuiio (Universidad
Complutense de Madrid, 2010) que ha salido a la luz casi en simultaneo con el libro
de Bailliot.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 261-265 263

tabellae defixionum.* Con mucho tino, observa que las tradicionales clasi-
ficaciones existentes de dichas tablillas estan basadas mas en el contenido
de sus textos que en datos arqueoldgicos y que, por tanto, no dan acabada
cuenta de los ritos en los que se inscribian. Siguiendo a Tambiah,® Bailliot
interpreta estos ritos como performativos, en tanto que procuran imponer un
cambio en determinada persona o situacion mediante operaciones rituales
que expresan simbolicamente dicho cambio, y analiza desde esa perspectiva
el lenguaje y las acciones rituales: verbos como defigere 0 ligare, reforzados
en el plano material por gestos como “clavar” y “atar” las propias tablillas
o pequenas figuras humanas, simbolizan la inmobilizacion y la sujecion de
la victima.

La autora se extiende minuciosamente no so6lo sobre los materiales em-
pleados para la confeccion de las tablillas, el modo de disponerlas y los
lugares donde solian ser colocadas, sino también sobre los demas elementos
que formaban parte del rito, como las estatuillas, los dibujos, las ofrendas
sacrificiales y los recipientes contenedores. A pesar de que en el pasado
muchos descubrimientos no fueron acompafados de observaciones arqueolo-
gicas rigurosas y detalladas —lo que hace que gran parte de los datos de su
contexto sean irrecuperables para nosotros—, los hallazgos recientes abren
nuevas perspectivas y ayudan, en parte, a completar nuestro conocimiento
acerca de estos ritos. Estudiando el conjunto de los restos arqueologicos y
estableciendo comparaciones con las prescripciones de los papiros magicos,
Bailliot registra una amplisima variedad en los modos de llevar a cabo los
ritos. Siempre reconociendo la complejidad y la dificultad que presenta la
tarea de restituir las modalidades rituales o decodificar las secuencias, distin-
gue tres fases principales en el procedimiento: en primer lugar, una invoca-
cion por medio de tednimos y formulas, a veces acompaiiados con ofrendas;
la segunda etapa se concentra en la devocion y puede adquirir diversas for-
mas; la tercera fase involucra los modos de disponer y ocultar las tablillas.

El tercer y ultimo capitulo, “Magie ambigiie”, plantea una ambivalencia
en la actitud del hombre antiguo hacia la magia: por un lado ésta era vista
con sospecha e incluso juzgada como un crimen, pero, por el otro, era una
praxis sumamente popular, y para nada exclusiva de los sectores marginales

4 Lamentablemente, Bailliot no parece haber contado con la valiosisima edicion de A.
Kropp de las defixiones latinas, Defixiones: ein aktuelles corpus lateinischer Fluchtafeln
(Speyer, Kartoffeldruck Verlag, 2008), ni con el estudio lingiiistico que la misma autora
publicara poco después, Magische Sprachverwendung in vulgarlateinischen Fluchtafeln
(defixiones) (Tiibingen, Narr, 2008).

5 Cf. Culture, Thought and Social Action: an Anthropologial Perspective, Cambridge,
Massachussets, 1985.



264 PAULIN /BAILLIOT, MAGIE ET SORTILEGES DANS L’ ANTIQUITE ROMAINE

de la sociedad, segun atestiguan fuentes historiograficas y las mismas tabe-
llae. Bailliot también nota una ambigiiedad en el discurso cientifico relativo
a la magia de uso popular —como, por ejemplo, sobre los amuletos, alterna-
tivamente vistos como objetos-fetiche o como remedios (cf. Plinio, Lactan-
cio)—, en las tradiciones que llama (con prudentes comillas) “burguesas”
—entre las cuales ubica el empleo de la bulla, ornamento emblematico de
los nifios de los notables romanos y al mismo tiempo un objeto revestido
de atributos magicos—, y, por ultimo, en el ambito religioso, donde los
mismos procedimientos o férmulas podian ser interpretados como religiosos
0 magicos—. Asimismo, da cuenta de la anfibologia de simbolos magicos
como el falo, la cabeza de Medusa, o el uso de clavos, cuya funcion era
unas veces dafiina, otras profilactica.

La eficacia de la magia es explicada por Bailliot, precisamente, a partir
de la constatacion de su ambigiiedad intrinseca. Basandose en teorias sur-
gidas por la antropologia, en especial la de Evans-Prichard,® la estudiosa
sugiere que los simbolos magicos antiguos podian ser eficaces por el hecho
de que practicantes, clientes y victimas de la magia compartian por igual un
mismo sistema colectivo de reglas y creencias que establecia limites (ptbli-
co/privado; vivos/muertos): el poder del mago estaria basado en la transgre-
sion de esos limites.

Considero preciso sefialar ahora lo que he percibido como puntos dé-
biles y limitaciones de la obra. En primer lugar, a pesar de que, como el
titulo lo advierte, aquélla esta dedicada al periodo romano, en numerosas
oportunidades el lector encontrara documentacion perteneciente a la cultura
griega anterior a dicho periodo (desde Homero hasta Apolonio de Rodas)
o referencias a autores tardios como Amiano Marcelino o Tertuliano, incor-
poradas a la demostracion principal, no sélo desdibujando y simplificando la
idiosincrasia de diferentes culturas y épocas, sino también desatendiendo
la injerencia que ciertos fendmenos, en especial el cristianismo, tuvieron en la
percepcion de la magia.

Por otra parte, si bien los autores clasicos no son la fuente fundamental de
sus investigaciones, el tratamiento de los textos por lo general reclama mas
profundidad y minuciosidad, sin contar con el hecho de que Bailliot trabaja
con traducciones (a veces el texto original aparece citado en notas, pero no
sistematicamente), lo que limita las posibilidades de su analisis. Advertimos
asimismo que en la pagina 102 Bailliot atribuye, por error, a Ovidio el Epo-
do 5 de Horacio. Ademas, la escritura de algunos términos griegos presenta

¢ Witchcraft, Oracles and Magic among the Azandé, London, Oxford University
Press, 1950.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 261-265 265

errores de grafia, como £xmAnEis en la pagina 50, »otadelv en las paginas
73 y 105, y ovoia en la pagina 74; en la lengua latina también se advierten
errores como la confusion de la conjugacion del verbo fascinare en la pagina
32 y el persistente medius digitus impidicus (en lugar de impudicus) en las
paginas 41 y 42.

Por ultimo, un breve comentario acerca de las conclusiones. Ya desde las
primeras paginas, el lector aguarda las prometidas hipotesis de la autora en
torno a la “eficacia simbolica” de la magia. Sin embargo, esta cuestion solo
reaparece hacia el final del libro (pp. 173-78) y no cuenta con el desarro-
llo que se esperaria en cuanto a argumentacion y bibliografia.” La serie de
ambigiiedades consignadas alrededor de la magia no quedan del todo distin-
guidas entre las que tienen que ver con actitudes sobre la magia y las que
pertenecen a actitudes de los magos. A la vez, permanecen hasta cierto pun-
to poco relacionadas entre si y no del todo articuladas con las reflexiones
sobre la transgresion de limites que, segiin Bailliot, caracteriza a la magia.

No obstante estas observaciones, por su singular enfoque y novedosos
aportes, Magie et sortiléges dans I’Antiquité romaine es un libro que debe-
ria no solamente formar parte de la bibliografia de consulta en todo curso
o trabajo sobre la magia en la Antigiiedad romana, sino ademas poblar los
estantes de cualquier biblioteca especializada en estudios clasicos, dada la
completa e imprescindible documentacion arqueologica que proporciona.

Sara PAULIN

7 Las nociones de liminaridad, impureza y ambigliedad en relacion con la experien-
cia social, como ya lo ha notado Frankfurter en “Greek Magical Amulets” (Bryn Mawr
Classical Review), han sido tema de numerosos estudios que Bailliot no discute ni
consigna en su bibliografia.





