
nova tellvs, 30◆1, 201219

El tópico del burlador-burlado 
en los Caballeros de Aristófanes

María Jimena Schere
Universidad de Buenos Aires
jimenaschere@hotmail.com

Resumen: El tópico del burlador-burlado se construye al rededor de un personaje ne-
gativo que practica el engaño, pero que termina vencido por otro personaje positivo 
que lo supera en astucia y en calidad moral. La comedia Caballeros adopta el tópico 
tradicional, presente en géneros como la épica, la fábula y el yambo, y lo utiliza en 
forma estratégica para degradar la imagen pública del líder político más destacado 
de su época, el demagogo Cleón. Al utilizar este tópico, los valores negativos del 
motivo recaen sobre la figura del líder con el aval de una larga tradición literaria. 

The Deceived Deceiverʼs Motif in Aristophanes’ Knights

Abstract: The deceived deceiverʼs motif is developed around a negative character 
who exploits deception. However, he is eventually overcome by a positive character 
surpassing him in cleverness and moral quality. In his Knights, Aristophanes takes 
up  the traditional motif, which is known from genres such as epic, fable, and iambic 
poetry, and uses it strategically to debase the public image of the most prominent 
leader of the time, the demagogue Cleon. Through the use of this motif, its negative 
traits are projected upon the leaderʼs figure with the support of a long literary tradition.

Palabras clave: Tópico, burlador-burlado, estrategia argumentativa, tradición literaria,
Cleón.

Keywords: Topic, deceived deceiver, argumentative strategy, literary tradition, Cleon.
Fecha de recepción: 8 de febrero de 2012.
Fecha de aceptación: 20 de agosto de 2012.

Nova tellus 30-1.indb   19 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 201221

El tópico del burlador-burlado 
en los Caballeros de Aristófanes

María Jimena Schere

El tópico del burlador-burlado en la tradición literaria griega

La comedia Caballeros de Aristófanes pone en escena una sátira virulenta 
contra el líder político Cleón, quien contaba con la máxima influencia sobre 
el dêmos votante hacia el momento de la representación de la obra (424 a. 
C.).1 Caballeros implementa una serie de estrategias argumentativas con 
la finalidad de que el ataque contra Cleón alcance su máxima eficacia. A 
nuestro modo de ver, el uso de tópicos cómicos, heredados de la tradición 
literaria, cumple una función fundamental en el marco de esta estrategia 
persuasiva que tiene el objetivo de degradar al demagogo a los ojos del 
público. En este trabajo nos proponemos, en primer lugar, realizar un breve 
rastreo del tópico del burlador-burlado en géneros que anteceden a la come-
dia: la épica, la fábula y el yambo; luego analizaremos el uso argumentativo 
de este tópos tradicional en la comedia Caballeros.

El motivo del burlador-burlado involucra la presencia de dos personajes 
antagonistas: en primer lugar, la figura de un héroe astuto y victorioso; en 
segundo orden, la figura negativa del burlador-burlado, quien intenta engañar 
al héroe, pero termina vencido por la inteligencia superior de su oponente.

En los estudios folclóricos, el motivo del burlador-burlado ha sido vincu-
lado con la figura del trickster. En su influyente libro sobre el tema, Radin 
(1956) sostiene que el trickster no sólo engaña, sino que resulta a su vez 
engañado: “he who dupes others and who is always duped himself ”.2 Ra-
din caracteriza al trickster como un personaje que representa la mentalidad 
humana en un pasado primordial, obsesionada por el deseo sexual, la vora-
cidad sin límites y el deseo de deambular.3

1 El historiador Tucídides destaca que Cleón “era por ese entonces el orador de máxi-
ma influencia sobre el dêmos” (Th., III, 36, 6, cf. Th., IV, 21, 3).

2 Radin, 1972, p. xxiii. Cf.  Koepping, 1985, p. 206.
3 Radin, 1972, pp. 167-168.

Nova tellus 30-1.indb   21 14/12/12   14:22



22	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

Más allá de los rasgos comunes de la figura del trickster en distintas 
sociedades, es importante observar las particularidades de cada uso en las 
distintas culturas y géneros, y evitar caer en los excesos de los estudios 
comparativos.4 En la literatura griega, el personaje del trickster aparece 
realzado por el valor que se atribuye a la astucia en la cultura griega. 
Como bien observan Hynes y Doty (1993): “para los griegos la habilidad 
del engaño (trickery) era parte del ideal para alcanzar el éxito masculino 
en la guerra, en los asuntos amorosos y el comercio”.5 

 En la Odisea de Homero, el héroe del poema se ajusta a la figura folcló-
rica del trickster en tanto que posee astucia (μῆτις) y capacidad de engaño 
(δόλος), cualidades que le permiten vencer a sus oponentes.6 En el canto 
IX, por ejemplo, que presenta el enfrentamiento entre el héroe y el Cí-
clope, Odiseo resulta el burlador y el vencedor de Polifemo,7 personaje 
que encarna el estereotipo del tonto burlado. Si bien el Cíclope sobrepasa 
claramente a Odiseo en fuerza bruta, el héroe lo supera en perspicacia.8

En el canto IX de la Odisea también hay un breve episodio en donde el 
Cíclope intenta burlar a su vez a su antagonista (vv. 279-283); sin embar-
go, su iniciativa no tiene ningún éxito. En esta escena, el Cíclope, antes de 
revelar su intención de devorar a Odiseo y a sus hombres, trata de averi-
guar dónde han dejado su nave, a fin de asegurarse de que sus víctimas no 
puedan escapar ilesas de su tierra. Sin embargo, el astuto Odiseo no cae 
en la trampa y engaña a Polifemo con un dato falso:

«[…] ἀλλά μοι εἴφ’ ὅπῃ ἔσχες ἰὼν εὐεργέα νῆα,
ἤ που ἐπ’ ἐσχατιῆς, ἦ καὶ σχεδόν, ὄφρα δαείω.»

 ὣς φάτο πειράζων, ἐμὲ δ’ οὐ λάθεν εἰδότα πολλά,
ἀλλά μιν ἄψορρον προσέφην δολίοισ’ ἐπέεσσι.

 «νέα μέν μοι κατέαξε Ποσειδάων ἐνοσίχθων […]».9

“[...] Dime para que lo sepa, ¿dónde dejaste al venir 
la bien construida nave, en un lugar apartado o cerca?”

4 Cf. Grottanelli, 1983, pp. 118-119; cf. Radin, 1972, p. xxiv.
5 Hynes y Doty, 1993, p. 28. 
6 Cook (2009) ha analizado la figura de Odiseo en su condición de trickster.
7 Ricketts (1966, pp. 343 y 346) observa que el trickster siempre  resulta vencedor. 
8 Grotanelli (1983, p. 120) destaca que el poder del trickster es su inteligencia.
9 Utilizamos la edición de Murray, 1919. Las traducciones de todos los textos griegos 

son propias.

Nova tellus 30-1.indb   22 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 23

Así dijo [el Cíclope] probándome, pero a mí, conocedor de muchas cosas, no 
[me pasó inadvertido,

sino que contesté de nuevo con palabras engañosas:
“Poseidón que sacude la tierra estrelló mi nave […]”.

Este pasaje contiene un germen del esquema tópico del burlador-burlado: 
el Cíclope intenta sojuzgar y burlar a Odiseo, subestimando su inteligen-
cia, pero este último se impone como burlador definitivo de su ingenuo 
antagonista. También el desenlace del episodio consagra la victoria del 
héroe y destaca su superioridad respecto de su enemigo: Polifemo termina 
por perder su único ojo, derrotado por la audacia y el ingenio de Odiseo, 
quien se ríe de la inocencia de su salvaje adversario (vv. 413-414). Polife-
mo, en su condición de burlador-burlado, se caracteriza por ser inferior al 
héroe en dos planos a la vez: en astucia y en calidad moral. Esta disimetría 
entre los dos personajes involucrados en el tópico constituye un rasgo 
convencional del motivo que se reitera en otros géneros de la literatura 
griega. 

Podemos observar que, si bien desde los estudios folclóricos se ha 
señalado que el trickster puede resultar también un burlador-burlado,10 
en el canto IX de la Odisea los roles aparecen diferenciados con claridad. 
Odiseo representa la figura de un trickster positivo, heroico, astuto, ven-
cedor y destructor de monstruos, mientras que el Cíclope constituye el 
polo opuesto del tonto vencido, la figura del νήπιος (“niño”, “ingenuo”, 
“tonto”), como lo llama Odiseo en el v. 442. Se desprende de este pasaje 
que cuando el νήπιος pretende burlar al héroe e incursionar en el terreno 
del astuto, no logra alcanzar el éxito y se convierte en un ingenuo bur-
lador, burlado por la inteligencia superior del héroe. Odiseo, en cambio, 
consigue siempre salir airoso gracias a sus estratagemas. Evidentemente, 
Odiseo encarna los valores positivos de la obra: la astucia vencedora y 
la civilización versus la estupidez y el salvajismo del Cíclope. En este 
sentido, coincidimos con Ricketts (1966) en destacar la condición del 
trickster como héroe de la cultura. Ricketts ha cuestionado a Radin por 
separar el ciclo del trickster del ciclo heroico,11 y ha observado que el 
trickster, además de sus rasgos bajos, su condición amoral y sus apetitos 
incontrolables, es también un héroe de la cultura y un transformador del 

10 Cf. n. 2.
11 Radin, 1972, pp. 167-168.

Nova tellus 30-1.indb   23 14/12/12   14:22



24	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

mundo.12 No se trata de un héroe ideal, sino de un héroe muy humano, 
que utiliza el engaño para vencer a personajes superiores.13 A nuestro 
modo de ver, la condición del trickster Odiseo como héroe de la cultura, 
destructor de monstruos, le aporta al personaje un sesgo positivo, que será 
heredado en la comedia por la figura del héroe cómico (i. e. Diceópolis, 
Morcillero, Trigeo, etc.). Estos héroes humanos, nunca ideales, resultan 
ser los burladores y vencedores definitivos de sus poderosos rivales (i. e. 
Lámaco, Paflagonio, Pólemos), partidarios de la guerra y de las prácticas 
políticas deshonestas. Por su parte, la figura del burlador-burlado adopta 
en la Odisea una imagen claramente devaluada, como representante del 
salvajismo anómico y la falta de capacidad y de astucia verdadera, visión 
negativa que se mantiene en otros géneros de la literatura griega, según 
intentaremos demostrar. 

También en la fábula es posible detectar de manera clara la presencia 
del tópico con sus características convencionales. El género fabulístico 
griego, que celebra los valores aristocráticos de la fuerza y de la astucia, 
suele ubicar como blanco cómico central, burlado y aleccionado, a aquel 
personaje que resulta ser inferior en inteligencia. Un buen ejemplo del uso 
del tópico del burlador-burlado aparece en la fábula “La comadreja y las 
gallinas”:

Αἴλουρος ἀκούσας ὅτι ἔν τινι ἐπαύλει ὄρνεις νοσοῦσι, σχηματίσας ἑαυτὸν 
εἰς ἰατρὸν καὶ τὰ τῆς ἐπιστήμης πρόσφορα ἀναλαβὼν ἐργαλεῖα, παραγένετο, 
καὶ στᾶς πρὸ τῆς ἐπαύλεως ἐπυνθάνετο αὐτῶν πῶς ἔχοιεν. Αἱ δὲ ὑποτυχοῦσαι· 
«Καλῶς, ἔφασαν, ἐὰν σὺ ἐντεῦθεν ἀπαλλαγῇς».14

Una comadreja, luego de haber oído que en una granja las gallinas estaban 
enfermas, disfrazándose de médico y tomando los instrumentos necesarios 
de esta ciencia, se presentó y, deteniéndose ante la granja, les preguntó cómo 
estaban. Y ellas respondieron: “Bien, si tú te marchas de aquí”. 

En esta fábula, la comadreja intenta engañar a las gallinas adoptando 
una falsa identidad, pero ellas descubren la farsa y se burlan a su vez de 

12 Ricketts, 1966, p. 334. Otros autores han destacado también el carácter ambiguo y 
paradojal del trickster, que conjuga rasgos bajos con su condición de héroe de la cultu-
ra. Entre ellos, podemos mencionar a Grottanelli, 1983; Carroll, 1984; Koepping, 1985; 
Uther, 2006.  

13 Ricketts, 1966, pp. 334-336.
14 Aesop., Fab., 14.

Nova tellus 30-1.indb   24 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 25

su oponente con su comentario final. La comadreja asume entonces el pa-
pel de burladora-burlada, superada por la perspicacia de sus antagonistas. 
Como en la escena de la Odisea, la comadreja subestima a sus posibles 
víctimas, pero ella misma termina siendo objeto de la burla. 

Otro ejemplo ilustrativo lo constituye “La zorra y el mono discuten por 
su prosapia” (Aesop., Fab., 39). El mono, al pasar por un cementerio, se 
jacta del linaje de sus antepasados. Sin embargo, la zorra advierte su enga-
ño y deja su fanfarronería al descubierto mediante un comentario burlón, 
que cierra cómicamente la fábula: 

«ἀλλὰ ψεύδου, ὅσα βούλει̇ οὐδεὶς γὰρ τούτων ἀναστὰς ἐλέγξει σε».

“Pues miente cuanto quieras, porque ninguno de ellos va a levantarse para 
desmentirte”.

En este caso, el engañador (el mono) resulta a su vez burlado por la zo-
rra, que desenmascara sus mentiras mediante una expresión ingeniosa.15 
En la fábula, al igual que en su antecedente homérico, el burlador-burlado 
recibe su escarnio a manos de su oponente, quien deja a la vista su infe-
rioridad en el plano de la inteligencia. La figura del burlador adquiere un 
carácter positivo en la fábula, teniendo en cuenta el valor que la ideología 
aristocrática atribuye a la astucia. La fábula, como bien han observado 
Rodríguez Adrados y García Gual, celebra los valores aristocráticos de 
la fuerza y de la astucia.16 En este sentido, podemos afirmar que la figura 
del burlador y vencedor en la fábula, así como en la épica, se destaca 
positivamente sobre la imagen del burlador-burlado, que deja finalmente 
al descubierto su falta de verdadera perspicacia. Sin embargo, es impor-
tante resaltar una diferencia notable con el modelo épico: en la épica, la 
dupla antagonista tiene un carácter mítico y legendario, mientras que los 
personajes de la fábula encarnan al “hombre común”,17 representados de 

15 La zorra, como afirma Rodríguez Adrados (1979, p. 172), “domina la fábula” y se 
caracteriza generalmente por ser “astuta, prudente y taimada”. Uther (2006, p. 145), por 
su parte, señala que en el folclore la figura del zorro representa tanto valores positivos 
como negativos. El autor observa, sin embargo, que las astucias del zorro suelen presen-
tarse bajo un enfoque que genera simpatía en el receptor. 

16 Cf. Rodríguez Adrados, 1979, p. 199; García Gual, 1977 y 1978, pp. 14-16. 
17 Stierle (1989) señala que los personajes de la fábula no aparecen individualizados 

porque representan a cualquier individuo, al hombre común; un mono y una zorra son 

Nova tellus 30-1.indb   25 14/12/12   14:22



26	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

acuerdo con las convenciones del género fabulístico a través de la figura 
de animales. En suma, el burlador-burlado ya no es un ser fantástico como 
el Cíclope, ni el trickster-burlador alcanza la estatura legendaria del héroe 
Odiseo. La fábula, entonces, desprende el tópico del espacio mitológico 
y lo lleva al ámbito mundano de la vida cotidiana, el mismo ámbito en el 
que suele desarrollarse la acción de la comedia antigua. 

Este esquema tradicional es retomado por otro género, el yambo, an-
tecesor de la comedia.18 Los poetas yámbicos han utilizado la fábula 
como recurso argumentativo-polémico para embestir contra su enemigo 
personal.19 A partir del empleo de la fábula, el yambo incorpora y re-
significa el tópico del burlador-burlado. El epodo VII de Arquílo (cf. 
Rodríguez Adrados, 1981, pp. 213-220) cohace referencia a la historia 
de la zorra y el mono que discutían por la prosapia de este último, cuyo 
argumento conocemos a través de la citada fábula de Esopo (Fab., 39):20

ἐρέω τιν’ ὑμῖν αἶνον, ὦ Kηρυκίδη,
ἀχνυμένη σκυτάλη. 
πίθηκος ᾔει θηρίων ἀποκριθείς 
μοῦνος ἀν’ ἐσχατιήν·

cualquier hombre. Sus breves historias tienen la función de representar una máxima de 
manera popular y accesible para todos. Por su parte, Rodríguez Adrados (1979, p. 172) 
destaca que la fábula va dirigida al hombre corriente de las clases inferiores. En este 
sentido, podemos sostener que la dupla tópica del héroe-burlador y de su antagonista, 
el burlador-burlado, deja el mundo legendario para descender al ámbito mundano del 
hombre común.  

18 Ya en la Antigüedad clásica, Aristóteles establece la vinculación entre poesía yám-
bica y comedia (Po., 1448b, 27; 1449a, 3; 1449b, 8). Sobre la relación entre estos gé-
neros, véanse West, 1974, p. 37; Nagy, 1979, pp. 249-252; Rosen, 1988; Degani, 1991; 
Casadio, 1994; Zanetto, 2001; Cottone, 2005, pp. 143-170. Rosen, por ejemplo, argu-
menta que, desde Cratino, los poetas cómicos eran conscientes de la herencia yámbica 
y construían sus ataques de acuerdo con las convenciones genéricas heredadas. Degani 
concuerda con Rosen en que los poetas de la comedia antigua no ignoraban la proce-
dencia yámbica de muchos de sus recursos. Por su parte, Rotstein alega que Aristóteles 
no establece una vinculación genealógica entre los dos géneros, sino una afinidad con-
ceptual.

19 Sobre la vinculación entre yambo y fábula, véanse Rodríguez Adrados, 1979, pp. 
253-299; Lasserre, 1984; Carey, 1986, 2009; Rosen, 1988, pp. 31-33; van Dijk, 1997; 
Irwin, 1998; Zaneto 2001. 

20 Es preciso observar que la tradición atribuye a Esopo fábulas anteriores y posterio-
res a él que ya están presentes en Arquíloco. Al respecto, véase Chambry, 1927, p. xxix.

Nova tellus 30-1.indb   26 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 27

τῷ δ’ ἆρ’ ἀλώπηξ κερδαλέη συνήντετο
πυκνὸν ἔχουσα νόον. (77)
ἄτμενον οἶτον (78)
Kαρπάθιος 
τὸν μάρτυρα. (79)

Os voy a contar una fábula, oh Querícidas, 
triste escítala.
Un mono, separándose de los animales, se dirigió 
a un lugar apartado. 
Le salió al encuentro la astuta zorra
que tenía sagaz intención. 
 …un destino de esclavo… 
Un carpatio [se buscó] 
un testigo. 

Según la reconstrucción de Rodríguez Adrados (1981), el mono pasa por 
un cementerio y llora ante la zorra por los antepasados de su familia, escla-
vos y libertos (fr. 77, 78), hecho que probaría la riqueza y antigüedad de su 
linaje. Pero la zorra deja su engaño al descubierto y se burla de él, aludiendo 
al refrán Kαρπάθιος δὲ λαγών (“liebre de Cárpatos”, fr. 79), el cual hace 
referencia a la historia de los habitantes de la isla de Cárpatos, quienes tra-
jeron liebres del continente porque carecían de ellas en la isla, pero éstas de-
voraron sus cosechas. La burla de la zorra implicaría, entonces, que el mono 
se procuró mediante una mentira una prosapia ilustre que no tenía, pero que 
no le sirvió de nada porque ella no le creyó en absoluto. En este epodo, la 
zorra astuta se identificaría con la propia figura del “yo lírico”, mientras que 
el mono burlado representa al adversario del poeta.

	 Otro claro ejemplo del tópico se puede detectar en el epodo IV (Ro-
dríguez Adrados 1981, pp. 206-212), que incorpora la fábula del león vie-
jo y la zorra:21 

φθερσὶ μοχθίζοντα (54)
φλύος (55) 
οἵην Λυκάμβεω παῖδα τὴν ὑπερτέρην (56)
φωνὴν ἐφηδύνουσα λεπτόν (57)
πάντ’ ἄνδρ’ ἀπεσκόλυπτεν (58)
λείως γὰρ οὐδὲν ἐφρόνεον (59)

21 Cf. Aesop., Fab., 196.

Nova tellus 30-1.indb   27 14/12/12   14:22



28	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

…atormentado por los piojos…
…charla…
…como la hija mayor de Licambes…
…con una voz dulce y aguda…
…desollaba a cualquier hombre.
…pues no tenían absolutamente ninguna sensatez.

De acuerdo con la interpretación de Rodríguez Adrados, el león viejo, in-
capaz de procurarse alimento, invita a los animales a su cueva para charlar 
(fr. 55); pero cuando los incautos animales entran a la cueva, el león los 
devora. Al acercarse la zorra, el león le pregunta por qué no entra; ella le 
contesta que no lo hace porque puede ver las huellas de los animales que 
entraron, pero no de los que salieron. En el epodo el león es Neóbula, la 
hija de Licambes, el enemigo principal de Arquíloco, que habría faltado 
al juramento de entregarle a su hija por esposa.22 Neóbula, ya envejecida, 
se ha prostituido (fr. 58) e intenta atraer a Arquíloco (fr. 56, 57); pero el 
avisado poeta, al igual que la zorra astuta, no cae en su trampa como los 
demás animales (fr. 59). En este caso, la burladora de animales, Neóbula, 
resulta a su vez burlada por su antagonista, el poeta, que desbarata las inten-
ciones de su oponente. En definitiva, el poeta se identifica con el animal 
positivo de la fábula, el trickster burlador y vencedor definitivo, y asocia 
a su enemigo con el animal negativo, el burlador-burlado, en este caso su 
enemigo personal y su hija Neóbula, que han violado los juramentos, pero 
que terminan ajusticiados por la poesía vengadora de Arquíloco.23

En conclusión, en los tres géneros citados (épica, fábula y yambo) en-
contramos un registro del tópico, que repite ciertos rasgos convencionales: 
el burlador-burlado intenta engañar y sobrepasar al héroe, pero termina ven-
cido por su oponente, superior al primero en inteligencia y en calidad moral. 
En los tres casos, además, el motivo se emplea para devaluar a los ojos del 
receptor la figura negativa del antagonista y, conjuntamente, los valores que 
representa: el Cíclope simboliza el salvajismo y la anomia; el personaje 
aleccionado de la fábula encarna la bajeza moral y la falta de inteligencia; 

22 El enemigo principal (ἐχθρός) contra el que Arquíloco dirige sus poemas es Licam-
bes; su público está conformado por un grupo receptivo de amigos (φίλοι). Cf. Nagy, 
1979, pp. 243-245.

23 El poeta Arquíloco después de su muerte recibió en Paros culto como héroe (Rodrí-
guez Adrados, 1981, p. 20). Esto demuestra que su figura, a pesar de sus rasgos controver-
siales (i. e. arrojar el escudo), pasa a la tradición con un sesgo heroico positivo.

Nova tellus 30-1.indb   28 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 29

el enemigo del “yo lírico” representa el engaño y la violación de los jura-
mentos. La actitud de estas figuras es presentada siempre bajo una óptica 
negativa, mientras que el personaje vencedor (i. e. Odiseo, el animal as-
tuto, el poeta) actúa como un héroe justiciero que viene a desenmascarar, 
escarnecer y derrotar a su antagonista. 

El tópico del burlador-burlado en la comedia Caballeros 

La comedia Caballeros pone en escena el enfrentamiento entre el héroe 
cómico, el Morcillero, y su antagonista, Paflagonio, quien representa al 
líder político Cleón, blanco principal de la obra. Estos dos personajes cen-
trales rivalizan por ganar el favor del pueblo y convertirse en su líder. Al 
comienzo de la pieza tanto el héroe como su oponente presentan rasgos 
negativos y ambos encarnan la figura del político nuevo, que se caracte-
rizaba por provenir de familias no aristocráticas, a diferencia de los líderes 
tradicionales al estilo de Pericles.24 Paflagonio-Cleón se retrata como un 
demagogo venal y corrupto, que engaña al pueblo ateniense, personifica-
do a través de la figura de Demos.25 En este sentido, Paflagonio opera 
como un burlador de Demos, a quien domina mediante la adulación y 
la concesión de aparentes beneficios. La relación entre Demos y su líder 
Paflagonio-Cleón se explicita por primera vez en el prólogo de la comedia 
por boca del esclavo Demóstenes (vv. 40-64).26

ΟΙ. Α [̓Δημοσθένης]
40	 Λέγοιμ’ ἂν ἤδη. Νῷν γάρ ἐστι δεσπότης

ἄγροικος ὀργήν, κυαμοτρώξ, ἀκράχολος,
Δῆμος Πυκνίτης, δύσκολον γερόντιον
ὑπόκωφον. Οὗτος τῇ προτέρᾳ νουμηνίᾳ
ἐπρίατο δοῦλον, βυρσοδέψην Παφλαγόνα

24 Sobre los políticos nuevos, cf. Connor, 1992. 
25 Traducimos el nombre del personaje como “Demos” en lugar de “Demo” para man-

tener el juego de palabras con el sustantivo común dêmos (“pueblo”).
26 Según los manuscritos medievales, los dos esclavos que inauguran la comedia re-

presentan a Nicias y Demóstenes. Sommerstein (1981, pp. 144-145) acepta la identidad 
de los dos esclavos. Por su parte, Dover (1959) afirma que la identidad del esclavo De-
móstenes está confirmada por la referencia al suceso de Pilos (vv. 54-57), campaña en 
la cual éste participó junto con Cleón. Por el contrario, Henderson ([1998] 2006, p. 222) 
manifiesta que los dos esclavos son personajes genéricos. Cf. Henderson, 2003.

Nova tellus 30-1.indb   29 14/12/12   14:22



30	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

45	 πανουργότατον καὶ διαβολώτατόν τινα. 
Οὗτος καταγνοὺς τοῦ γέροντος τοὺς τρόπους, 
ὁ βυρσοπαφλαγών, ὑποπεσὼν τὸν δεσπότην
ᾔκαλλ’, ἐθώπευ’, ἐκολάκευ’, ἐξηπάτα
κοσκυλματίοις ἄκροισι, τοιαυτὶ λέγων·

50	 «Ὦ Δῆμε, λοῦσαι πρῶτον ἐκδικάσας μίαν, 
ἐνθοῦ, ῥόφησον, ἔντραγ’, ἔχε τριώβολον. 
Βούλει παραθῶ σοι δόρπον;» Εἶτ’ ἀναρπάσας
ὅ τι ἄν τις ἡμῶν σκευάσῃ, τῷ δεσπότῃ
Παφλαγὼν κεχάρισται τοῦτο. Καὶ πρώην γ’ ἐμοῦ

55	 μᾶζαν μεμαχότος ἐν Πύλῳ Λακωνικήν, 
πανουργότατά πως παραδραμὼν ὑφαρπάσας
αὐτὸς παρέθηκε τὴν ὑπ’ ἐμοῦ μεμαγμένην.
Ἡμᾶς δ’ ἀπελαύνει κοὐκ ἐᾷ τὸν δεσπότην
ἄλλον θεραπεύειν, ἀλλὰ βυρσίνην ἔχων

60	 δειπνοῦντος ἑστὼς ἀποσοβεῖ τοὺς ῥήτορας. 
Ἄιδει δὲ χρησμούς· ὁ δὲ γέρων σιβυλλιᾷ.
Ὁ δ’ αὐτὸν ὡς ὁρᾷ μεμακκοακότα,
τέχνην πεπόηται. τοὺς γὰρ ἔνδον ἄντικρυς
ψευδῆ διαβάλλει· κᾆτα μαστιγούμεθα […].27

Esclavo A [Demóstenes]: 
Ahora voy a hablar. Tenemos un señor
con ánimo de campesino, dado a comer habas, propenso a la cólera,
Demos de Pnyx, un viejito malhumorado,
un poco sordo. La luna nueva pasada
compró un esclavo, al curtidor de cueros Paflagonio,
alguien malvado al extremo y el más calumniador.
Este, al advertir el modo de ser del viejo,
el curtidor-de-pieles-Paflagonio, luego de echarse a los pies del señor,
lo halagaba, lo adulaba, lo lisonjeaba, lo engañaba
con la punta de los recortes del cuero diciendo estas cosas:
“Demos, date primero un baño, después de haber juzgado un solo pleito”,
“Pon en tu boca, engulle, come el postre, ten el trióbolo”,
“¿Quieres que te sirva un refrigerio?” Luego, arrebatando 
lo que cualquiera de nosotros preparó, 
Paflagonio se lo ofrece al señor como regalo. Y el otro día, 

27 Utilizamos la edición de Sommerstein, 1981.

Nova tellus 30-1.indb   30 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 31

cuando yo había amasado una torta lacónica en Pilos,
con la mayor maldad, apresurándose, me la robó 
y le sirvió él mismo la torta que yo había amasado.
A nosotros nos aparta y no permite que ningún otro
se ocupe del señor, sino que con un matamoscas de cuero,
mientras éste cena, de pie, espanta a los oradores.
Y canta los oráculos; y el viejo cae en el delirio de la Sibila.
Y cuando lo ve estupidizado, 
hace uso de su arte. Pues abiertamente contra los de la casa
lanza mentiras. Y después nosotros somos azotados […].
		

Esta primera descripción del personaje Paflagonio por parte de De-
móstenes destaca la práctica permanente del engaño que el líder utiliza 
para dominar a Demos. La falsa adulación del pueblo (v. 48), la usurpa-
ción de méritos ajenos (i. e. el éxito de la campaña de Pilos, vv. 52-57)28 
y la calumnia de otros oradores (v. 64) se presentan como los métodos de 
los que se vale Cleón para ocupar un lugar de privilegio en la asamblea 
ciudadana. También la concesión de aparentes beneficios al dêmos, como 
el aumento del salario de los jueces (v. 51),29 es parte de la estrategia 
engañosa y manipuladora del líder para conservar su poder. Paflagonio 
representa, en suma, la figura del burlador y engañador de Demos, que 
será finalmente descubierto por un burlador más astuto que él, su rival, 
el Morcillero.

28 Caballeros denuncia que el éxito de la campaña de Pilos era atribuible al general De-
móstenes. Véase Th., IV, 1-41. El episodio de Pilos, de acuerdo con el relato de Tucídides, se 
resume en los siguientes hechos: Demóstenes realiza un bloqueo a la isla de Pilos. Los pelopo-
nesios intentan firmar una tregua para que liberen a los prisioneros espartanos de la isla, pero 
Cleón promueve su rechazo. El bloqueo se prolonga de manera indefinida sin que se encuentre 
una solución definitiva al conflicto; cuando se acerca el invierno, los atenienses temen no po-
der aprovisionar a sus tropas y perder el control de Pilos. En ese momento, se escuchan en la 
asamblea murmuraciones contra Cleón por haber propulsado el rechazo de la tregua. Cleón, 
por su parte, critica a los generales responsables, en particular a Nicias, y se jacta de que si él 
mismo tuviera el mando podría vencer a los espartanos que habitaban en la isla y obtener el 
domino completo de Pilos. Los asistentes a la asamblea le toman la palabra y el demagogo no 
tiene otra alternativa que hacerse cargo de las operaciones. Finalmente, Cleón marcha a Pilos 
y, junto con el general Demóstenes, responsable del plan táctico, logra dominar a los esparta-
nos que habían sobrevivido en la isla. Desde ese momento, Cleón conquista enorme fama en 
Atenas y recibe el derecho de ser alimentado en el Pritaneo a expensas del Estado.

29 El salario que recibían los jueces por su actividad había sido aumentado a tres óbo-
los por iniciativa de Cleón. Cf. Sommerstein, 1981, p. 147. 

Nova tellus 30-1.indb   31 14/12/12   14:22



32	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

La caracterización de Paflagonio como farsante y burlador de Demos 
se retoma en la obra de manera constante: por ejemplo, en los versos 
801-809 la práctica del engaño y la concesión de falsos beneficios para 
el pueblo es denunciada abiertamente por el Morcillero, que encarna su 
papel convencional de justiciero: 

ΑΛΛΑΝΤΟΠΩΛΗΣ ˙	
Οὐχ ἵνα γ’ ἄρξῃ μὰ Δί’ Ἀρκαδίας προνοούμενος, ἀλλ’ ἵνα μᾶλλον
σὺ μὲν ἁρπάζῃς καὶ δωροδοκῇς παρὰ τῶν πόλεων, ὁ δὲ δῆμος
ὑπὸ τοῦ πολέμου καὶ τῆς ὁμίχλης ἃ πανουργεῖς μὴ καθορᾷ σου,
ἀλλ’ ὑπ’ ἀνάγκης ἅμα καὶ χρείας καὶ μισθοῦ πρός σε κεχήνῃ.

805	 εἰ δέ ποτ’ εἰς ἀγρὸν οὗτος ἀπελθὼν εἰρηναῖος διατρίψῃ
καὶ χῖδρα φαγὼν ἀναθαρρήσῃ καὶ στεμφύλῳ εἰς λόγον ἔλθῃ,
γνώσεται οἵων ἀγαθῶν αὐτὸν τῇ μισθοφορᾷ παρεκόπτου·
εἶθ’ ἥξει σοι δριμὺς ἄγροικος, κατὰ σοῦ τὴν ψῆφον ἰχνεύων.
Ἃ σὺ γιγνώσκων τόνδ’ ἐξαπατᾷς καὶ ὀνειροπολεῖς περὶ αὐτοῦ.

	
MORCILLERO: 
¡Por Zeus! No te preocupas de que [Demos] tenga el poder en la Arcadia, 
		  [sino más bien
de robar y recibir sobornos de las ciudades, y de que el dêmos 
a causa de la guerra y la nube de polvo no vea los males que haces,
sino que se quede boquiabierto ante ti por obligación, por la necesidad 
			   [y por el salario.
Pero si alguna vez, habiendo vuelto al campo, vive en paz 
y recobra el ánimo comiendo cebada verde y entra en tratos con el olivo 
		  [prensado, 
reconocerá qué bienes le quitabas por medio de engaños con el salario.
Entonces vendrá contra ti, como fiero campesino, buscando el voto para 
		  [condenarte.
Como sabes estas cosas, lo engañas y lo haces soñar.

En este pasaje, el Morcillero denuncia de manera explícita los engaños 
(v. 809) de Paflagonio: el líder pugna por la continuidad de la guerra del 
Peloponeso para que el pueblo campesino, alejado de sus tierras, se vea 
obligado a vivir en la ciudad y dependa del salario público que cobraba 
por su actividad de juez.30 Paflagonio conforma al pueblo con la falsa pre-

30 Cf. n. 29.  

Nova tellus 30-1.indb   32 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 33

rrogativa de aumentar sus salarios, tema recurrente en la obra (cf. v. 51), 
al tiempo que roba y saca partido económico de la guerra. El Morcillero, 
por su parte, asume el lugar de burlador y vencedor final de Paflagonio al 
desenmascarar los engaños del primero. Si en el parlamento del esclavo 
Demóstenes, antes citado, los métodos de Cleón se denuncian para el pú-
blico espectador en ausencia de Demos, en este caso el propio personaje 
de Demos, alter ego en escena del público demótico, constituye el desti-
natario del discurso. 

Las revelaciones del Morcillero ante Demos alcanzan su punto culmi-
nante en las escenas finales cuando éste propone que Demos revise la cesta 
de ambos rivales para determinar cuál de los dos resulta un mejor líder para 
el pueblo (vv. 1211-13). Demos comprueba que la canasta del Morcillero 
está vacía, pero que Paflagonio se ha guardado algunas cosas (vv. 1214-20). 
Esta prueba (τεκμήριον) decide la victoria definitiva del Morcillero, que 
toma la corona en lugar de Paflagonio (vv. 1227-8). La escena de la canasta 
retoma la imagen recurrente de Paflagonio como un ladrón de los fondos 
públicos, como un líder preocupado por cuidar sus propios intereses más 
que los del pueblo,31 y remite una vez más al tópico del burlador de De-
mos, burlado a su vez por la acción iluminadora del héroe.

Si al principio la imagen de los dos personajes rivales es igualmente 
negativa en ambos casos, el desenlace de la obra rescata la figura del 
Morcillero, que se transforma mágicamente en un buen líder y guía a De-
mos hacia su conversión definitiva y hacia el repudio de las políticas que 
ha avalado en el pasado a instancia de Paflagonio-Cleón (vv. 1316 ss.). 
Por cierto, el liderazgo del Morcillero promueve la adopción por parte 
de Demos de una serie de medidas políticas opuestas a la orientación de 
Cleón. El nuevo programa político de Demos apunta a asegurar el legíti-
mo salario de los remeros (vv. 1366-7); prohíbe que los hoplitas, una vez 
enrolados, puedan cambiar de inscripción (vv. 1369-1371); por último,  
propone evitar la influencia de los jóvenes políticos adiestrados en el arte 
de la retórica (vv. 1373-1380). A partir de este cambio, podemos afirmar 
que, a pesar de la imagen negativa del Morcillero desde el comienzo de la 
pieza, el desenlace presenta una imagen renovada del personaje que des-
taca positivamente su liderazgo. Por su parte, Paflagonio termina derrota-

31 Reckford (1987, p. 117) señala que la escena manifiesta la diferencia entre el Mor-
cillero y Paflagonio; este último se encuentra más interesado en comer que en alimentar 
a Demos. Al respecto, véase también Wilkins, 2000, pp. 179-189.  

Nova tellus 30-1.indb   33 14/12/12   14:22



34	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

do y se convierte en un engañador vencido por la sagacidad y la condición 
moral superior del héroe.  

Al igual que en los géneros antecesores, el tópico del burlador-burlado 
opera como un recurso que sirve para descalificar la figura del anta-
gonista tanto desde el punto de vista moral como intelectual. La carga 
negativa del tópico heredado recae sobre Paflagonio-Cleón y ayuda a 
devaluar la imagen pública del líder con el aval de la tradición literaria. 
De este modo, los sentidos negativos asociados al tópico del burlador-
burlado se imprimen sobre este nuevo blanco de ataque generando un 
efecto argumentativo degradante. Mediante la utilización del tópico, 
el héroe cómico queda asociado a las figuras positivas de la épica, la 
fábula y el yambo (i. e. Odiseo, el animal astuto, el poeta yámbico),32 
mientras que Paflagonio aparece vinculado con la imagen negativa del 
burlador-burlado tradicional.     

La crítica ha planteado la aparente identidad entre los dos rivales de la 
obra. Beltrametti (2000), por ejemplo, ha sostenido que en el par cómico 
del Morcillero y Paflagonio no hay verdadera antinomia, sino un juego de 
espejos.33 Creemos que esta afirmación es parcialmente cierta, pero que 
no da cuenta de la verdadera complejidad del personaje. El Morcillero 
ocupa un lugar superior en tanto resulta ser finalmente el burlador definiti-
vo de Paflagonio al dejar a la vista sus engaños. Su condición de burlador 
del burlador lo presenta bajo una mirada positiva de justiciero, que no es 
equivalente a la imagen irredimible de Paflagonio.34 

32 La crítica ha señalado que la figura de los héroes aristofánicos se construye con base 
en la presencia de un héroe astuto al estilo de Odiseo (cf. Whitman, 1964, p. 28; De Lam-
berterie, 1998, p. 33). Sin embargo, es preciso añadir que el héroe astuto, en el caso de 
Caballeros, se opone a la figura de otro personaje engañador, pero que termina superado 
por el héroe cómico.

33 Beltrametti, 2000, p. 219.
34 La crítica ha ensayado diferentes respuestas frente a la aparente inconsistencia y 

duplicidad negativa / positiva del Morcillero: algunos autores como Whitman (1964) 
han intentado resolver la complejidad del personaje a partir de la categoría de héroe 
cómico, quien reuniría a la vez rasgos animales, humanos y divinos; otros estudiosos, 
como Bennet y Blake Tyrrell (1990) y Bowie (1993) explican el carácter del personaje 
del Morcillero a partir de la ideología del fármaco: el Morcillero, sostienen, es un político 
amoral, diferente a Paflagonio en grado, pero no en sustancia. La inversión que sufre el 
Morcillero al final de la obra es igual a la que experimenta el fármaco: el individuo más 
repugnante puede curar a la ciudad de su enfermedad. Landfester (1967), por ejemplo, 
asume la hipótesis de que el Morcillero esconde en realidad una personalidad cuasidivina. 

Nova tellus 30-1.indb   34 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 35

Además de la clara transformación final del Morcillero, hay una serie 
de factores que permiten destacar positivamente su figura en compara-
ción con la de Paflagonio. En la obra hay tres escenas agonales que signi-
fican un incremento gradual del poder del Morcillero y el debilitamiento 
de Paflagonio.35 La primera (vv. 235-497) se desarrolla entre los perso-
najes que se oponen a Paflagonio-Cleón desde el comienzo de la pieza 
(Demóstenes, los caballeros y el Morcillero); la segunda se ubica en el 
Consejo (vv. 624-682), y la tercera, frente a Demos (vv. 691-1408). Las 
victorias sucesivas del Morcillero en los tres episodios agonales men-
cionados van legitimando progresivamente su imagen negativa del co-
mienzo ante el público. En el tópico tradicional del trickster-burlador y 
del burlador-burlado, según observamos, también el primero sale siempre 
airoso. Esta misma condición victoriosa, reiterada y potenciada en la se-
rie de agônes, ubica al Morcillero en un lugar destacado respecto al de su 
oponente, que se corona con su victoria final y definitiva. El Morcillero 
resulta ser el destructor heroico de monstruos, que derrota a su horri-
ble rival Paflagonio, cuyo aspecto físico suele describirse como el de un 
hombre espantoso.36 Vale aclarar que la figura del héroe cómico aristofá-
nico representa una forma particular de heroísmo propia del género. En la 

Brock (1986) por su parte, justifica la doble cara del personaje a partir de la duplicidad 
entre una visión cínica y una idealista de la política ateniense: el autor observa que en las 
escenas de apertura se subraya la maldad y el bajo estatus del Morcillero y se deja enten-
der que usará las mismas técnicas que Paflagonio. Desde una concepción cínica de la de-
mocracia ateniense, la salvación que promete la figura del Morcillero se limita a rescatar 
a los dos esclavos del poder de Paflagonio y sustituirlo por un demagogo aún peor, pero 
amigo. Sólo el final de la obra presenta una reforma idealista del Morcillero y de Demos, 
que representa una transformación completa de la política ateniense. Recientemente, Ol-
son (2010) manifiesta que el Morcillero es peor que Paflagonio y que la situación de la 
democracia no tiene una salida positiva ni puede ser corregida. A nuestro modo de ver, 
el Morcillero y Paflagonio no son personajes equivalentes, sino que el primero se redime 
por burlar y desenmascarar al segundo.

35 Whitman (1964, pp. 88-89) señala que toda la obra constituye un gran agón dividido 
en tres eventos principales. Brock (1986, pp. 25), entre otros autores, reafirma que la obra 
constituye una serie de agônes que representan las caídas sucesivas de Paflagonio

36 En el pasaje 231-233, el esclavo Demóstenes señala que ningún fabricante de más-
caras se ha atrevido a retratar al verdadera Cleón. A partir de este pasaje, Dover [1967] 
(1975) sostiene que la máscara del líder debería haber sido especialmente espantosa, 
acorde con la habitual representación monstruosa del demagogo (cf. Av., vv. 1031-1035; 
Pax, vv. 753-758).

Nova tellus 30-1.indb   35 14/12/12   14:22



36	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

comedia temprana, suele adoptar los rasgos de un trickster muy humano, 
jamás idealizado ni carente de defectos, un Odiseo burlador37 que derrota 
a personajes superiores, y que suele ser el portavoz de la ideología sus-
tentada en la pieza. Por ejemplo, Diceópolis y Trigeo, que se enfrentan 
respectivamente a los poderosos Lámaco y Pólemos, abogan en defensa 
de la Paz. Asimismo, en Caballeros, como observamos, el Morcillero al 
final de la obra guía a Demos hacia una política contraria a la cleoniana 
y derrota a su difícil contrincante. En el motivo folclórico del trickster, 
también esta figura conjuga rasgos bajos con su condición de héroe trans-
formador y benéfico.  

Otro factor que destaca al Morcillero respecto de su antagonista es el 
hecho de recibir elogios, raro privilegio en la comedia aristofánica. El 
coro atribuye al personaje el título de salvador (σωτήρ, v. 458), al igual 
que otros héroes cómicos como Trigeo y Lisístrata. En definitiva, la figura 
elogiada, burladora y victoriosa del Morcillero alcanza en la obra final-
mente un status claramente superior al de su antagonista Paflagonio, a 
pesar de la aparente identidad del comienzo. 

La comedia Caballeros utiliza el motivo tradicional con fines argu-
mentativos, pero introduce variantes respecto de sus modelos antecesores, 
que son acordes con las intenciones comunicativas de la pieza. En primer 
lugar, en la tradición la figura del burlador y la del burlador-burlado se 
presentan bajo la forma del binomio. También en Caballeros se mantiene 
la presencia de la dupla tópica del burlador y vencedor definitivo ver-
sus el burlador-burlado; sin embargo, se suma un tercer componente, el 
personaje de Demos, víctima del malvado Paflagonio. Mientras que el 
Morcillero jamás se deja burlar por su antagonista, Demos sufre los enga-
ños de Paflagonio y sólo abandona su ingenuidad bajo la buena guía del 
héroe. La presencia del tercer componente no hace más que destacar la 
figura heroica del Morcillero que no sólo es un personaje astuto, incapaz 
de dejarse engañar por su oponente, sino que además logra hacer salir de 
la necedad a la ciudadanía ateniense. El Morcillero, en definitiva, es un 
héroe salvador, no de sí mismo, como ocurre en el ejemplo de la Odisea 

37 Mientras que la comedia rescata positivamente la figura del Odiseo homérico a través 
del personaje del héroe, en la tragedia del siglo v aparece, en cambio, una visión deva-
luada de Odiseo (cf. Filoctectes de Sófocles). A nuestro modo de ver, la comedia y la 
tragedia recrean la figura de Odiseo de manera diferente y con una distinta valoración en 
cada caso.    

Nova tellus 30-1.indb   36 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 37

o de la fábula, sino de un tercero más vulnerable, el influenciable Demos, 
incapaz de advertir por sí mismo los engaños de los demagogos.       

También podemos subrayar algunas otras diferencias con el esque-
ma tradicional. En Caballeros, el burlador-burlado ya no es un perso-
naje fantástico que pertenece a un mundo mítico como el Cíclope, ni un 
animal que representa al hombre común de manera genérica como en la 
fábula.38 Por el contrario, el burlador-burlado de Caballeros es un líder 
de existencia real en el mundo de la política ateniense; por lo tanto, los 
efectos degradantes del tópico pueden devaluar su imagen pública de ma-
nera concreta y efectiva. En el yambo también el poeta utiliza el tópico 
del burlador-burlado para mofarse de sus enemigos personales, de exis-
tencia pretendidamente extratextual. Sin embargo, los blancos de ataque 
del yambo no tienen la relevancia pública ni política de una figura como 
Cleón, el demagogo más influyente de la época. En este sentido, el tópico 
adquiere en Caballeros una fuerza argumentativa degradante muy supe-
rior a sus modelos antecesores.    

Conclusiones

El tópico del burlador-burlado, detectado en la épica, en la fábula, en el 
yambo y en la comedia, se caracteriza por presentar de manera negativa la 
figura de un personaje que practica el engaño, pero que termina vencido 
por un personaje positivo, un vengador justiciero, que lo descubre y que 
lo supera en el plano de la astucia y de la calidad moral. La comedia Ca-
balleros adopta el tópico heredado y lo utiliza en forma estratégica para 
degradar la imagen pública del líder contemporáneo más destacado de la 
época, el demagogo Cleón. El líder se presenta como el burlador de Demos, 
burlado a su vez por su rival heroico. Al emplear este tópico, los valores 
negativos del motivo recaen sobre la figura del líder y lo devalúan con el 
fuerte aval de la tradición literaria. 

En los cuatro géneros analizados, el tópico se utiliza sin excepción para 
atacar al antagonista del héroe y, al mismo tiempo, a las ideas negati-
vas que éste encarna: el salvajismo y la anomia del ingenuo Cíclope, la 
inferioridad moral e intelectual del animal aleccionado de la fábula, la 
violación de los juramentos perpetrada por el enemigo personal del poeta 
yámbico, la política deshonesta y nociva sustentada por Cleón. La apli-

38 Cf. n. 17.

Nova tellus 30-1.indb   37 14/12/12   14:22



38	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

cación del tópico sobre Paflagonio transfiere a su figura todas esas ideas 
negativas tradicionales: la falta de civilización, la anomia, la bajeza moral 
y la inferioridad intelectual. A esos valores cuestionados se suman además 
nuevos sesgos negativos acordes con el género de la comedia antigua: la 
corrupción, la demagogia, la tendencia a la difamación del líder político 
dominante del momento, conductas altamente nocivas para el conjunto, 
en tanto dañan al común de los ciudadanos de la pólis. Por otra parte, el 
burlador-burlado de la comedia, a diferencia de los modelos anteceso-
res, posee una referencia concreta, individualizada y de alta relevancia 
política que no está presente en los modelos anteriores. En este sentido, 
la comedia aristofánica incrementa el potencial argumentativo-polémico 
del motivo, que puede afectar en este caso de manera efectiva la imagen 
pública de un individuo histórico poderoso e influyente en la Atenas de 
la época.

La aplicación del motivo tradicional en Caballeros contribuye a pre-
sentar bajo una óptica negativa los mayores éxitos políticos del Cleón 
histórico. Según hemos señalado, Cleón gozaba por el momento de la 
representación de la pieza de la máxima popularidad ante el dêmos, gra-
cias a su reciente éxito militar en la campaña de Pilos;39 asimismo, su 
condición de líder político nuevo, carente de linaje aristocrático, y sus 
medidas tendientes a beneficiar al pueblo, como el aumento del salario 
de los jueces, le habían otorgado gran prestigio entre los sectores popu-
lares. Bajo la luz negativa del tópico, las medidas políticas y las acciones 
militares más celebradas de Cleón se convierten en burdas estrategias 
engañosas, fáciles de desenmascarar; es decir, el tipo de situaciones que 
caracterizan al burlador-burlado. Por ejemplo, el aumento del salario de 
los jueces se presenta como una obvia maniobra para comprar voluntades 
y preservar el poder del líder; el episodio de Pilos, glorioso para Cleón, 
se transforma en una falaz victoria que encubre el verdadero mérito de 
Demóstenes; de igual modo, la prolongación de la guerra del Pelopone-
so, propiciada por el líder, reviste el vil propósito de mantener al pueblo 
en condiciones paupérrimas, sometido al liderazgo de Cleón. En suma, 
la política cleoniana se presenta como un mero engaño, es deshonesta y 
no hace otra cosa que favorecer al propio líder y mantenerlo en su lugar 
de privilegio, pero resulta fácilmente desarticulable bajo la mirada sagaz 
del Morcillero. 

39 Sobre el episodio de Pilos, véase nota 28. 

Nova tellus 30-1.indb   38 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 39

En virtud de la popularidad del líder político, ubicar a Cleón como el eje de 
la sátira en Caballeros entrañaría el riesgo para el comediógrafo de perder la 
complicidad y la adhesión del público. En este sentido, el uso del tópico tra-
dicional, que porta en sí mismo una carga negativa consensuada, habrá propi-
ciado la generación de una complicidad necesaria entre el comediógrafo y su 
público. El tópico favorece la estrategia persuasiva de la pieza en tanto que 
imprime sobre la figura de Cleón una serie de sentidos negativos consensua-
dos y presenta sus medidas más populares como burdos engaños al pueblo.

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes

Aristophanes, Comedies. Acharnians, vol. 1, edited and translated by J. Henderson, 
Cambridge / Massachusetts, Harvard University Press, 2006 [1998].

, 	 Comedies. Knights, vol. 2, edited by A. H. Sommerstein, Warminster, Aris & 
Phillips, 1981.

Aristotelis, De Arte Poetica liber, recognovit brevique adnotatione critica instruxit I. 
Bywater, Oxford, Oxford University Press, 1938 [1897] (Scriptorum Classicorum 
Bibliotheca Oxoniensis). 

Ésope, Fables, texte établi et traduit par E. Chambry,  Paris, Les Belles Lettres, 1927, 
(Collection des Universités de France). 

Esopo. Fábulas. Babrio, Fábulas, traducción y notas de P. Bádenas de la Peña y J. 
López Facal, Madrid, Gredos, 1978.

Homer, The Odyssey, translation by A. T. Murray, London / Cambridge, William Heine-
mann / Harvard University Press, 1919 (Loeb Classical Library).

Thucydidis, Historiae, recognovit et brevique adnotatione critica instruxit H. S. 
Jones, Oxford, Oxford University Press, 1958 [1900] (Scriptorum Classicorum 
Bibliotheca Oxiniensis).

Estudios

Beltrametti, A., “Le couple comique. Des origines mythiques aux dérives philoso-
phiques”, en  M. L. Desclos (éd.), Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en 
Grèce ancienne, Grenoble, Editons Jérome Million, 2000, pp. 215-226.

Bennett, L. J. & W. M. Blake Tyrrell, “Making Sense of Aristophanes’ Knights”, 
Arethusa, 23, 2, 1990, pp. 235-252.

Brelich, A., “Aristofane, commedia e religione”, en M. Detienne (ed.), Il mito. Gui-
da storica e critica, Roma / Bari, Laterza, 1982 [1969],  pp. 103-118. 

Bowie, A. M., Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 1993.

Brock, R. W., “The Double Plot in Aristophanes’ Knights”, Greek, Roman and By
zantine Studies, 27, 1, 1986, pp. 15-27.

Nova tellus 30-1.indb   39 14/12/12   14:22



40	 schere / el tópico del burlador-burlado en aristófanes

Carroll, M. P., “The Trickster as Selfish-Buffon and Culture Hero”, Ethos, 12, 2, 
1984, pp. 105-131.

Carey, Ch., “Archilochus and Lycambes”, The Classical Quarterly, 36, 1, 1986, pp. 
60-67.

,		 “Iambos”, en F. Budelmann (ed.), The Cambridge Companion to Greek Lyric, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2009, pp. 149-167. 

Casadio, V., “Presenza dei Giambografi in Aristofane”, Museum Criticum, 29, 1994, 
pp. 161-170.

Connor, W. R., The New Politicians of Fifth-Century Athens, Indianapolis / Cam-
bridge, Hackett Publishing Company, 1992 [1971].

Cook, E., “‘Active’ and ‘Passive’ Heroics in the Odyssey”, en L. E. Doherty (ed.), 
Oxford Readings in Classical Studies. Homer’s Odyssey, Oxford / New York, Ox-
ford University Press, 2009.

Cottone, R. S., Aristofane e la poetica dell’ ingiuria. Per una introduzione alla 
λοιδορία comica, Roma, Carocci Editori, 2005. 

Degani, E., “Aristofane e la tradizione dell’invettiva personale in Grecia”, en J. M. 
Bremen & E. W. Handley (éds.), Aristophane, Vandoeuvres / Genève, Fondation 
Hardt, 1991 (Entretiens sur L’Antiquité Classique, XXXVIII), pp. 1-49. 

De Lamberterie, Ch., “Aristophane, lecteur d’Homère���������������������������”��������������������������, en M. Trédé et Ph. Hoff-
mann (éds.), Le rire des anciens. Actes du Colloque Internacional (Université de 
Rouen, École normale supérieure, 11-13 janvier 1995), Paris, Presses de l’École 
normale supérieure, 1998, pp. 33-52.

Dover, K. J., “Portrait-Masks in Aristophanes”, en H. J. Newiger (Hrsg.), Aristo-
phanes und die alte Komödie, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgessellschaft, 
1975 [1967], pp. 155-169.

García Gual, C., “La fábula esópica: estructura e ideología de un género popular”, 
en Estudios ofrecidos a Emilio Alarcos Llorach, vol. 1, Oviedo, Universidad de 
Oviedo, 1977, pp. 309-322.

,		 “Introducción”, en Fábulas y vida de Esopo. Fábulas de Babrio (traducción y 
notas de P. Bádenas de la Peña y J. López Facal), Madrid, Gredos, 1978.

Grottanelli, C., “Tricksters, Scapegoats, Champions, Saviors”, History of Reli-
gions, 23, 1983, pp. 115-139.

Henderson, J., “When an Identity was expected: the Slaves in Aristophanes’ Knights”, 
en G. W. Bakewell & J. P. Sickinger (eds.), Gestures. Essays in Ancient History, 
Literature, and Philosophy Presented to Alan L. Boegehold on the occasion of 
his retirement and his seventy-fifth birthday, Oxford, Oxbow Books, 2003, pp. 
63-300.

Hynes, W. J. & Doty, W. G, Mythical Trickster Figures. Contours, Contexts, and Criti-
cisms, Tuscaloosa, University of Alabama Press, 1993.

Irwin, E., “Biography, Fiction, and the Archilochean ainos”, The Journal of Hellenic 
Studies, 118, 1998, pp. 177-183.

Koepping, K.-P., “Absurdity and Hidden Truth: Cunning Intelligence and Grotesque 
Body Images as Manifestations of the Trickster”, History of Religions, 24, 1985, 
pp. 191-214.

Nova tellus 30-1.indb   40 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 19-41	 41

Landfester, M., Die Ritter des Aristophanes. Beobachtungen zur dramatischen Han-
dlung und zum komischen Stil des Aristophanes, Amsterdam, B. R. Grüner, 1967. 

Lasserre, F., “La fable en Grèce dans la poésie archaïque”, en O. Reverdin et F. 
Rodríguez Adrados (éds.), La Fable, Vandoeuvres / Genève, Fondation Hardt, 
1984 (Entretiens sur L’Antiquité Classique, XXX), pp. 61-103.

Nagy, G., The Best of the Achaeans. Conceps of the Hero in Archaic Greek Poetry, 
Baltimore / London, The Johns Hopkins University Press, 1979.

Olson, D. S., “Comedy, Politics, and Society”, Brill’s Companion to the Study of 
Greek Comedy, Leiden, Brill, 2010, pp. 35-69.

Radin, P., The Trickster. A Study in American Indian Mythology, New York, Schock-
en Books, 1972 [1956]. 

Reckford, K. J., Aristophanes̓ Old-and-New Comedy, Chapel Hill / London, Uni-
versity of North Carolina Press, 1987.

Ricketts, M. L., “The North American Indian Trickster”, History of Religions, 5, 2, 
1966, pp. 327-350.

Rodríguez Adrados, F., Historia de la fábula greco-latina, vol. 1: Introducción y de los 
orígenes a la edad helenística, Madrid, Editorial de la Universidad Complutense, 
1979.

,		 Líricos griegos. Elegíacos y yambógrafos arcaicos, Madrid, Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas, 1981.

Rosen, R. M., Old Comedy and the Iambographic Tradition, Atlanta / Georgia, Scho
lars Press, 1988.

Rotstein, A., The Idea of Iambos, Oxford / New York, Oxford University Press, 2009.
Stierle, K., “La historia como ejemplo, el ejemplo como historia”, en E. Arnoux 

(ed.), Lingüística interdisciplinaria. El discurso histórico, Buenos Aires, Edi-
ciones “Cursos Universitarios”, 1989.

Uther, H.-J., “The Fox in World Literature: Reflections on a ‘Fictional Animal’”, 
Asian Folklore Studies, 65, 2, 2006, pp. 133-160. 

Van Dijk, G.-J., Ainoi, Logoi, Mythoi: Fables in Archaic, Classical, and Hellenistic 
Greek Literature, Leiden / New York / Köln, Brill, 1997. 

West, M. L., Studies in Greek Elegy and Iambus, Berlin / New York, Walter de Gruyter, 
1974 (Mnemosyne Supplementum, 166)

Whitman, C., Aristophanes and the Comic Hero, Cambridge / Massachusetts, Har-
vard University Press, 1964.

Wilkins, J., The Boastful Chef. The Discourse of Food in Ancient Greek Comedy, 
Oxford, Oxford University Press, 2000. 

Zanetto, G., “Iambic Patterns in Aristophanic Comedy”, en A. Cavarzere, A. Aloni & 
A. Barchiesi (eds.), Iambic Ideas. Essays on a Poetic Tradition from Archaic Greece 
to the Late Roman Empire, Lanham / Boulder / New York / Oxford, Rowman & 
Littlefield Publishers, 2001, pp. 65-76.

Nova tellus 30-1.indb   41 14/12/12   14:22




